
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის 
სახელმწიფო უნივერსიტეტი

ივანე ჯავახიშვილის ისტორიისა და ეთნოლოგიის 
ინსტიტუტის საქართველოს 
ეთნოლოგიის განყოფილება

მასალები საქართველოს  
ეთნოგრაფიისათვის 

VI (32)

თბილისი
2025



კრებული “მასალები საქართველოს ეთნოგრაფიისათვის” 
(მსე) ეძღვნება გამოჩენილი ქართველი ეთნოლოგის, ქართული ეთ­
ნოლოგიური სკოლის ფუძემდებლის აკადემიკოს გიორგი ჩიტაიას 
დაბადებიდან 135 წლისთავს. უდიდესია გიორგი ჩიტიაის ღვაწლი 
საქართველოში ეთნოლოგიური კვლევების წარმოება-განვითარე­
ბაში. მის მიერ შემუშავებული კომპლექსურ-ინტენსიური კვლევის 
მეთოდის გამოყენებით წლების მანძილზე მიმდინარეობდა ეთნოგ­
რაფიული მასალის მოძიება-შეკრება და შედეგად იქმნებოდა გა­
მორჩეული ნაშრომები. წინადებარე კრებულის შინაარსი დასტუ­
რია იმისა, რომ გიორგი ჩიტაიას საქმე გრძელდება და მის სახელს 
დავიწყება არ უწერია.

კრებული განკუთვნილია დარგის სპეცალისტებისა და ეთნო­
ლოგია-ანთროპოლოგიის თემატიკით დაინტერესებული საზოგა­
დოების ფართო წრისთვის. 

რედაქტორი: დოქტ. ქეთევან ხუციშვილი (ივანე ჯავახიშვილის სა­
ხელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის ისტო­
რიისა და ეთნოლოგიის ინსტიტუტი)

რედკოლეგია: დოქტ. ნინო მინდაძე  (ივანე ჯავახიშვილის სახელო­
ბის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის ისტორიისა 
და ეთნოლოგიის ინსტიტუტი), დოქტ. როზეტა გუჯეჯი­
ანი (ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელ­
მწიფო უნივერსიტეტის ისტორიისა და ეთნოლოგიის 
ინსტიტუტი), დოქტ. გიორგი ჭეიშვილი (ივანე ჯავახიშვი­
ლის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის 
ისტორიისა და ეთნოლოგიის ინსტიტუტი), დოქტ. ნინო 
აბაკელია (ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი), დოქტ. 
ქეროლ ფუშე (ედინბურგის უნივერსიტეტი), დოქტ. სუ­
ზანე ფელინგსი (ფრანკფურტის გოეთეს უნივერსიტეტი), 
დოქტ. მირა მარკოვა (წმ. კლიმენტ ოჰრიდელის სახ. სო­
ფიის უნივერსიტეტი), დოქტ. ვალერი ვაშაკიძე (ივანე ჯა­
ვახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერ­
სიტეტის ისტორიისა და ეთნოლოგიის ინსტიტუტი).

ISSN 2667-9582

წიგნი დაიბეჭდა შპს “ეკო ივერიის” სტამბაში

თბილისი, რობაქიძის გამზ.7/4



Ivane Javakhishvili Tbilisi State University
Ivane Javakhishvili Institute of History and Ethnology

Department of Ethnology of Georgia

MATERIALS FOR GEORGIAN 
ETHNOGRAPHY

VI (32)

Tbilisi
2025



The collection “Materials for Georgian Ethnography” (MSE) is dedicat-
ed to the 135th anniversary of the birth of the outstanding Georgian ethnol-
ogist, the founder of the Georgian ethnological school, Academician Giorgi 
Chitaia. Giorgi Chitaia’s contribution to the development of ethnological re-
search in Georgia is immense. Using the complex-intensive research meth-
od developed by him, ethnographic material was searched and collected for 
years, resulting in outstanding works. The content of the proposed collection 
is proof that Giorgi Chitaia’s work continues and his name is not destined to 
be forgotten. 

The collection «Materials for Georgian Ethnography» (MSE) is intend-
ed for specialists in the field and a wide circle of society interested in ethnol-
ogy-anthropology.

Editor: Dr. Ketevan Khutsishvili (Ivane Javakhishvili Tbilisi State Universi-
ty Institute of History and Ethnology)

Edotorial Board: Dr. Nino Mindadze (Ivane Javakhishvili Tbilisi State Uni-
versity Institute of History and Ethnology), Dr. Rozeta Gujejiani 
(Ivane Javakhishvili Tbilisi State University Institute of History 
and Ethnology), Dr. Nino Abakelia (Ilia State University), Dr. 
Giorgi Cheishvili (Ivane Javakhishvili Tbilisi State Universi-
ty Institute of History and Ethnology), Dr. Carole Faucher (The 
University of Edinburgh), Dr. Susanne Fehlings (Goethe Univer-
sity Frankfurt), Dr. Mira Markova  (Sofia University St. Kliment 
Ohridski), Dr. Valeri Vashakidze (Ivane Javakhishvili Tbilisi State 
University Institute of History and Ethnology).

Published by 
ISSN 2667-9582



გი ორ გი ჩი ტაია
(1890­1986)



.



7

მინდაძე ნინო................................................................... 11
გიორგი ჩიტაიას პედაგოგიური მოღვაწეობის 
რამდენიმე ასპექტის შესახებ
Mindadze Nino
On Several Aspeccts of Pedagogical Activites of 
Giorgi Chitaia

აბაკელია ნინო ................................................................ 25
ტექსტი კონტექსტში ილია ჭავჭავაძის 
ბაზალეთის ტბის მაგალითზე
Abakelia Nino
Text in Context on the Example of Bazaleti 
Lake by Ilia Chavchavadze

ალავერდაშვილი ქეთევანი.............................................. 44
ლეჩხუმი ვერა ბარდაველიძის 1931 წლის
საველე დღიურის მიხედვით
Alaverdashvili Ketevan
Lechkhumi according to Vera Bardavelidze’s 
1931 field diary

ბერაია ელენე .................................................................. 56
ტექნოლოგიებისა და სავაჭრო-ეკონომიკური 
ურთიერთობების მიმართება
Beraia Elene
The correlation of technology and trade-economic relations

ბერიანიძე ანა.................................................................. 70
ტრადიციული ქართული ორნამენტის 
სიმბოლიკა და ეკლესიათა დეკორი
Berianidze Ana
Symbolism of Traditional Georgian Ornament and Church 
Decor

შინაარსი
CONTENTS 



8

Gvimradze Teimuraz.......................................................  82
Martial Art of Georgians
გვიმრაძე თეიმურაზი
სამხედრო ხელოვნება საქართველოში

გულბათაშვილი მარიამი................................................. 102
ანანურის თემში შემონახული ხალხური 
რწმენა – წარმოდგენები და შელოცვები
Gulbatashvili Mariam
Folk  Beliefs and Spells Preservd in Ananuri Community

გუჯეჯიანი როზეტა........................................................ 121
აღზრდის სისტემა და სოციალიზაციის 
ეტაპები ტრადიციულ ქართულ ყოფაში 
და თანამედროვე ვითარება (სვანეთი)
Gujejiani Rozeta
The system of upbringing and stages of socialization 
in traditional Georgian life and contmporary 
situation (Svaneti)

გიორგი ვახანგაშვილი..................................................... 140
ბილასუვარის ყარაბაღიდან დევნილთა 
დასახლების კულტურის სახლი: ქორწინება, 
პოლიტიკური ლეგიტიმაცია და იძულებით 
გადაადგილება.
Vakhtangashvili Giorgi
House of Culture of Bilasuvar IDP settlement: Marriage, 
Political Legitimation and Forced Displacement

კიწმარიშვილი ნიკოლოზი............................................... 159
დისციპლინარული ტერმინების თარგმნის 
პრობლემა („მთხრობელი”)
Kitsmarishvili Nikoloz
The Problem of Translation of Disciplinary Terms
(“Mtkhrobeli”)



9

მაისაია ინეზა, ტოგონიძე ნატალია ............................... 170
ღომის კულტურის ისტორიის შესახებ 
საქართველოში
Maisaia Ineza, Togonidze Natalia
On the history of Ghomi culture in Georgia

მამარდაშვილი გიორგი, ხვადაგიანი მინდია.................. 190
ხორბალი ლეჩხუმში (წერილობითი წყაროების, 
ეთნოლოგიური მასალისა და ტოპონიმიკური 
მონაცემების მიხედვით)
Mamardashvili Giorgi, Khvadagiani Mindia
Wheat in Lechkhumi (According to Written Sources, 
Ethnological Material and Toponymic Data)

მინდაძე ნინო................................................................... 211
ძველი თბილისის ტრადიციული მედიცინის
ისტორიიდან
Mindadze Nino
From the history of traditional medicine in old Tbilisi

მირზაშვილი გიორგი....................................................... 233
ხალხურ დღეობათა (წინანაურობა, 
გეღვართობა) რეტროსპექტივა და 
კულტურული რეპრეზენტაცია 
Mirzashvili Giorgi 
Retrostective and Cultural Representation of Folk Holidays 
(Tsinanauroba, Geghvartoba)

მულიანი გიორგი............................................................. 266
სამეურნეო (სამუშაო იარაღებთან 
დაკავშირებული) ლექსიკა ფერეიდნულში
Muliani Giorgi
Agricultural (tool-related) vocabulary In Fereydan



10

ნებიერიძე ლელა............................................................. 277
ბავშვთა ზოგიერთ დაავადებათა შესახებ 
(იმერეთის ეთნოგრაფიული მასალების მიხედვით)
Nebieridze Lela
On Certain Juvenile Diseases (Based on Ethnographic 
Materials of Imereti)

ჩირგაძე ნინო .................................................................. 287
“ხალხური პედიატრია” (სამცხე-ჯავახეთის 
ეთნოგრაფიული მასალის მიხედვით)
Chirgadze Nino
“Folk Pediatrics” (Based on the ethnographic materials
from Samtskhe-Javakheti)

ლუკა ფადიურაშვილი..................................................... 295
წმინდა ადგილები და რიტუალური პრაქტიკა            
თანამედროვე ჩარგალში: მეხსიერება, 
სიმბოლოები და წესები
Padiurashvili Luka
Sacred Sites and Ritual Practice in Contemporary Chargali: 
Memory, Symbols and Rites

ქამუშაძე თეა................................................................... 316
ვაკე პოსტსოციალისტურ თბლისში: პრესტიჟი, 
პაროდია და ქალაქის სიმბოლური საზღვრები
Kamushadze Tea
Vake in Post-Socialist Tbilisi: Prestige, Parody, 
and the Symbolic Boundaries of the City

ხუციშვილი ქეთევანი...................................................... 333
ქართულ-ბულგარული ურთიერთობები 
ეთნოლოგიის მიმართულებით
Khutsishvili Ketevan
Georgian-Bulgarian Relations in Field of Ethnology



11

მინდაძე ნინო

გიორგი ჩიტაიას პედაგოგიური მოღვაწეობის       
რამდენიმე ასპექტის შესახებ

საქართველოში ეთნოლოგიური მეცნიერების ფუძემ­
დებლის, გიორგი ჩიტაიას შესახებ არაერთი ნაშრომია 
გამოქვეყნებული. განსაკუთრებით აღსანიშნავია: მიხე­
ილ გეგეშიძის „გიორგი ჩიტაია – საბჭოთა ეთნოგრაფიის 
ფუძემდებელი” (გეგეშიძე 1990), თ. ცაგარეიშვილის „გი­
ორგი ჩიტაია – 100” (ცაგარეიშვილი 1993). ამ ნაშრომებში 
გიორგი ჩიტაიას ცხოვრება და მოღვაწეობა დეტალურად 
არის განხილული. თამილა ცაგარეიშვილის ინიციტივითა 
და ძალისხმეევით, მხატვარ ზურაბ წერეთლის თანადგო­
მით გამოიცა გიორგი ჩიტაიას შრომების ხუთტომეული. 

არაჩვეულებრივი სითბოთი და სიყვარულით არის და­
წერილი ჯ. რუხაძის წიგნი „შტრიხები აკადემიკოს გიორგი 
ჩიტაიას პორტრეტისათვის” (რუხაძე 1993).

მასში ვეცნობით მოსწავლის მიერ დანახულ, მასწავ­
ლებლის შინაგან სამყაროს. 

განსაკუთრებით უნდა აღინიშნოს თავად გიორგი ჩი­
ტაიას ჩანაწერები განვლილი ცხოვრების შესახებ, რო­
მელიც 1991 წელს გამოქვეყნდა, სახელწოდებით „ჩემი 
ცხოვრების გზებსა და ბილიკებზე”.

თავს უფლებას მივცემ ჩემს ხელმძღვანელთან – გი­
ორგი ჩიტაიასთან ურთიერთობის მხოლოდ რამდენიმე ეპ­
იზოდზე შევჩერდე. 

1960 წელს თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის 
ისტორიის ფაკულტეტის პირველი კურსის სტუდენტმა 
მოვისმინე გიორგი ჩიტაიას ლექციები და ეთნოგრაფიით 
დავინტერესდი. დავუახლოვდი მესამე კურსის ეთნოგრა­



12

ფიის ჯგუფის სტუდენტებს, ჩემი სკოლელის მარინა გუ­
გუშვილის მეგობრებს: თამილა ცაგარეიშვილს, ლია თო­
დუას, სოსო ჭანტურიშვილს და სხვებს. მათ ზაფხულში 
ხევსურეთის ექსპედიციაში უნდა მიეღოთ მონაწილეობა. 
მეც ძალიან მომინდა ხევსურეთში წასვლა და ბატონ გი­
ორგის ვთხოვე, მესამეკურსელებთან ერთად, ხევსურეთ­
ში წავეყვანე. ბატონ გიორგის უარი არ უთქვამს. 

ველზე მუშაობას გიორგი ჩიტაია დიდ მნიშვნელობას 
ანიჭებდა: 1935 წელს იგი ისტორიის ფაკულტეტის დეკანს 
წერდა: “საქართველოს ეთნოგრაფიის კურსის გავლისას 
[...], სათანადო თეორიული მომზადების შემდეგ, სტუ­
დენტებში წარმოიშვება რეალური ეთნიკური ერთეულის 
ცოცხალ სინამდვილეში გაცნობის მოთხოვნილება, რაც 
ეთნოგრაფიის კურსის შემადგენელ ნაწილად უნდა იქცეს. 
ეთნოგრაფიის სპეციფიკის გამო, მისი მხოლოდ თეორი­
ული მეთოდით სწავლება ნაკლებ შედეგიანია. სტუდენ­
ტს უნდა ჰქონდეს შესაძლებლობა თეორიულად შეძენილი 
ცოდნის პრაქტიკაში გაცნობის და კვლევის მეთოდის და­
უფლებისა. ამიტომ ეთნოგრაფ-სპეციალისტის აღზრდი­
სათვის საჭიროდ მიმაჩნია თეორიისა და პრაქტიკის შე­
თანხმება” (ჩიტაია 2023, 7).

სტუდენტების მონაწილეობა ეთნოგრაფიულ ექსპედი­
ციაში, ახალგაზრდა თუ უკვე გამოცდილ მეცნიერებთან 
ერთად, არ იყო მხოლოდ „თეორიულად შეძენილი ცოდნის 
პრაქტიკაში გაცნობის და კვლევის მეთოდის დაუფლება”. 
პირადად ჩემთვის, ეს იყო პიროვნებად ჩამოყალიბების სა­
უკეთესო სკოლა. აქ მივიღე მე ზნეობის საუკეთესო გაკ­
ვეთილები. 

საველე პრაქტიკას „წინ უძღოდა უნივერსიტეტის კედ­
ლებში სპეციალური მომზადება, რომელიც ორ ძირითად 
მომენტს შეიცავდა:



13

1.კომპლექსურ-ინტენსიური მეთოდის თეორიული სა­
ფუძვლებისა და საველე-ეთნოგრაფიული მასალის შეგრო­
ვების ტექნიკური ხერხების დაუფლება.

2. სამუშაო რაიონის (კუთხის) და შესასწავლი თემის 
(საკითხის) შესახებ არსებული სპეციალური ლიტერატუ­
რის წინასწარი დამუშავება” (ცაგარეიშვილი 1993, 58).

მიუხედავად იმისა, რომ მე, მე-2 კურსის სტუდენტს, 
არ მევალეობოდა ველზე პრაქტიკული სამუშაოს შესრუ­
ლება. ბატონმა გიორგიმ მირჩია რაიმე თემაზე მომეძია 
ეთნოგრაფიული მასალა, სხვა სტუდენტებთან ერთად. 
დედაჩემის (პროფესიით ექიმის), რჩევით, ხალხური მედი­
ცინის საკითხებზე მუშაობა გადავწყვიტე. ბატონმა გიორ­
გიმ და ქალბატონმა ვერამ არჩევანი მომიწონეს, მირჩიეს 
კითხვარი წინასწარ შემედგინა და, სხვა დასახელებულ 
ნაშრომებთან ერთად, წამეკითხა ექიმის გიორგი თედორა­
ძის „ხუთი წელი ფშავ-ხევსურეთში”. გამოვტყდები, რომ 
დასახელებული ლიტერატურა არ წამიკითხავს, კითხვარი 
კი შევადგინე და ასე გავემგზავრე ხევსურეთში, სატვირ­
თო მანქანით, ჩემს ნაცნობ სტუდენტებთან და ექსპედი­
ციის უცნობ მონაწილეებთან ერთად, რომელთაც შემდეგ 
ძალიან დავუახლოვდი.

ექსპედიციამ მუშაობა მეორე დღესვე დაიწყო აგ­
ვიხსნეს როგორ ჩაგვეწერა ეთნოგრაფიული მასალა, 
გათვალისწინებული იყო ყველა დეტალი, სად დაგვეწე­
რა თარიღი, სოფლის სახელი, რომელშიც ვმუშაობდით, 
მთხრობლის სახელი გვარი, ასაკი... რამდენიმე დღეში ბა­
ტონმა გიორგიმ სტუდენტები შეგვკრიბა, მოუხმო ბარისა­
ხოს სკოლის მოსწავლეს ტარიელ არაბულს და გვაჩვენა 
როგორ უნდა მუშაობა მთხრობელთან (იხ. ცაგარეიშვილი 
1993, 58). ჩვენ ვხედავდით როგორ გაიბა მთხრობელსა 
და მეცნიერს შორის ურთიერთკავშირის უხილავი ძაფე­



14

ბი, როგორი ტაქტით და დახვეწილად მიმდინარეობდა ეს 
გამოკითხვა. ეს იყო მასტერკლასი, რომელსაც უტარებდა 
დიდი მეცნიერი სტუდენტებს.

გიორგი ჩიტაიას ექსპედიციები, რომელიც ეთნოგრა­
ფებთან ერთად, აერთიანებდა: მხატვარს, არქიტექტორს, 
ტოპოგრაფს, ფოტოგრაფს, იყო საკმაოდ მრავალრიცხო­
ვანი. მიუხედავად ამისა, „ექსპედიციაში მუდამ წესრიგი 
სუფევდა. ექსპედიცია განუმეორებელი იყო ურთიერთგან­
წყობით, ახალგაზრდული შემართებით, ხელმძღვანელთა 
მომთხოვნელობით და წამახალისებელი დამოკიდებულე­
ბით. ხალხმრავალ ექსპედიციაში, სადაც ყველაზე უფრო 
კარგად გამოჩნდება ხოლმე თითოეულის ავი და კარგი, 
ხასიათის სიმრუდეცა და კეთილშობილებაც, ბატონი გი­
ორგი ყველასადმი ობიექტური დამოკიდებულებით და 
მომთხოვნელობით აღწევდა ექსპედიციის წევრთა შორის 
ერთსულოვნებას” (ოჩიაური, რუხაძე 1988, 31-32).

მიხეილ გეგეშიძე, რომელიც არაერთხელ იყო ბატონ 
გიორგის ექსპედიციის წევრი კი წერს: „ვისაც ბედნიერება 
ჰქონია მასთან ველზე მუშაობისა, ყველა დარწმუნებულა 
პატივცემული გიორგის, როგორც საველე მუშაკის, გან­
საკუთრებულ სიძლიერეში. ამ ძალას ქმნის რიგი უმნიშ­
ვნელოვანესი თვისების საუკეთესო შერწყმა; იგი ველზე 
მუშაობის დროს პირველ რიგში გვევლინება როგორც სა­
უკეთესო ფსიქოლოგი, რის წყალობითაც იგი ურთულეს 
სიტუაციებშიაც კი სწრაფად უღებს ალღოს მოვლენებსა 
და სწრაფადვე ეუფლება ამ მოვლენების ასახსნელ გა­
საღებს. პატივცემული გიორგი ველზე მუშაობის დროს, 
ცოცხალ ყოფაში ერთხელ კიდევ გამოავლენს თავის მა­
ღალ მოქალაქეობრივსა და მეცნიერულ ღირსებებს: უაღ­
რეს თავმდაბლობას და მშრომელი ადამიანისადმი, ხალხის 
ფიზიკური და გონებრივი შემოქმედებისადმი მოკრძალე­



15

ბას და პატივისცემას, რის წყალობითაც სწრაფად იქმნება 
საველე-ეთნოგრაფული კვლევისათვის საჭირო ატმოსფე­
რო და მყარდება კონტაქტი და საქმიანი მეგობრობა მეც­
ნიერსა და მთხრობელს შორის” (გეგეშიძე 1980, 23-24).

ხევსურეთის ექსპედიციაც მკაცრი რეჟიმით მუშაობ­
და. დილით ადრე ყველა მოწესრიგებული უნდა ყოფილი­
ყო. საუზმის შემდეგ, ექსპედიციის წევრები მიდიოდნენ 
წინასწარ შერჩეულ სოფლებში, მთხრობლებთან რამდენი­
მე საათი მუშაობდნენ, შემდეგ დათქმულ დროს, დათქმულ 
ადგილზე იკრიბებოდნენ და ბრუნდებოდნენ ბარისახოში. 
სტუდენტები მივყვებოდით, რომელიმე გამოცდილ ეთ­
ნოგრაფს, რომელიც გვაკვალიანებდა და შემდეგ დამოუკ­
იდებლად განვაგრძობდით მუშაობას. ბაზაზე დაბრუნების 
შემდეგ, ვსადილობდით, უფრო სწორად ვვახშმობდით, 
„ყოველი სამუშაო დღის ბოლოს სტუდენტები იკრიბებოდ­
ნენ აკად. გ. ჩიტაიასთან თავისი საველე ჩანაწერებით, იგი 
ცალკ-ცალკე ისმენდა მათ ანგარიშს და სისტემატიური 
მითითებებითა და რჩევა-დარიგებებით აუმჯობესებდა და 
სრულყოფდა მათ” (ცაგარეიშვილი 1993, 58). 

კვირა კი, დასვენების დღე იყო, თუმცა არა ყოველ­
თვის, ვიკრიბებოდით საღამოობით და ვერთობოდით. 

ყოველ შაბათს ტარდებოდა სხდომა, რომელზედაც 
ექსპედიციის რამდენიმე მონაწილე წარმოადგენდა მოხ­
სენებას კვირის მანძილზე მოძიებული ეთნოგრაფიული 
მასალის შესახებ. ერთ-ერთ სხდომაზე ჩემი მუშაობის ან­
გარიშიც მოისმინეს. ძალიან ვღელავდი. მომცეს კითხვე­
ბი, შენიშვნები, რჩევები. ეს ყველაფერი კეთდებოდა სა­
ოცარი ტაქტით, ვგრძნობდი ექსპედიციის მონაწილეთა 
კეთილგანწყობას... 

მთხრობლებთან მუშაობამ ძალიან დამაინტერესა. 
ერთ-ერთი ხევსური დასტაქრისგან ჩავწერე მასალა თავის 



16

ქალის ტრეპანაციის შესახებ, რომელსაც თურმე უწინ თა­
ვადაც აკეთებდა, გავოცდი. რატომღაც დავასკვენი, რომ 
ეს ფაქტი ცნობილი არ იყო და ჩემი „აღმოჩენის” შესახებ 
აღფრთოვანებით მოვახსენე ბატონ გიორგის. ბატონმა გი­
ორგიმ ჩემი აღფრთოვანება გაიზიარა, არაფერი შეიმჩნია, 
არც ის, რომ არ შევასრულე დავალება და არ წავიკითხე 
მის მიერ დასახელებული ლიტერატურა, არც ის, რომ ეს 
იყო პირველაღმომჩენის სტატუსის მორგების სურვილი 
უმეცარი სტუდენტის მიერ. მან შემაქო, მირჩია მუშაობა 
გამეგრძელებინა. თბილისში ჩამოსვლის შემდეგ, ლიტერა­
ტურას გავეცანი, ვნახე რომ ტრეპანაცია საკმაოდ დეტა­
ლურად იყო აღწერილი როგორც ს. მაკალათიას, ისე გ. თე­
დორაძის და სხვათა მიერ. ძალიან შემრცხვა, არ ვიცოდი 
როგორ უნდა შევხვედროდი ბატონ გიორგის. შეხვედრა 
მაინც მომიხდა. ბატონმა გიორგიმ კვლავ არაფერი შეიმ­
ჩნია. მოვახსენე ჩემი მუშაობის შედეგებზე. ყურადღებით 
მომისმინა და ახალი ლიტერატურა დამისახელა, მირჩია 
ასევე, წამეკითხა ნაშრომები მედიცინის ისტორიის შესა­
ხებ. ეს ლიტერატურა მოვიძიე, წავიკითხე და გავიგე, რომ 
ტრეპანაცია ქირურგიული ოპერაციის უძველესი სახეა, 
კეთდებოდა ჯერ კიდევ ნეოლითის ხანაში, რომ ტრეპანი­
რებული თავის ქალები აღმოჩნილია სხვადასხვა ქვეყანა­
ში, სხვადასხვა არქეოლოგიურ ეპოქაში. კვლავ აღვფრთო­
ვანდი, ამჯერად იმით, რომ ასეთი უძველესი ოპერაციის 
ტრადიცია შემოინახეს ხევსურმა დასტაქრებმა და ოსტა­
ტურად აკეთებდნენ მე-20 საუკუნის 50-ან წლებშიც. ეს 
ფაქტი მათ დამსახურებად მივიჩნიე. ბატონმა გიორგიმ 
მომისმინა და მხოლოდ ერთი კითხვა დამისვა, კითხვა კი 
დაახლოებით ასეთი იყო – აბა დაფიქრდით, ხევსურეთში 
ნეოლითისდროინდელი ოპერაცია კეთდება ადგილობრი­
ვი მკურნალების მიერ, თვითნაკეთი ინსტრუმენტებით, 



17

მეოცე საუკუნის შუა წლებში, როდესაც პროფესიული მე­
დიცინა ასეთ მაღალ დონეზეა, ეს ხევსური დასტაქრების 
დამსახურებაა თუ სხვა რამითაც არის გამოწვეული? ამ 
კითხვამ, დამაბნია და დამაფიქრა, მივხვდი. რომ ეთნოგ­
რაფიული ფაქტი ყოველმხრივ უნდა განიხილო, უნდა და­
ფიქრდე იმაზე, თუ რამ განაპირობა უძველესი ტრადიცი­
ის შემონახვა თანამედროვე ყოფაში. 

ამ ორი ეპიზოდის გახსენებით იმის თქმა მინდა, რომ 
ბატონი გიორგი საკმაოდ კარგად იცნობდა ახალგაზრდის 
ბუნებას, ახალგაზრდისას, რომელიც, როგორც XI საუკ­
უნის სამედიცინო ხელნაწერშია აღნიშნული – „ჩვიდმეტსა 
წელსა უკანის [...] ახალ მოწიფულ და სიმხურვალისა სიყ­
მის გუნებაზედ არის და იქნების ამპარტავნობაშიგან და 
გაუგონლობაშიგან, უჯერობაშიგან....” (ქანანელი 1940, 
39-40). კიდევ კარგი, რომ “გაუგონლობა” და „უჯერობა” 
არ მიკადრებია. 

ასეთი მიდგომით ბატონმა გიორგიმ სამუდამოდ თა­
ვიდან ამაცილა პატივმოყვარეობის სენი და, ყოველგვა­
რი შეგონებების გარეშე, მხოლოდ ერთი შეკითხვით, 18 
წლის ასაკში, მიმახვედრა, რომ ყოველი ძველი ტრადიცი­
ის შემორჩენას ყოფაში თავისი მიზეზები აქვს. ისიც უნდა 
ვთქვა, რომ ამ ექსპედიციის შემდეგ, არ მახსოვს ბატონი 
გიორგის, ქალბატონი ვერას, და არა მარტო მათ, მიერ მო­
ცემულ დავალებას უპასუხისმგებლოდ და დაუდევრად 
მოვკიდებოდე.

ეთნოგრაფიული ექსპედიცია ძალიან მომეწონა. მო­
ვიხიბლე მთხრობლებთან, მუშაობით, ხალხური ყოფის 
ჩემთვის უცნობი მხარეების გაცნობით, ექსპედიციის 
სხვადასხვა ასაკის წევრებთან ურთიერთობით, მათი კე­
თილგანწყობით და რაც მთავარია ექსპედიციის ხელ­
მძღვანელების დამოკიდებულებით ახალგაზრდების და 



18

საერთოდ ექსპედიციის წევრების მიმართ, რაც განაპირო­
ბებდა წესრიგს და მაღალ პროფესიულ დონეზე მუშაობას 
ველზე. არ ვიცი როგორ ახერხებდნენ ამას ქლბატონი ვე­
რა და ბატონი გიორგი, ზედმეტი დარიგებების, საყვედუ­
რების, ხმამაღალი სიტყვის გარეშე... ალბათ პირადი მაგა­
ლითით....

გიორგი ჩიტაია ახალგაზრდებს ასწავლიდა ყველა­
ფერს, რაც მომავალ მეცნიერს უნდა სცოდნოდა. ჯუ­
ლიეტა რუხაძე წერს: „ბატონი გიორგი დიდი ტაქტით 
გვიღვიძებდა სამეცნიერო-კვლევით ინტერესს ხალხური 
ყოფის ჩემთვის სრულიად უცნობი მხარეების გაცნობით. 
მან გვასწავლა ბიბლიოგრაფიაზე მუშაობის წესი. კო­
ლექციების აღწერა, საველე მასალის შეკრების რთული 
საქმის სიყვარული და პატივისცემა. სტუდენტები ვამა­
ყობდით, რომ უკვე მნიშვნელოვანი საქმით ვიყავით და­
კავებულნი. ლექციებმა ორსემესტრნახევარი გასტანა. ამ 
ხნის განმავლობაში იგი არასოდეს გვინახავს აჩქარებუ­
ლი, დახვეწილი უბრალოებით გვესაუბრებოდა და ჩვენში 
ქვეცნობიერად ლაგდებოდა სწორი აზრი ამა თუ იმ საგ­
ნისა თუ მოვლენის შესახებ. შემდეგ კი ამოწმებდა ჩვენი 
გონებრივი შესაძლებლობების გასაღებს და უხაროდა, 
როდესაც საღი აზრის ნაპერწკალს დაინახავდა” (რუხაძე 
1993, 5).

ექსპედიციის შემდეგ, მოხიბლულმა ეთნოგრაფიით, 
მესამე კურსზე, მაშინ ეთნოგრაფიად წოდებული, ეთნო­
ლოგიის სპეციალობა ავირჩიე. 

1965 წლიდან კი, სწავლა ასპირანტურაში გავაგრძე­
ლე გიორგი ჩიტაიას ხელმძღვანელობით. ბატონ გიორ­
გის სწავლების თავისებური მეთოდი ჰქონდა. პირველ 
რიგში ეს იყო სემინარული მუშაობა. მიტარდებოდა სემი­
ნარი ყოველ ოთხშაბათს ბატონი გიორგის ბინაში. სწავ­



19

ლა დავიწყე გერმანელი მეცნიერის იულიუს ლიპსის სა­
მეცნიერო-პოპულარული წიგნით: „საგანთა წარმოშობა”, 
რომელშიც პოპულარული ენით, მოკლედ გადმოცემუ­
ლი იყო კულტურის ისტორიის საკითხები. მაგ. როგორი 
იყო უძველესი საცხოვრისი, ტრანსპორტის სახეობები, 
როგორ მოიპოვებდნენ საკვებს პირველყოფილი ადამი­
ანები, როგორი იყო მათი რწმენა-წარმოდგენები, რა 
კოსმეტიკურ საშუალებებს იყენებდნენ, რა ასრულებდა 
თავდაპირველად ფულის ფუნქციას და სხვ. ბატონი გი­
ორგი არ მტვირთავდა, ოთხშაბათიდან ოთხშაბათამდე 
მევალებოდა ერთი, ზოგჯერ ორი, თავის დამუშავება 
ლიპსის წიგნიდან. წიგნი ადვილად იკითხებოდა და ძა­
ლიან საინტერესო იყო, თან უამრავ კითხვას წამოჭრიდა. 
ჩნდებოდა მოთხოვნილება კითხვებზე პასუხის მიღებისა. 
რომლისთვისაც ბატონი გიორგი ყოველთვის მზად იყო, 
პირადი განმარტებებითა თუ სათანადო ლიტერატურის 
დასახელებით. ლიპსის წიგნის პარალელურად ინტერე­
სით ვეცნობოდი ბატონი გიორგის მიერ მითითებულ ეთ­
ნოლოგიური მეცნიერების კლასიკოსების ნაშრომებს და, 
რა თქმა უნდა, ქართულ ეთნოლოგიურ ლიტერატურას. 
ასე, ყოველგვარი იძულების და ძალდატანების, ზედმეტი 
დატვირთვის გარეშე, მიმაჩვია ბატონმა გიორგიმ წიგნზე 
მუშაობას და ეს მუშაობა დღემდე სიამოვნებას მანიჭებს. 
სწავლების ასეთი მეთოდი, როგორც ჩანს, არც ძველი 
ქართველი განმანათებლებისთვის იყო უცხო. ამას ად­
ასტურებს XVII საუკუნეში არჩილი II-ის მიერ დაწერილი 
შემდეგი სტრიქონები: 

 „მსწავლელი მოსწავლეებსა სასწავლოს 
					     არ გაუძნელებს,
 მცირედ-მცირედის სწავლებით ძნელს საცოდნს 
					     გაუადვილებს, 



20

 ცოტა რამ კარგად ისწავლოს, გაუშვებს მალ 
					     ასადილებს;
 უწინ პატ-პატა სწავლებით ამ დიდრონს 
			   დააქადილებს” (არჩილი 1989, 562)
 ჩვენი ცოდნის გასაღრმავებლად ბატონი გიორგი სხვა 

მეთოდსაც მიმართავდა. იგი თავის, გამოსაცემად მომ­
ზადებულ, ნაშრომს საკორექტუროდ გვაძლევდა. საკო­
რექტუროდ გვაძლევდა ასევე სხვა მეცნიერების ნაშრო­
მებსაც. ჯ. რუხაძე წერს: „ხშირად გვიხდებოდა უფროსი 
თაობის ეთნოგრაფთა სტატიების წაკითხვა, დედანთან შე­
ჯერება, გადაწერა, საძიებლის და კორექტურის გაკეთება 
და სხვ.” (რუხაძე 1993, 43). საკმაოდ გვიან მივხვდი, რომ 
ჩვენ მიერ გაკეთებული კორექტურა არავის სჭირდებოდა. 
იმ დროს გამომცემლობებს პროფესიონალი კორექტორე­
ბი ჰყავდა. მაგრამ ამ მეთოდით ბატონი გიორგი აფართო­
ებდა ჩვენს თვალსაწიერს, გვაკითხებდა თავის და სხვა 
მეცნიერთა ნაშრომებს, გვიღრმავებდა ცოდნას. მეორე 
მხრივ კი, გვიღვივებდა საკუთარი თავის რწმენას, ჩვენდა­
მი ნდობის გამოხატვით.

ისევ ეთნოგრაფიულ ექსპედიციებს დავუბრუნდები. 
ამ ექსპედიციების წყალობით ბედნიერება მქონდა ბატონ 
გიორგისთან და ქალბატონ ვერასთან, რომლებიც ექსპე­
დიციებს ხელმძღვანელობდნენ, ურთიერთობისა ველზე 
რამდენიმე წლის მანძილზე, აღმოსავლეთ საქართველოს 
მთიანეთსა თუ სვანეთში. შემდეგ კი უკვე მათ გარეშე, 
მაგრამ მათი მაგალითით და გიორგი ჩიტაიას ცნობილი 
კომპლექსურ-ინტენსიური მეთოდის გამოყენებით, სა­
ქართველოს სხვადასხვა კუთხეში ვეცნობოდი ქართვე­
ლი ხალხის ტრადიციულ ყოფას. ყველასგან ვისთანაც კი 
მიმუშავია, ვგრძნობდი სითბოს და პატივისცემას ჩვენი 
სამუშაოს მიმართ, იშვიათად შემხვედრია მთხრობელი, 



21

რომელსაც არ დაეთმოს დრო ჩვენი ინტერესების დაკმა­
ყოფილებისათვის, არ გაგვმასპინძლებოდეს მთელი გუ­
ლით, არ გაგვსაუბრებოდეს საჭირბოროტო საკითხებზე. 
არასდროს დამავიწყდება თუშეთის ექსპედიციის დროს, 
ერთ -ერთ სოფელში, რომელშიც მუშაობდა ჩვენი პატარა 
ჯგუფი მირიან ხუციშვილის ხელმძღვანელობით, ირაკლი 
სურგულაძის, მანანა გუგუტიშვილის, მარინე კანდელა­
კის, ლეილა მირიანაშვილის, ჩემი, ორი არქიტექტორის: 
თემო ბოჭორიშვილის და ვაჟა გიგაშვილის შემადგენლო­
ბით, როგორ შეგვიფარა თავსხმა წვიმაში თუშმა მანდი­
ლოსანმა, როგორ მოგვიარა, დაგვაპურა, ღამის გასათე­
ნებელი მოგვიჩინა. დილაუთენია კი, როდესაც გავიღვიძე, 
ვნახე როგორ იჯდა ის შუაცეცხლთან, ხელში საქსოვი 
ჩხირებითა და ჩვენი ნახევრადდამწვარი წინდებით, რომ­
ლებიც დაღლილებს გასაშრობად ცეცხლთან ახლოს მიგ­
ვიფენია, და როგორ ცდილობდა იგი მათ აღდგენას. 

მინდა მკითხველს გავუზიარო კიდევ ერთი მოგონება, 
რომელიც სამუდამოდ აღიბეჭდა ჩემს მეხსიერებაში.

ხევსურეთში, ერთ დღეს ბატონმა გიორგიმ სტუდენ­
ტები საქართველოს სახელმწიფო მუზეუმის თანამშრო­
მელს მირიან ხუციშვილს ჩაგვაბარა. საველე სამუშაო 
უნდა გვეწარმოებინა ერთ-ერთ სოფელში. მეგზურად პა­
ტარა, ალბათ 10-12 წლის ბიჭი მოგვიჩინეს. ფეხით, მხი­
არულად გავემართეთ სოფლისკენ, მაგრამ ქალაქის ქუ­
ჩებს მიჩვეულები, მალე დავიღალეთ. ბატონმა მირიანმა 
შეგვირჩია ულამაზესი ადგილი და მოვთავსდით დასასვე­
ნებლად. უცებ აღმოვაჩინეთ, რომ ჩვენი პატარა მეგზური 
გაუჩინარებულიყო, აღარსად ჩანდა. შევშფოთდით, ვისხე­
დით და ვფიქრობდით, რა გვექნა – დავლოდებოდით მას 
თუ წავსულიყავით. საყვედურებიც გამოვთქვით. გავიდა 
ცოტა ხანი, ბიჭი გამოჩნდა ყვავილებით ხელში და თი­



22

თოეულ გოგოს, სათუთად შეკრული, მინდვრის ყვავილე­
ბის პატარ-პატარა თაიგული მოგვართვა. ჩვენს გაოცებას 
საზღვარი არ ჰქონდა, შეგვრცხვა. ახლაც თვალწინ მიდ­
გას ბიჭი, ყვავილებით ხელში, რომლის სახელი და გვარი 
არ ჩამიწერია და ახლა კი აღარც მახსოვს. საინტერესოა 
რა ბედი ეწია პატარა ხევსურს, რომელსაც დახვეწილი 
მამაკაცური თვისებები ასე ადრეულ ასაკში უკვე შესის­
ლხორცებული ჰქონდა. 

დაბოლოს როგორი იყო ბატონი გიორგის სწავლების 
მეთოდი, რაში მდგომარეობდა იგი? უპირველეს ყოვლისა, 
ალბათ მომავალი სპეციალობისადმი ინტერესის გაღვი­
ვებაში, რაც პირველად ხდებოდა ექსპედიციაში პრაქტი­
კული სამუშაოს დროს. როდესაც, ახალბედა სტუდენტი 
ჯადოსნურ სამყაროში ხვდებოდი, ულამაზეს ბუნებაში, 
არაჩვეულებრივ ადამიანებთან ერთად, ეცნობოდი შე­
ნი ქვეყნის მკვიდრთა რეალურ ყოფას, რომელზედაც მა­
ნამდე (ყოველ შემთხვევაში მე) წარმოდგენაც არ გქონდა 
და ეზიარებოდი მათ, საუკუნეთა მანძილზე დაგროვილ, 
ცოდნასა და გამოცდილებას. იმავდროულად, ეჩვეოდი 
ჯგუფში სხვადასხვა ადამიანებთან თანაცხოვრებას და 
თანამშრომლობას. ყოველივე ეს კი გვიმუშავებდა ველზე 
ეთნოგრაფიული ძიების პროფესიულ უნარს. 

გიორგი ჩიტაიასეული თეორიული სწავლების მეთო­
დიც განსაკუთრებული იყო. ამ შემთხვევაშიც, უმთავრესი 
მნიშვნელობა ინტერესის გაღვივებას ენიჭებოდა, მაგრამ 
ინტერესის დაკმაყოფილება ამჯერად ხდებოდა არა ემ­
პირიული ცოდნით, არამედ მეცნიერული კვლევის შედე­
გებით, რომელსაც ბატონი გიორგი გვაწვდიდა, ზომიერ­
ად, ყოველგვარი ზედმეტი დატვირთვის, იძულებისა და 
ძალდატანების გარეშე, ისე, რომ ეს პროცესი ახალგაზ­
რდისათვის მეტად საინტერესო და სასიამოვნო იყო. ასე 



23

მასწავლა ბატონმა გიორგიმ „როგორ უნდა მესწავლა” და 
გამომიმუშავა სამეცნიერო კვლევის უნარი. სტუდენტე­
ბის დაინტერესებას ეთნოგრაფიით მუზეუმში ჩატარებუ­
ლი ლექციებიც უწყობდა ხელს. 

ბატონი გიორგი არ იშურებდა ახალგაზრდების წახა­
ლისებას შექებითა თუ მათთვის ნდობის გამოცხადებით, 
რაც მათ თვითრწმენას უძლიერებდა. ყოველივე ეს კი იყო 
წინაპირობა იმისა, რომ ბატონი გიორგის, ისევე როგორც 
ქალბატონი ვერას მოსწავლეები გატაცებით მუშაობდნენ 
არჩეულ სპეციალობაში. ასეთი მიდგომა ახალგაზრდების 
მიმართ, რომელიც გულისხმობს მათში ინტერესის გაღვი­
ვებას, შინაგანი მოტივაციის გაძლიერებას, წახალისებას, 
ასევე „სწავლებას როგორ უნდა ისწავლო” დღეს საკმაოდ 
პოპულარულია, თუმცა არც თუ ადვილად განსახორცი­
ლებელი. 

დაბოლოს, მადლობა მინდა გადავუხადო ჩემს ხელ­
მძღვანელს ბატონ გიორგი ჩიტაიას და ასევე ქალბატონ 
ვერა ბარდაველიძეს, რომლებმაც შემაყვარეს ჩემი სპეცი­
ალობა, საშუალება მომცეს გამეცნო საქართველოს მრა­
ვალფეროვანი და ულამაზესი ბუნება, ამ ბუნებაში მცხოვ­
რები ადამიანების ყოველდღიური ყოფა და ტრადიციები, 
მადლობა იმ ცოდნისათვის, რომელიც მათგან მივიღე და 
ზნეობის იმ გაკვთილებისათვის, რომლითაც მთელი ცხოვ­
რების მანძილზე ვხელმძღვანელობდი. განსაკუთრებით 
კი, თუშ მანდილოსანთან, პატარა ხევსურ რაინდთან და 
ჩემს მთხრობლებთან, კეთილშობილ და საინტერესო ად­
ამიანებთან შეხვედრის შესაძლებლობის მოცემისათვის... 



24

დამოწმებული ლიტერატურა:

არჩილი (1989), საქართველოს ზნეობანი, ქართული მწერ­
ლობა ტ. VI, თბილისი

გეგეშიძე მ. (1990), გიორგი ჩიტაია – საბჭოთა ეთნოგრა­
ფიის ფუძემდებელი, თბილისი

ოჩიაური თ., რუხაძე ჯ. (1988), ვერა ბარდაველიძე, თბი­
ლისი 

რუხაძე ჯ. (1993), შტრიხები აკადემიკოს გიორგი ჩიტაიას 
პორტრეტისათვის, თბილისი

ქანანელი (1940), უსწორო კარაბადინი, თბილისი
ცაგარეიშვილი თ. (1993), გიორგი ჩიტაია – 100, თბილისი
ჩიტაია გ. (2023), შრომები ხუთ ტომად, IV, ცაგარეიშვილი 

თ. წინასიტყვაობა, თბილისი
ჩიტაია გ. (1991), ჩემი ცხოვრების გზებსა და ბილიკებზე, 

თბილისი 

MINDADZE NINO

ON SEVERAL ASPECCTS OF PEDAGOGICAL                    
ACTIVITES OF GIORGI CHITAIA

The article is dedicated to Academian Giorgi Chitaia, the 
founder of the Georgian Ethnological School, and in the form of 
the memories are described the specific pedagogical methods of 
Giorgi Chitaia. He taught the young people everything that a fu-
ture scientist should know, he tactfully awakened their interest to 
scientific research by introducing to completely unknown aspects 
of folk everyday life. He taught the rules of fieldwork heoretically 
and practically. But the main lesson was given through the personal 
example of behavior.



25

აბაკელია ნინო

ტექსტი კონტექსტში ილია ჭავჭავაძის ბაზალეთის 
ტბის მაგალითზე

ნებისმიერი ტექსტი, ლიტერატურული იქნება ის თუ 
არა-ლიტერატურული, თანამედროვე ლიტერატურის თე­
ორეტიკოსების მიერ განიხილება დამოუკიდებელი მნიშ­
ვნელობის არ მქონე ტექსტად და მას ინტერტექსტუალ­
ურს უწოდებენ1. მათი აზრით, ტექსტი სწორხაზოვანი, 
უბრალო ერთიანობა კი არ არის, არამედ ჰეტეროგენული 
ტექსტების კომბინაციაა. შესაბამისად, ნებისმიერი ტექ­
სტი ერთდროულად ლიტერატურულიცაა და სოციალურ­
იც, შემოქმედებითიც და კულტურულიც. ინტერტექსტუ­
ალობა ამტკიცებს, რომ ტექსტი ვერ იარსებებს როგორც 
ჰერმეტული ან თვითკმარი მთლიანობა და, შესაბამისად, 
არ იფუნქციონირებს როგორც დახურული სისტემა” 
(Prayer Elmo Raj 2015, 77.).

კითხვისას, როგორც თეორეტიკოსები ამტკიცებენ, 
მკითხველი იძირება ტექსტური კავშირების, მიმართე­
ბების ქსელში და ტექსტის ინტერპრეტაცია, მისი მნიშ­
ვნელობის ან მნიშვნელობების პოვნა ნიშნავს ამ მიმარ­
თებების კვალის პოვნასა და გამოვლენას. შესაბამისად, 
ტექსტის კითხვისას ხდება ერთი ტექსტიდან მეორეში გა­

1. ინტერტექსტუალურობის ცნება იულია კრისტევას შემოტანილია სა­
მეცნიერო ბრუნვაში. მან არა მხოლოდ შემოიღო სიტყვა „ინტერტექ­
სტუალობა”, არამედ ხაზი გაუსვა ტექსტებში არსებული პოტენციური 
დინამიკის მნიშვნელობას. იხ. კრისტევა და ასევე, ალენი. ტექსტები 
კულტურულად და ინსტიტუციურად არიან ჩამოყალიბებულნი. კრის­
ტევას მიერ წამოყენებული იდეების უმეტესობა ბახტინისეული ინტერ­
ტექსტუალობის ცნების გადამუშავებას ან გადახედვას წარმოადგენს. 
ბახტინის აზრით, ტექსტი არ შეიძლება იყოს გამოყოფილი სოციალურ-
კულტურული ტექსტუალობისგან, რომელიც ტექსტის შექმნის ფონია 
(Prayer Elmo Raj 2015, 77).



26

დანაცვლების პროცესი (მოძრაობა) (Graham Allen 2000, 
1). მნიშვნელობად იქცევა ის, რაც საერთოა ტექსტსა და 
ყველა სხვა ტექსტს შორის, რომლებზეც ის მიანიშნებს, 
უთითებს და ეხება; ტექსტური ურთიერთობების ქსელში 
ჩართული (გადასული) დამოუკიდებელი ტექსტი ინტერ­
ტექსტად იქცევა და მოსაძებნი ხდება ტექსტის ის ფორ­
მა, რომელზეც ტექსტის მთელი სემიოტიკური სისტემა 
არის აგებული. გამოსავლენი ხდება ტრანსფორმირე­
ბული ტექსტის ინვარიანტი ანუ ტექსტის სტრუქტურის 
საფუძველი, რომელიც ინვარიანტის ტრანსფორმაციას 
ქმნის.

სტატიაში ეთნოგრაფიის როგორც მეთოდის გამოყე­
ნებით და ლიტერატურის თეორიის იდიომის – ინტერტექ­
სტუალობის – პერსპექტივიდან გაანალიზებულია ილია 
ჭავჭავაძის ბაზალეთის ტბის (1883) ტექსტი, როგორც 
ერთგვარი ტრანს-ლინგვისტური კოსტრუქტი, რომელიც 
წინარე და სინქრონულ ტექსტებს ეყრდნობა. ამის გამო, 
ტექსტი განიხილება როგორც ქმნადობის ფუნქციის მქო­
ნე სივრცე, რომელშიც მნიშვნელობები იქმნება, შესაბა­
მისად, რამდენიმე განზომილებას შეიცავს და მასში, რო­
გორც ასეთში, სხვადასხვა ტექსტი მიიკვლევა.

ამგვარად, სტატიის ფოკუსი ილია ჭავჭავაძის ბაზა­
ლეთის ტბის ტექსტია, როგორც ტექსტური სივრცის მა­
გალითი, რომელშიც მკითხველი ხვდება იდეალიზებულად 
აღწერილ თვალწარმტაც ლანდშაფტს. 

„ბაზალეთისა ტბის ძირას
 ოქროს აკვანი არისო,
და მის გარშემო, წყლის ქვეშე,
 უცხო წალკოტი ყვავისო 
			   (შემოსაზღვრული სივრცე – ნ.ა.).



27

მწვანეა მუდამ წალკოტი,
 არასდროს თურმე არ ჭკნება, 
ქვეყნის დროთა ტრიალსა
იგი არ ემორჩილება. 
			   (დრო-ჟამის უცვლელობა – ნ.ა.)
 ვერ ერჩის თურმე მის მწვანეს
 ვერც სიცხე, ვერცა ზამთარი
 და იმის მზიან ჩრდილებში
 მუდამ გაზაფხული არი...”
ხალხში რამდენიმე ვერსიით გავრცელებული თქმუ­

ლების გადმოცემისას, ავტორი გეოგრაფიული ადგილის 
მონიშვნით (ბაზალეთი) და ამ ადგილას ტბაში ჩაძირული 
ბაღის აღწერით ორ რეალობას – ტბასა და ბაღს – აერთი­
ანებს, რომელიც იმის გამო, რომ მასში დრო-ჟამი უცვლე­
ლია სიმბოლურად პრიმორდიალური ხანის უდროჟამო სა­
მოთხის იდეას უკავშირდება. 

ამგვარად, ტექსტის შუაგულს ბაზალეთის ტბაში, 
წყლის ქვეშ ჩაძირული პარადიზული ალუზიის მქონე ბა­
ღი წარმოადგენს, რომელიც აღიწერება, როგორც Locus 
Amoenus (ლათ. მშვენიერი ადგილი ანუ წალკოტი) ლიტერა­
ტურული ტოპოსი, რომელიც შემოსაზღვრული, დაცული 
და იდეალური ადგილია. ტბის ერთ-ერთ სიმბოლურ ასპექ­
ტს არაცნობიერი წარმოადგენს. ნაშრომის ლაიტმოტივიც 
არაცნობიერში ჩაძირული წალკოტია თავისი საკრალური 
ცენტრით. ეს სიწმინდე ან იდეალი ფუნქციონორებს რო­
გორც გონების ლანდშაფტი. 

ზოგადად ბაღი როგორც ცნება, კულტურის სფეროს 
მიეკუთვნება, რამდენადაც ის არ არის ბუნებრივი მო­
ცემულობა ანუ ის არ ეკუთვნის ბუნებას. შესაბამისად, 
ის როგორც კულტივირებული არეალი კულტურას განე­
კუთვნება და როგორც ერთ-ერთი უძველესი მნიშვნელო­



28

ბის მქონე მითოლოგემა კულტურის სხვადასხვა პლასტში 
გვხვდება. საკრალური ბაღის შემოსაზღვრული სივრცე 
როგორც საკრალური ბაღის მითოლოგემა დანარჩენი სამ­
ყაროსგან განსაკუთრებულად იზოლირებული სივრცეა2, 
რომელიც დაკავშირებულია სიუხვესთან, თავისუფლებას­
თან, უკვდავებასთან, ნეტარებასთან, ნეტარ არცოდნას­
თან, რასაც ადამიანი კარგავს დაცემის შემდეგ.

აღწერილი ტექსტის ზემოთ მოტანილი ფრაგმენტი 
მითოლოგიურ კონსტელაციაში ჯდება. მნიშვნელოვანია, 
რომ აღნიშნული ტექსტის მითოლოგიურობა ვლინდე­
ბა არა სიუჟეტის, არამედ მოდელის დონეზე და შესაბა­
მისად, სტატიაში ტექსტი მითოლოგიურ-კოსმოლოგიურ 
პერსპექტივაში განიხილება. მოტანილი ტექსტი სამყაროს 
მოდელის (გარე სამყაროს) არქეტიპული აღწერილობის 
ფრაგმენტია, სადაც ბაღს განსაკუთრებული ადგილი უკ­
ავია. 

სპეციალურ ლიერატურაში ბაღის მითოლოგემა საკ­
მაოდ ცნობილია. სტრუქტურიდან გამომდინარე, ბაღთან 
ასოცირდება მისი სივრცული და სემანტიკური ცენტრი. 
ქართულ რეალიაში ის რამდენიმე სივრცულ ერთეულთან 
გვხვდება (ტბა, მთა და სხვ.). მისი სემანტიკურ ცენტრთან 
სხვადასხვა დროს სხვადსხვა სიმბოლო ასოცირდება მაგ.: 
სამყაროს ხე, რომელიც თავისი სამნაწილიანი ორგანიზა­
ციით ქმნის სამყაროს რამდენიმე სპეციფიკურ სფეროს 
და შესაბამისად, ერთმანეთისგან განირჩევა ციური, ად­

2. პარადიზი არის სანსკრიტული paradēsha, ყველაზე მაღალი ადგილი 
ქალდეური Pardes თავისი ოთხმრივ მდინარე მდინარეთი. ის არის პირველი 
სულიერი ცენტრი, ტრადიციის დაბადების ადგილი  უნივერსალურად, ის 
არის მარადიულობის სადგომი (ადგილ-სამყოფელი). ის უძრავი ცენტრია, 
სამყაროს შუაგულია, სადაც ზეცა და დედამიწა ერთმანეთს ხვდება 
ამიტომ, მას ხშირად აიგივებენ ცენტრალურ ან პოლარულ მთასთან მაგ.: 
ინდურ მერუსთან ან  მუსლიმურ კაფთან (Chevalier and Gheerbrant 1994, 736-
737)



29

ამიანთა და გარდაცვლილთა ბაღები; მაღალი მთა (მაგ.: 
ბრუტსაბძელა, რომლის წვერზე მარადიულ გაზაფხულს 
დაუსადგურებია), ტბა და სხვ. (იხ. ქვემოთ).

სამყაროს მოდელის სხვადასხვა სფეროსთან დაკა­
შირებული ბაღი ქართულ წარმოსახვაში კოსმიზირებულ 
პერსონაჟებთან ასოცირდება: დიდ დედა ღვთაებასთან 
(მაგ.: ნანასთან) და მის მრავალფეროვან გამოვლინებებ­
თან; ველური ბუნების ქალ-ღვთაებებთან (შროშანასთან), 
მზესთან, ბატონებთან (ბავშვთა ინფექციური დაავადებ­
ების პერსონიფიკაციებთან3). ქრისტიანობის გავრცელე­
ბის შემდეგ მარიამ ღვთისმშობელთან, რომელიც მოიხსე­
ნიება როგორც „სახიერი (ე.ი. კეთილი) მეკარე. სამოთხის 
ბჭეთა მორწმუნეთად განმღებელი,” მითოლოგიზებულ 
თამარ მეფის ხატებასთან და სხვ.

ერთ-ერთი ვარიანტის მიხედვით, ქართულ მითო­
ლოგიაში ველური ბუნების ქალ-ღვთაების (შროშანას) 
ბეჭდის თვალზე წარმოსახულ ბაღში (რომელიც თავისი 
შემოსაზღვრული სივრცითა და ასოციაციათა ჯაჭვით 
უკვდავებისა და უცვლელობის იდეას უკავშირდება) რაც 
ქალ-ღვთაების საუფლოში სამოთხისეული მდგომარეობა 
შემდეგნაირად არის აღწერილი: იქ მწვანე მოლია. მოლის 
თავში (ცენტრში) ნაძვის ხეა. ნაძვის ხე უბრალო არ არის. 
მის კენწეროზე (რომელიც ცელესტიურ სფეროს შეესაბ­
ამება სიმბოლურ დონეზე) ქორს (ზოგი ვერსიით – ორბს 
ან სხვა ფრინველს) ბუდე დაუდგია. ბუდე ჩვეულებრივი 
კი არ არის – აბრეშუმისაა. ბუდეში იაგუნდის კვერცხია 
(სამყაროს ცენტრისა და ახალი სიცოცხლის სიმბოლო). 
არაჩვეულებრივი კვერცხიდან (რამდენაც ის იაგუნდი­
საა – იზიარებს ზოგადად ქვის სიმბოლიკას, ასოცირდება 

3. ბატონებთან დაკავშირებით უფრო დაწვრილებით იხ. მინდაძე 2013, 
209, 210, 214



30

სიმტკიცესა და მარადიულობასთან) არაჩვეულებრივი არ­
სება უნდა გამოიჩეკოს. ის არ სახელდება, მაგრამ იგულ­
ისხმება ქორის ბარტყი, რომელიც მარგალიტის იქნება ან 
მარგალიტის კვერცხიდან გამოიჩეკება (ან სხვა ვერსიით 
ყურშაა) (აბაკელია 2017, 184).

სხვა ვარიანტით, ქართველთა მითოლოგიური აზროვ­
ნება მითოლოგიურ ბაღს ბრუტსაბძელას მთასთან და თა­
მარ მეფესთან აკავშირებს, სადაც მარადიული გაზაფხუ­
ლი იდგა4. სამოთხე მაღალ მთად არის წარმოდგენილი და 
როგორც ზურაბ კიკნაძე აღნიშნავს თავის ნაშრომში: ქარ­
თლი გაქრისტიანების გზაზე: ადამიანები და სიწმინდეები, 
თბ. 2009)5 ბრუტსაბძელას მარადიული გაზაფხული პრი­
მორდიალური სამყაროს სურათს ხატავს. გავრცელებული 
რწმენებით, ბრუტსაბძელას მწვერვალი წმინდაა, ღვთი­
ური. მასზე მოკვდავთ ასვლა ეკრძალებათ და თუ ვინმე 
განიზრახავს დაარღვიოს მისი მყუდროება, იგი ისჯება. 
შესადარებლად მას მოჰყავს სანსკრიტული ენის მაგალი­
თი, რომელშიც ბაღი სანსკრიტულ ენაში (udyâna) “ამაღ­
ლებულ ადგილს” ნიშნავს, რადგან თავდაპირველ ბაღად 
ცა ითვლება, ხოლო ვარსკვლავები მის ყვავილებად, მზე, 
მთავრე და ღრუბლები – ხეებად).

ჩემთვის ამ მითში ის არის საინტერესო რომ ედემური 
მდგომარეობა ბრუტსაბძელას წვერზე (რომელშიც სივ­
რცე და დრო-ჟამური განზომილებები გაერთიანებულან) 

4. შდრ. ქათულ მითოლოგიაში  წმინდა მთებს  მარადიული გაზაფხულის 
თუ ზაფხულის ხატებებით (მაგ.: აღმ. საქართველოში ამასთან დაკავ­
შირებით ცროლის მთას უკან-ხადუს (ხევსურეთი) სანების (სამების) 
სამთო (საღვთო) სამკვიდრებელს, სადაც გადმოცემის თანახმად სიცივე 
არ სცოდნია ან  სვანეთში სტარუნიშის მთას, სადაც ძველთაგან აგებული 
ჯგრაგის საყდარი მდგარა და თოვლი და სიცივე არ სცოდნია, მარადიული 
ზაფხული ყოფილა  (ონიანი 1939. არქივი M 21; თევდორაძე 1930;  კიკნაძე 
2016, 114-118; კიკნაძე 2016, 39)
5. საკითხთან დაკავშირებით იხ. ზ. კიკნაძე, ფარნავაზის სიზმარი, 2016, 
33-62.



31

არ არის მარადიული, არამედ წარმავლია. გაზაფხული 
მთის წვერზე წარმავალია და ცისკრის ვარკვლავის ფლო­
ბასთან არის დაკავშირებული. ცისკრის ვარსკვლავს კი 
ამ მითოსის მიხედვით თამარ მეფე ფლობს. სანამ ცის­
კრის ვარკვლავი (დრო-ჟამის მზომელი) თამარის მიერ 
არის დატყვევებული ბაღში მარადიული გაზაფხულია, 
რადგან „დრო-ჟამის მონაცვლება” სწორედ მასთან არის 
დაკავშირებული. ცისკრის ვარსკვლავის დაკარგვას უმ­
ალ ზამთარი მოყვება და მარადიულობა ჟამთასვლით იც­
ვლება.

საინტერესოა, რომ ჩვეულებრივ, ამგვარ ბაღებში გან­
საკუთრებულ სიწმინდეს შეიძლება წარმოადგენდეს საკ­
რალური ხე, მთა და სხვ., რომელიც იმავდროულად მისი 
საკრალური ცენტრიც არის, ბაზალეთის ტბაში ის ოქროს 
აკვნით6 და მასში ნაგულისხმევი ყრმით არის წარმოადგე­
ნილი, რომელსაც დაცვა სჭირდება:

წალკოტის შუაგულშია
იქ აკვანი ასვენია, 
და ჯერ კაცთაგანს იქ ჩასვლა
 არავის გაუბედნია.
ბაზალეთის ტბაში საკრალური ცენტრის შემქმნელი 

(რამდენადაც მას ის აკვანი იქ ჩაუდგამს) და ბაღის მფლო­
ბელი (და ეს მნიშვნელოვანი და საინტერესოა) მითოლო­
გიზირებული თამარ მეფეა, რომელიც თითქოს გაკვრით 
არის ნახსენები, ხოლო მფარველი – ერია, რომელსაც საკ­
რალური ადგილი თავისი საკრალური ცენტრით (აკვანი 
ყრმით, მომავალი მხსნელით) ცრემლის ტბით დაუფარ­
ავს... 

6. შდრ. მყინვარის კლდეში გამოკვეთილ ბეთლემში, ოქროს აკვანში 
მწოლიარე უცნობ ყრმას, რომელსაც მოღუღუნე მტრედები ურწევენ  
აკვანს. ზ. კიკნაძის აზრით, ეს ანდრეზი  ქვეყნის ფერიცვალების ესქა­
ტოლოგიურ მოლოდინს განასახირებს  (კიკნაძე 2016, 53).



32

ბაღის მითოლოგიური ცენტრი ადვილად განიცდის 
ხელახალ კოდირებას და იღებს სულიერი ცენტრის ღი­
რებულებას. ამის გამო, შესაძლებელი ხდება ყრმის სიმ­
ბოლური გააზრება, რადგან ქართულ მითოლოგიურ 
წარმოასახვაში, ოქროს აკვანი ყრმით, გავრცელებული 
მითოლოგემაა, რომელიც ხშირად სწორედ ბაღთან არის 
დაკავშირებული (თუმცა სხვა კონოტაციის მატარებე­
ლია). იგი გვხვდება საქართველოს სახვადსხვა კუთხეში: 
მაგ: გერგეთის ბეთლემთან დაკავშირებულ გადმოცემა­
ში ან სვანურ ლეგენდაში, რომლის მიხედვით ციცაბო 
კლდის თავზე, რომელიც ზღვისპირასაა გაშლილი მინ­
დორია. ყვავილებით მოფენილ მინდორზე წყაროა, სა­
დაც ბატონების დედაა (Бардавлидзе 1957, 97-100) ან ქალ-
ღვთაება ნანას შესახებ სხვა გადმოცემაში, რომელშიც 
ნანა წარმოიდგინებოდა დიდი დედის სახით, რომელიც 
არწევდა ოქროს აკვანს და ტკბილი ხმით აძინებდა მასში 
მწოლ ვაჟიშვილს. 

ბატონების ბაღი, მზის ბაღი გადმოცემების თანახად, 
ხან ზღვისპირა ციცაბო კლდეზეა აღმართული, ან კუნ­
ძულზე, რომელსაც ყველა მხრიდან ზღვა უვლის (კახური 
გადმოცემა). ბატონების ქვეყანა შემოღობილია მაღალი 
გალავნით და აქვს დიდი ალაყაფის კარი, რომელიც ურ­
დულით იკეტება. მასში გამჭვირვალე ბროლის წყაროებია, 
რომელშიც ცის ლაჟვარდი ირეკლება: ყველგან მოედინება 
თაფლისა და რძის მდინარეები, ჩანჩქერები მარგალიტის 
შხეფებს აფრქვეევნ, ხოლო მზის სხივები ქვეყანას ცისარ­
ტყელის ფერებით აფერადებს. მასში აღმართულია კოშკე­
ბი; ბატონების ბაღში იმყოფება ბატონების დედა და ბა­
ტონიშვილი ოქროს აკვანში:



33

ამ ბატონების დედასა, იავ-ნანინაო
უდგია ოქრის აკვანი, იავ-ნანინაო
 შიგ უწევთ ბატონიშვილი, იავ-ნანინაო.
უსხიათ ოქროს ქოჩორი, იავ-ნანინაო
 ატლასის საბანი ჰხურავს, იავ-ნანიანო
ზარ-ბაბთისა არტახებით, იავ-ნანიანაო
 მოვის პერანგი უცვიათ, იავ-ნანინაო
 მთვარე გრეხილად უვლიათ, იავ-ნანინაო,
 ვარსკვლავი ღილად უბია, იავ-ნანინაო
ლალის ჩანჩხურა უბიათ,
 დაჰკვრენ, გადაარწევენ, იავ-ნანინაო 
				    (კოტეტიშვილი 1961, 26).
ბატონიშვილი ოქროს ქოჩრიანი, ოქროს ქუჩუჩიანი, 

ოქროს ბურთია (ე.ი. მზეა, მარგალიტისა მტევანი, მთვა­
რე გრეხილად უვლია, ვარსკვლავი ღილად უბია, ვარდნი 
ფეხამდინ უსხია. ის აქედან გამომდინარე, სოლარული 
პერსონაჟია, რომლის ფუნქციასაც ბოროტებასთან, სიბ­
ნელესთან ბრძოლა წარმოადგენს.

სათამაშო ჩანჩხურა ძვირფასი თვლებისგან შემდგა­
რი სიმბოლური ნიშანია. ძველი ხალხების რელიგიებში მას 
მაგიური დანიშნულება ჰქონდა და ასოცირდებოდა ჭექა-
ქუხილთან, გაზაფხულის დადგომასთან. გაზაფხულის ნი­
შანია ია-ვარდიც. ყველაფერი სამოთხისეულ მდგომარე­
ობაზე მიუთითებს. 

საინტერესოა, რომ ბავშვისთვის ინფექციური დაავ­
ადებების (ბატონების} შეყრის შემთხვევაში იქმნებოდა 
დროებითი ხელოვნური გარემო, სპეციალური საკრალუ­
რი სივრცე, რომელიც იმსჭვალებოდა საკრალური მნიშ­
ვნელობებით. განსაკუთრებულ საკრალურობას მას ე.წ. 
„ბატონების ხე”, როგორც მისი საკრალური ცენტრი, ან­



34

იჭებდა7. „ბატონების ხე” დროებით, ხელოვნურ, სიმბო­
ლურ „ბაღში” იდგმებოდა. ბაღი წარმოადგენდა ავადმყო­
ფის თავთან სპეციალურად გაშლილ რიტუალურ სუფრას, 
რომელიც ია-ვარდებით, ყოველგვარი ყვავილებით, ხი­
ლით, ტკბილეულით და ბატონების სხვა საამებელი ელ­
ემენტით ირთვებოდა. სახადების სულებთან საგანგებოდ 
დასახვედრი საკრალური სუფრა იმეორებდა ბატონების 
ბაღის შესახებ რწმენა-წარმოდგენებს და მის რეპლიკას 
წარმოადგენდა, რომელიც ავადმყოფობის დასრულების 
შემდეგ უნდა დაშლილიყო (იხ. უფრო ვრცლად აბაკელია 
2017, 96-99). 

სამოთხისეული ძველი მითოლოგემის ახალ ტექსტში – 
ბაზალეთის ტბაში – შემოსვლაზე თვითონ ავტორი მიგვი­
თითებს, როდესაც ბაზალეთის ტბის ისტორიას, როგორც 
მოყოლილ ამბავს გადმოგვცემს. აღნიშნულ ლექსში ვლინ­
დება კომუნიკაციის სამნაწილიანი სქემა ავტორი (რომე­
ლიც იმავე დროს, ინტერპრეტატორიც არის) – ტექსტი 
– ადრესატი (მსმენელი, მკითხველი, ერი). როგორც კვლე­
ვიდან ჩანს, ბაზალეთის ტბის წყარო არქაული რეალიის 
ამსახველი კოსმოლოგიური ტექსტის ფრაგმენტია ბაღის 
მითოლოგემით და, შესაბამისად, locus amoenus-ია (ანუ 
„მშვენიერი ადგილია”) საკრალური ცენტრით – ოქროს აკ­
ვნით, რომელშიც ყრმა წევს.

მაგრამ რისთვის დასჭირდა ავტორს ყველასთვის ცნო­
ბილი ამბის ხელახლა მოყოლა? იცვლება ახალ სივრცეში 
მოხვედრილი ძველი ტექსტის მნიშვნელობა? ან როგორც 
კონკრეტულ კულტურულ გარემოში მოხვედრილს, რა 
ფუნქცია ემატება მას? რას გამოხატავენ ეს პრიმორდი­
ალური სახეები? ტექსტი იდეოლოგიური, პასტორალური 

7. „ბატონების ხეზე“ იხ. Бардавлидзе 1957,161; აბაკელია 1997,112-113; 
სურგულაძე: 2003,60-62; მინდაძე 2013,220.



35

თუ ნეიტრალურია? როგორია ტექსტის სოციალურ- კულ­
ტურული კონტექსტი? 

ამაზე აღნიშნული ტექსტის დაწერის დრო 19-ე საუკ­
უნე მიგვანიშნებს. როგორც ცნობილია, საქართველოს 
ისტორიაში ეს ის პერიოდია, როდესაც ქვეყანა კარგავს 
სახელმწიფოებრიობას რუსეთის მიერ საქართველოს ან­
ექსირების შემდეგ (აღმოსავლეთ საქართველო 1801 
წელს, დასავლეთ საქართველო − 1810 წელს), იყოფა ორ 
(თბილისისა და ქუთაისის) გუბერნიად და ექვემდებარება 
რუსულ მმართველობას; უძველესი ქართული ორთოდოქ­
სული ეკლესია (ავტოკეფალური 750 წლიდან, რომლის 
მეთაურად 1008 წლიდან ითვლებოდა კათოლიკოს-პატ­
რიარქი) რეორგანიზდება საქართველოს საეგზარქოსოდ, 
რომელსაც რუსი ეგზარქოსები მართავდნენ. ეს ის პერი­
ოდია, როდესაც ქართული ენა სრულიად აიკრძალა სკო­
ლებში (წიფურია 2010, 183-195).

19-ე საუკუნეში ქართული კულტურის პარადიგმა იც­
ვლება. აღმოსავლეთის ქვეყნების პოლიტიკური და კულ­
ტურული ზეგავლენები, შესაბამისად, იცვლება. რუსული 
კოლონიური ზეგავლენა იზრდება. იზრდება ინტერესი ევ­
როპული კულტურის მიმართ. ხალხის ღირებულებათა სის­
ტემაში ბეჭდური სიტყვის, ლიტერატურის გაძლიერებისა 
და წერა-კითხვის ფართოდ გავრცელების ფონზე საზოგა­
დოებაში იზრდება დამოუკიდებელი სახელმწიფოს იდეა 
და ახალი მოდერნული ტიპის სოციალური სივრცე იქმნება 
(წიფურია 2010, 183-195; იხ. აგრეთვე: Abakelia 2021, 1044-
1045). კულტურული ინიციატივებისა და კროს-კულტუ­
რული აქტივობების კონტექსტში პარადიგმის ცვლილება 
ვლინდება მკაფიოდ გამოხატული კულტურული ნაციონ­
ალიზმის სახით. ამ პერიოდის ისტორიაში პროგრამული 
ინიციატივა, თანმხლები კულტურული აქტივობებით, ფო­



36

კუსირდება ნაციონალიზმზე, რომელიც სპეციალურ ლი­
ტერატურაში განისაზღვრება როგორც კულტურის კულ­
ტივაცია (Leersen 2005, 4-33). 

ილია ჭავჭავაძე ამგვარ სოციო-პოლიტიკურ კონტექ­
სტში, როგორც კულტურული ნაციის ერთ-ერთი მთავარი 
რეპრეზენტატორი და ნაციონალური კულტივაციის პრო­
ექტის ერთერთი ავტორი, „წარმოსახული ერთობის“კულ­
ტივაციის პერიოდში წერს „ბაზალეთის ტბას” (1883წ.). 

როგორც კულტურული პროცესის ნაწილი, პოეზია 
აუცილებლად მონაწილეობს მნიშვნელობების შექმნაში 
და გამოხატვაში. მედიტაციაში მყოფი პოეტი საზოგადო­
ების მდგომარეობას ადარებს ტბას, რომელიც თითქოს ხე­
ლუხლებელია და უძრაობაშია.

თავის საფუძველში ტბა პირველყოფილი წარსულის 
ნაწილია და როგორც ასეთი, უძრავი, უენერგიო და მდო­
რე სუბსტანციაა, რომელსაც აწმყომდე მოუღწევია. მაგ­
რამ ლექსი პასტორალურია თუ პოლიტიკურად განპირო­
ბებული? თუ გავითვალისწინებთ ლექსის დაწერის დროს, 
ის არ არის მხატვრული ნეიტრალიტეტის ამსახველი ან 
პასორალური. ზოგადად, პასტორალურ პოეტებს არ აინ­
ტერესებთ კოლექტიური რეაქცია; ისინი პოეზიის როლს 
ხედავენ ინდივიდის სოციალური გარემოებებიდან გათა­
ვისუფლებაში, და ცდილობენ მკითხველის ცნობიერების 
ტრანსცენდენტულ რეალობამდე ამაღლებას (Prayer Elmo 
Raj 2015, 32).

ინტერტექსტუალობის როგორც ლიტერატურული და 
კულტურული კონცეპტის პერსპექტივიდან შევეცადე მე­
ჩვენებინა გამოძახილი, რომელიც არსებობს ბაზალეთის 
ტბის ტექსტსა და სხვა ტექსტებს შორის, რომელიც ტექ­
სტში აღნიშნავს კულტურით განპირობებულ სხვა ტექ­
სტების იმპლიციტურ ზემოქმედებას და მინიშნებებს; 



37

მიმართებებს ტექსტებს შორის, რომელთა კავშირებით ის­
ინი მნიშვნელობათა ფენებს ქმნიან. 

ნაშრომში ნაჩვენებია ტექსტური მიმართებების ქსელ­
ში ჩართული ბაზალეთის ტბის ტექსტი. ტბის სიმბოლურ 
ერთ-ერთ ასპექტს არაცნობიერი წარმოადგენს. ნაშრომის 
ლაიტმოტივიც არაცნობიერში ჩაძირული წალკოტი „მშვე­
ნიერი ადგილია” თავისი საკრალური ცენტრით.

ყველა ტრადიციაში, პეიზაჟი, ტოპოსი გარკვეული 
მდგომარეობის და თვისების სიმბოლოა. ამ კონკრეტულ 
შემთხვევაში სამყაროს პრიმორდიალურ სურათში ჩამ­
ჯდარი მძინარედ მყოფი ერის განზოგადოებული მდგომა­
რეობის ხატია. მაგრამ არის ეს მედიტაცია, თუ ინერტუ­
ლი ხალხის გააქტიურების საშუალება? არის ის მხოლოდ 
მოყოლილი ისტორია თუ (როგორც მალინოვსკი იტყოდა) 
ნაცხოვრები, განცდილი რეალობა, ძლიერად მოქმედი აქ­
ტიური ძალა? 

სპეციალური მითოლოგიური კოდებისა და სიმბოლო­
ების მეშვეობით შესაძლებელი ხდება ტექსტის მნიშვნე­
ლობაზე საუბარი. 

ტექტსი მთლიანად მხსნელის მოსვლას, მის გაღვიძე­
ბას ელის, რაც ლაიტმოტივი გამხდარა ქართულ მითოლო­
გიაში და არა მარტო მითოლოგიაში. ის მიზნად ისახავს 
კოლექტიური ქმედების მობილიზებას, პროვოცირებას და 
სამოთხისეული მდგომარეობის დაბრუნებას. 

მითის ტრაექტორია (ამ კონკრეტულ შემთხვევაში) 
კულტურისკენ არის მიმართული და ახალ ტექსტში მოხ­
ვედრილი ზემოთ განხილული მითოლოგემა იდეოლოგემ­
ად იქცევა და როგორც ძლიერად მოქმედი აქტიური ძალა, 
მიმართული ხდება პოლიტიკური სცენისკენ. აქ არ არის 
სიუჟეტი, დინამიკა. აქ ყველაფერი გაჩერებულია. მაგ­
რამ ინტერპრეტატორი ამ ტექსტისა იყენებს სიმბოლო­



38

ებს მითოლოგიური საგანძურიდან, რათა ხალხმა თავიდან 
იცხოვროს, განიცადოს ბაზისური მოდელის ამსახველი 
დრო, და გააქტიურდეს. ილიას ფიგურა წარმოსდგება რო­
გორც დიადი კომუნიკატორი, ერთის მხრივ, წარსულსა და 
მეორეს მხრივ, მომავალს შორის. პროგრესული იდეების 
გამავრცელებელი, განმანათლებელი, რომელიც თავისი 
შემოქმედებით და მოღვაწეობით აცნობდა და აცნობიერ­
ებინებდა ხალხს რა ხდებოდა მათ გარშემო, ახდენდა მათ 
სოციალურ მობილიზაციას. 

ამგვარად, სტატიაში მინდოდა მეჩვენებინა თუ რო­
გორც ხდება ტექსტის სივრცეში მნიშვნელობისა და ფუნ­
ქციების ტრანსფორმაცია, რომელიც მოქცეული იყო 
კულტურის კონკრეტულ ცარისტულ იმპერიულ კონტექ­
სტში (1883წ.). მსოფლმხედველობითი სქემით გამოვლინ­
და კოსმოლოგიური ტექსტი. ტექსტთა მაკავშირებელი 
დედის და ყრმის არქეტიპული სიმბოლო ედემურ გარემო­
ში, რომელიც ქრისტიანულ ჩარჩოში ღვთისმშობლად იქ­
ცევა, ხოლო საუკუნეებიდან მოყოლებული თამარ მეფის 
გაღვთაებრივებულ ფიგურად. ავტორი იყენებს წინარე 
ტექსტს, როგორც წყაროს და ხდება ტექსტის ტრანსფორ­
მირება კონტექსტად, რომელიც უფრო დიდ კულტურულ 
კონტექსტში არის მოქცეული და კულტურულ იდენტო­
ბას უკავშირდება. აღნიშნული კონტექსტური მოდელი 
(შენახული და დაგროვლი ეპიზოდურ მახსოვრობაში), 
რომელიც მონაწილეთა (ავტორის და მკითხველის) კო­
მუნიკაციურ სიტუაციაშია მოხვედრილი, სიტუაციის შე­
საბამისია. ნაჩვენებია თუ როგორ იქცევა მითოლოგემა 
იდეოლოგემად, რომლის ფუნქცია ერის გაერთიანება და 
კოლექტიური მოქმედების სტიმულირებაა.



39

დამოწმებული ლიტერატურა:

აბაკელია ნ. (2017), უძველესი კოსმოლოგიური კონცეპტე­
ბი და არქაული რელიგიური სიმბოლოები ქართველ­
თა კულტურულ მეხსიერებაში, ილიას სახელმწიფო 
უნივერსიტეტი, თბილისი.

თევდორაძე გ. (1930), ხუთი წელი ფშავ-ხევსურეთში, ტფ., 
ზ.კ. ქართ. მოთ. 1. გვ.114-118.

კიკნაძე ზ. (2009), ქართლი გაქრისტიანების გზაზე: ადამი­
ანები და სიწმინდეები, თბილისი

კიკნაძე ზ. (2016), ქართული მითოლოგია 1. ჯვარი და საყმო, 
ილიას სახ. უნივერსიტეტის გამომცემლობა. თბილისი

კიკნაძე ზ. (2016), ქართული მითოლოგია 2. ფარნაოზის 
სიზმარი, ილიას სახ. უნივერსიტეტის გამომცემლო­
ბა. თბილისი

კოტეტიშვილი ვ. (1961), ხალხური პოეზია, თბილისი
მინდაძე ნ. (2013), ქართველი ხალხის ტრადიციული სამე­

დიცინო კულტურა, თბილისი
ონიანი ა. (1939), სვანური მითოლოგიისათვის, თქმულე­

ბები ღვთაებათა შესახებ ქვემო სვანეთში, საქარ­
თველოს მეცნიერებათა აკადემიის ისტორიის ინ­
სტიტუტის ეთნოგრაფიული განყოფილების არქივი 
M 21; 

სურგულაძე ი. (2003), მითოსი, კულტი, რიტუალი საქარ­
თველოში, თბილისი

წიფურია ბ. (2010), ქართული ლიტერატურა, კოლონიზა­
ცია, მოდერნიზაცია, ახალი პარადიგმები. კადმოსი, 
ჰუმანიტარულ კვლევათა ჟურნალი, 2 ილიას სახელ­
მწიფო უნივერსიტეტი, თბილისი



40

Abakelia N. (2001), Ethnography, popular culture and popular ed-
ucation: Georgian. In Encyclopedia of Romantic National-
ism in Europe. Vol.2. 1043-1044. Edited by Joep Leerssen. 
electronic version; Amsterdam: Study Platform on Interlock-
ing Nationalisms, https://ernie.uva.nl/).

Allen Graham (2000), Intertextuality, Routledge,Taylor and Fran-
cis Group, London NS New York

Chevalier J. Gheerbrant A. (1994), Paradise, The Penguin Dic-
tionary of Symbols. Translated from French by John Bu-
chanan-Brown. Penguin Books. Blackwell Publishers

Leersen J. (2005), The cultivation of culture. Towards a definition 
of Romantic Nationalism in Europe. Opleidong Europese 
Studies 2, Universiteit van Amsterdam

Leersen J. (2018), Introduction. Encyclopedia of Romantic Na-
tionalism in Europe (Second, revised edition) vol1. Edited by 
Joep Leersen. Amstrdam University Press, 37-44

Prayer E. R. (2015), Text/Texts: Interrogating Julia Kristeva’s 
Concept of Intertextuality, Ars Artium: An International Peer 
Reviewed-cum-Refereed. Research Journal of Humanities 
and Social Sciences. ISSN: 2319-7889, Vol. 3, January, Pp. 
77-80

Бардавелидзе В. (1957), Древнейшие религиозные верования 
и обрядовое графическое искусство грузинских племен, 
Тбилиси



41

ABAKELIA NINO

TEXT IN CONTEXT ON THE EXAMPLE                                  
OF BAZALETI LAKE BY ILIA CHAVCHAVADZE

Using ethnography as a method and from the perspective of 
the idiom of literary theory – intertextuality – the paper analyzes 
the text of Ilia Chavchavadze’s Bazaleti Lake (1883) as a kind of 
trans-linguistic construct, in which it relies on previous and syn-
chronic texts. For this reason, the text is considered as a space with 
a function of creation, in which meanings are created, accordingly, 
it contains several dimensions and, as such, various texts are traced 
within it.

The leitmotif of the work is also a garden immersed in the un-
conscious with its sacred center – a golden cradle, in which an un-
known child is conceived (implied).

The text fits into a mythological constellation. The mytholog-
ical nature of the text is revealed not at the level of the plot, but at 
the level of the model, and accordingly, the article examines the 
text from a mythological-cosmological perspective. The aforesaid 
text is a fragment of the description of the archetype of the model 
of the world (in particular, the outer world), where the garden and 
the personages associated with it occupy a special place. 

In the second half of 19th century, when the aforesaid text was 
written, Georgian contexts of cultural initiatives and cross-cultur-
al activities reveal the change of the cultural paradigm and create 
a definite outline of cultural nationalism. The programmatic ini-
tiative in the history of this period focuses on nationalism, with 
accompanying cultural activities in special literature defined as a 
cultivation of culture, that results as a consequence of the appear-
ance of the so-called culture cultivators or cultural nationalists 
(Leersen). When Georgia loses its statehood after the annexation 



42

of Georgia by Russia the paradigm of Georgian culture is chang-
ing. Against the background of the strengthening of the printed 
word, literature and the widespread of literacy in the value sys-
tem of the people, the idea of an independent state is growing in 
society and a new modern type of social space is being created. 
In the context of cultural initiatives and cross-cultural activities, 
the paradigm shift is manifested in the form of a clearly expressed 
cultural nationalism. In the history of this period, the program-
matic initiative, with accompanying cultural activities, focuses on 
nationalism, which in the specialized literature is defined as the 
cultivation of culture. 

From the perspective of intertextuality as a literary and cultural 
concept, the paper shows the relaionship that exists between the 
text of Bazaleti Lake and other texts, which in the text denotes the 
implicit influence of other texts and allusions that are conditioned 
by culture. The relationships between texts and how they are in 
resonance with each other, through what connections they create 
layers of meaning.

In this particular case, the trajectory of the myth is directed to-
wards culture, and the discussed mythologeme, which has entered 
the new text, becomes an ideologeme and, as a powerful active 
force, is directed towards the political scene.

There is no plot, no dynamics. Everything is still here. But the 
interpreter of this text uses symbols from the mythological treasury 
so that people can live anew, experience the time that reflects the 
basic model, and become active.

Thus, the article shows how the transformation of meanings 
and functions discussed is placed in the specific tsarist imperial 
context of culture.

The cosmological text reveals the worldview scheme. The ar-
chetypal symbol of the mother and child in an Edenic environment 



43

connecting the texts, which becomes the Virgin Mary in a Chris-
tian framework, and over the centuries, the deified figure of Queen 
Tamar.

The article shows how the author uses the previous text as 
a source and how the text is transformed into a context that is 
placed in a larger cultural context and is related to cultural iden-
tity. The indicated contextual model (stored and accumulated in 
episodic memory), which is placed in a communicative situation 
by the participants (author and reader), is appropriate to the situ-
ation. It is shown how a mythologeme turns into an ideologeme, 
the function of which is to unite the nation and stimulate collec-
tive action.



44

ალავერდაშვილი ქეთევანი

ლეჩხუმი ვერა ბარდაველიძის 1931 წლის საველე 
დღიურის მიხედვით

თსუ ივ. ჯავახიშვილის ისტორიისა და ეთნოლოგიის 
ინსტიტუტის არქივში ინახება ვერა ბარდაველიძის სავე­
ლე ჩანაწერები, შესრულებული 1931 წლის სექტემბერში 
რაჭასა და ლეჩხუმში, რომლებიც ასახავს რეგიონში იმ 
დროს არსებულ ვითარებას. ხელნაწერში ცალკე გამოყო­
ფილია ინფორმაცია ეკლესიებისა თუ სხვა სახის საკულ­
ტო ძეგლების და მათთან დაკავშირებული გადმოცემებისა 
და დღესასწაულების შესახებ, რაც ავტორის განსაკუთრე­
ბული ინტერესის საგანს წარმოადგენდა. ამასთან ერთად, 
აქვე მოტანილია სხვადასხვა სახის ინფორმაცია სოფლებ­
ში არსებული მდგომარეობის შესახებ (მაგ.: კომლთა რა­
ოდენობის, მოსახლეობის რაოდენობის (მათ შორის მა­
მაკაცების და ქალების), საბავშვო ბაღების, სკოლების, 
სამკითხველოების, აფთიაქების და საავადმყოფოების, 
მონკავშირის, კოლმეურნეობების შესახებ, წერკუმსის 
(წერა-კითხვის უცოდინარობასთან მებრძოლი საზოგადო­
ება), რემედასი (რევოლუციის მებრძოლთა დამხმარე სა­
ზოგადოება), არსებობის შესახებ, სასოფლო-სამეურნეო 
იარაღების შესახებ და სხვ.). 

ამ ჩანაწერების შესრულებიდან თითქმის საუკუნე გა­
ვიდა და თუნდაც ამის გამო საინტერესოა მათი გაცნობა. 
გარდა ამისა, მოკლედ, მაგრამ მაინც, ამ ხელნაწერიდანაც 
ჩანს ის ზიანი, რაც მიადგა ქართულ კულტურას ოციან 
წლებში ეკლესიების ნგრევის, ხატების, ხელნაწერებისა და 
ეკლესიებში დაცული სიძველეების ძარცვისა და განადგუ­
რების შედეგად. ქვემოთ მოტანილია მასალა ამ ჩანაწერე­
ბიდან, რომელიც ლეჩხუმს შეეხება. 



45

მასალა მოცემულია თემების და მათში შემავალი იმ 
სოფლების მიხედვით, სადაც ავტორი იმყოფებოდა. შეძ­
ლებისდაგვარად აღნიშნულია მოსახლეობის რაოდენობა, 
საგანმანათლებლო დაწესებულებანი, სხვადასხვა გაერ­
თიანებები, სახნავ-სათესი ფართობი და სხვა სახის ინ­
ფორმაცია. 

ცაგერის თემი: ცაგერი (310 კომლი, 842 მამაკაცი, 883 
ქალი), ჩხუტელი (208 კომლი, 645 მამაკაცი, 637 ქალი), 
ლუხვანო (480 კომლი, 1325 მამაკაცი, 1337 ქალი), ზარა­
გულა (102 კომლი, 301 მამაკაცი, 289 ქალი). სახნავ-სათე­
სი ფართობი 1299,55 ჰექტარი. სკოლები: თითოეულ სო­
ფელში თითო ოთხწლედი იყო, ცაგერში 1 შვიდწლედი, 1 
ათწლედი, 1 ტექნიკუმი. იყო 2 ე.წ. ქოხ-სამკითხველო (ცა­
გერში და ლუხვანოში), კლუბი, წერკუმსი (წერა-კითხვის 
უცოდინარობასთან მებრძოლი საზოგადოება), რემედასი 
(რევოლუციის მებრძოლთა დამხმარე საზოგადოება), ე.წ. 
უღმერთოთა კავშირი, მონადირეთა კავშირი და 2 კოოპ­
ერატივი (ლუხვანოში და ცაგერში). 

ვერა ბარდაველიძის ჩანაწერების მიხედვით, რომლე­
ბიც საკულტო ძეგლებს ეხება, ცაგერში გვესოს ციხესთან 
ეკლესიის ნანგრევები იყო. აქ შესაწირავის სახით გამოიყ­
ენებოდა ფული, მამალი, ცხვარი, სანთელი; ღვთისმშობ­
ლის ეკლესიაში: დღესასწაული 8 სექტემბერს იყო, ამ 
დღეს საკლავი იცოდნენ; ივნისის თვის ორშაბათს „კვირ­
ტობა” იყო, ამ დღეს კლავდნენ საკლავს და ანაწილებდნენ 
ისე, რომ აუცილებლად ყველას რგებოდა. თემობაც იქვე 
იმართებოდა.

ჩხუტელში მაქსიმე აღმსარებლის ეკლესიის ნანგრე­
ვებია, რომელსაც თქმულება და გარკვეული რიტუალი 
უკავშირდება. თქმულების მიხედვით, ბუჭუა ახვლედი­
ანი ავრცელებდა ხმას, რომ წვიმა და ავდარი სულ მაქ­



46

სიმეს მიზეზით ხდებოდა, რადგან იგი დიდი წმინდანი 
იყო. ჭაბუკიანი კი ბრაზობდა – როგორ თუ ადამიანის 
ბრალია წვიმა და ავდარიო. გაჯავრებულმა ჭაბუკიანმა 
მოკლა მაქსიმე და დაასაფლავა დეხვირში, ცაცხვის ხის 
ძირში, კოსტა ახვლედიანის ციხის მახლობლად. ბატონ­
მა უთხრა: ეს რა ჩაიდინე, ის იმდენად დიდი წმინდანია, 
რომ მკვდარიც კი გაცოცხლდებაო, მიდი და ნახე, თუ 
ასე არ იყოსო. ჭაბუკიანმა მართლაც ნახა იგი – მაქსიმე 
მღვდელი ცაცხვის ხეს მიყრდნობილი იდგა. ჭაბუკიანმა 
კვლავ ესროლა მაქსიმეს, მოკლა და ამჯერად ნაციხვარ­
ში დაასაფლავა. ბატონმა კვლავ გაახსენა მისი სიწმინდე 
ჭაბუკიანს და როდესაც ის ისევ მივიდა, მაქსიმე კვლავ 
ცოცხალი ნახა. მესამედ მოკლა და ახლა ებელარში 
ცაცხვის ხის ძირში დაასაფლავა. განმეორდა ძველი ამ­
ბავი. მაშინ ჭაბუკიანმა მეოთხედ მოკლა მაქსიმე და ნა­
კარაში დაასაფლავა, შემდეგ მურში. მურში დასაფლავე­
ბის შემდეგ, ბატონმა ჭაბუკიანს უთხრა, თუ გინდა თავი 
იხსნა მაქსიმესაგან, ჩემი ხარჯით და შენი თაოსნობით 
მაქსიმეს საფლავზე ეკლესია უნდა ააგოო. ჭაბუკიანი 
ასეც მოიქცა. მას შემდეგ ჭაბუკიანები წმინდა მაქსიმეს 
ყმები გახდნენ. როდესაც ზაფხულში ხანგრძლივი წვი­
მიანი ამინდი იყო, ისე რომ ივლისი წვიმებით გაივლი­
და 23-მდე, ჭაბუკიანების გვარი ყელზე ღვლეჭებჩამო­
კიდებული, წინ ყევარი უხედნელი ხარით, მიდიოდნენ 
მაქსიმეს პირველ საფლავთან დეხვირში, შემდეგ ნაციხ­
ვარში, ებელარში, ნაკარაში და ბოლოს მურში. აქ მღე­
როდნენ „წმინდა მაქსიმე დარი გვიბოძე, შეგვიხვეწიე, 
ორიო-ხო-ხე”. ეკლესიიდან მღვდელი ჯერ გასძახებდა 
„არა, არ შეგიხვეწიებთო”, შემდეგ კი ეტყოდა „წადით და 
ვიფიქრებო”. ჭაბუკიანები ეკლესიასთან ღვლეჭებს და 
ხარს დატოვებდნენ და ზუსტად იმავე გზით, რომლითაც 



47

მოვიდნენ, სახლში ბრუნდებოდნენ, ისე რომ გზიდან გა­
დახვევა ან შემოვლა არ შეიძლებოდა, ხშირად სახლებზე 
გადადიოდნენ, რადგან გვერდის ავლა არ შეიძლებოდა. 
პროცესიაში ცოლიანი მამაკაცები და ხნიერები იღებ­
დნენ მონაწილეობას.

ებელარში ნასოფლარზე ახალკვირის ორშაბათს, „ხა­
ტარეშობას” იმართებოდა ბურთის გასროლა და მისი გა­
ვარდნის მიხედვით მსჯელობდნენ მოსავლიანობაზე. ხა­
ტებს გამოაბრძანებდნენ ქვემო ეკლესიიდან ებელარში. 
ამოირჩევდნენ ერთ მკლავმაგარ მორწმუნე კაცს, რომე­
ლიც ბურთს ისროდა. ამ დროს ახვლედიანებს უნდა დაემ­
ზადებინათ სურსათ-სანოვაგე – 6 ფუთი პური. მობრუნე­
ბულნი ციხესთან მართავდნენ შესაწირავების (ფულადიც 
და სხვა სახისაც) მიღებას. ბურთის მსროლელს თეთრე­
ულის გარდა სხვა არაფერი ეცვა.

ნაკურალეშში მთავარანგელოზის ეკლესია იყო შე­
უვალი ნაძვნარით. აქ იმართებოდა თემობა მარიამობის 
შემდეგ პირველ ორშაბათს. სწირავდნენ ქათმებს (ტყეში 
ცოცხლად უშვებდნენ). თეთრ ორშაბათს (ყველიერის ორ­
შაბათი) პირველად მოხდიდნენ შენახულ ყველს, ყველა 
ოჯახში აცხობდნენ დიდ ყველიან პურს – „ღვეზილს” და 
ყველას აჭმევდნენ. აქვე ცაცხვის ძირას უფროსი ქალები 
უმცროსი ქალების შვილიერებისა და ბედნიერებისათვის 
ლოცულობდნენ. იცოდნენ ფთილებით მარჩიელობა. აქვე 
იყო მაცხოვრის ახალი ეკლესია.

სოფ. ლუხვანოს სალოცავები: კიბაბეულის ღვთის­
მშობლის სახელობის ეკლესია; „საკოპალიანო ნაგომარი” 
-ეკლესია; „სალეთოდიანოს ეკლესია“; აქვე ძველი პატარა 
ეკლესია და ცაცხვები; „ლამხურაშის ვაკე” – აღმართულია 
ხის ჯვარი, აქ მთის გზა გადადის, ლოცულობდნენ მგზავ­
რები და მონადირეები; „რეხის წმინდანიანის” ჯვარი და 



48

ცაცხვი, რომელიც ერთ გლეხს მოუჭრია. სოფელი აუჯან­
ყდა და გაასახლეს. ამბობენ, რომ მომჭრელს ბოლო ხანს 
თვალი დაუდგა. მოჭრილ ხესთან კი მეორე ცაცხვი დარ­
გეს; ჭიქელაში – დიდი ხნის მიტოვებული ნაეკლესიარია; 
„ცინოყეის ქერი” - ხის ჯვარი მთის გზაზე. აქ ლოცულობ­
დნენ მგზავრები, სწირავდნენ ფულს და სანთელს; სვანი­
ძის ეზოში სალოცავი ნიში იყო.

სოფ. ზარაგული: მთავარანგელოზის ეკლესია ახალი 
დანგრეული იყო; ნაეკლესიარი სკოლასთანაა. იქვე იყო 
წმინდა მუხა თუ ცაცხვი.

ორბელის თემში შემავალი სოფლები: ორბელი(270 
კომლი), წილამიერი-ცხეთა(60 კომლი) (სხვა სოფლების 
მონაცემები არ არის), ლაცორია, ლეშქედა, სპათაგორი, 
უსახელო, ხოჯი, გაგულეჩი, ლაჯანა. ოთხწლიანი სკოლები 
იყო ორბელში, წილამიერში, ლაცორიაში, უსახელოში, 
ხოჯში, ლაჯანაში. ლაჯანაში არსებობდა აგრეთვე გლეხი 
ახალგაზრდობის სკოლა. ორბელში 1 ქოხ-სამკითხველო 
იყო, აგრეთვე ე.წ. უღმერთოთა კავშირის წარმომადგენე­
ლი, 4 კომკავშირის უჯრედი (70-მდე წევრით) და პარტუჯ­
რედი(30 წევრი და წევრობის კანდიდატი), თითო კოოპ­
ერატივი ორბელში და უსახელოში, წერკუმსი, პიონერთა 
ორგანიზაცია. საექიმო პუნქტი ორბელში (1 ფერშალი). 
კოლმეურნეობებია ზედა უსახელოში (1931 წელს შექმნი­
ლი), შუა უსახელოში (1930 წ. შექმნ.), ქვედა უსახელოში 
(1931 წ. შექმნ.), სადაც გაერთიანებული იყო გლეხობის 90 
%, სპათაგორში (1930 წ. შექმნ.), გაგულეჩში (1930 წ. შექ­
მნ.), ლაჯანაში (1930 წ. შექმნილი).

სოფ. ლაჯანა: მთავარანგელოზის ეკლესია – აქ იცოდ­
ნენ თემობა ახალკვირას და „კოხინჯრობა”, მეორე დღეს 
„კოხინარობა” – კოხისათვის. ახალკვირას ხალხი მიდიოდა 
ლაბეჭინაში (საირმესთან), იქ ღამეს ათევდნენ, შემდეგ 



49

კი უკან ბრუნდებოდნენ. ქალებმა იცოდნენ თევდორობა 
დღეს ლობიანი პურების გამოცხობა და კალოზე გატანა – 
ლოცულობდნენ მოსავლიანობისათვის, პურები უკან მოჰ­
ქონდათ სახლში. მთავარანგელოზის ეკლესიის გარშემო 
წმინდა ცაცხვის ხეებია; სოფელში ახალჭალის ეკლესიაა 
– გელოვანებისა; „საელიო” – ადგილი, სადაც ხეებია. ელი­
ობას აქ უფროსი მამაკაცები მიდიოდნენ, თან მიჰქონდათ 
პურები და ხორცის ნაჭერი, ლოცულობდნენ, იქვე ისად­
ილებდნენ და სახლში ბრუნდებოდნენ.

სოფ. ორბელი: ორბელის მთავარანგელოზების ეკლე­
სია – აქ ახალკვირას დღესასწაულობდნენ; განსაკუთრე­
ბულად აღნიშნავდნენ ელიობას. „კვირტობას” (ივანობის 
თვეში) მთელი სოფელი ერთ ხარს შეარჩევდა, რომელსაც 
ელიობამდე ასუქებდნენ. ამ „საელიო ხარს” დაკლავდნენ 
ელიობაზე, ეკლესიის ეზოში ან სოფელში, შუაგულ ადგი­
ლას, დასხდებოდნენ თემად და ქეიფობდნენ. ორბელის 
წვერზე ეკლესიის ნანგრევები და წმინდა ცაცხვია – ეს ად­
გილი შეუვალია; ერთ-ერთი მოსახლის (დავით ლეშქეშე­
ლის) ეზოში სალოცავი ცაცხვია, ისიც შეუვალია,ხეს ზედ 
ხის ჯვარი აქვს; „საჯვარე” -წმინდა ცაცხვები (ფ. ქიქოძის 
ეზოში); „ორბელის წვერის ჯვარი” (ჯერ რკინის ჯვარი 
იყო, შემდეგ ხისა გააკეთეს)- გამვლელები აქ სანთელს ან 
სხვა რაიმეს დებდნენ.

სოფ. წილამიერი ცხეთა: „ცხეთის წმინდა გიორგის ეკ­
ლესია” – სათემო დღეობა მარიობა იყო; „გვარინა” – მაღ­
ლობზე ეკლესიის ნანგრევები იყო, ხატარეშობას ხალხი აქ 
ხატებით მიდიოდა. აქ ინახებოდა ერთი მრგვალი ქვა. ხალ­
ხის მიერ ამორჩეული ერთი ყველაზე კარგი მსროლელი 
აიღებდა ამ ქვას და ისროდა. რაც უფრო შორს შესძლებდა 
გასროლას, მით უკეთეს მოსავალს წინასწარმეტყველებ­
დნენ; ერთ-ერთი მოსახლის (დევდარიანი) ეზოში ცაცხვე­



50

ბი იყო ხის ჯვრით; სოფლის მახლობლად გორაკზე იყო 
„მარია წმიდა” – ნანგრევები, ხის ჯვარი და ცაცხვები.

სოფ. ლაცორია: აქ წმინდა გიორგის სახელობის ეკლე­
სია იყო. სოფელში განსაკუთრებით აღნიშნავდნენ ახალ­
კვირას, ახალკვირის ორშაბათს და კვირიკობას.

სოფ. ლეშქედა: პატარა ეკლესია ლაცორიაზე ზედმი­
წერილი ( ორჯერ რომ ლაცორიაში სწირავდნენ, ერთხელ 
ლეშკედაში ილოცებდნენ).

სოფ. სპათაგორი: ზედმიწერილი ეკლესია (იხ.ზემოთ). 
„გორგოთობას” (აღდგომის მეორე დღეს) იცოდნენ თემო­
ბა და წვეულება.

სოფ. უსახელო: წმინდა გიორგის ეკლესია. სათემო 
დღესასწაული ამაღლებას იმართებოდა; „გუდულაში” – 
ძველისძველი ეკლესია სოფლის ზემოთ, სხვადასხვა თე­
მებიდან ბევრი შესაწირავი შედიოდა.

სოფ. ხოჯი: წმინდა გიორგის პატარა ეკლესია, ზედმი­
წერილი უსახელოზე. იგივე ამაღლებას დღესასწაულობენ. 
ეკლესიასთან ცაცხვებია.

სოფ. გაგულეჩი: აქ ერთმა სვანმა საკუთარ ეზოში ააშ­
ენა ეკლესია – „ჯანხოთელის ეკლესია“; სოფელში წმინდა 
ცაცხვია.

სოფ. ლეშკაში: სოფელში წმინდა მუხები იყო, სალოცა­
ვი ჯვრებით. თემობა ელიობას იცოდნენ.

ხანგრძლივი ავდრის შემთხვევაში ცხეთა – წილამი­
ერის, დეხვირის და ლესინდის მცხოვრებნი ღვლეჭებით 
მიდიოდნენ მაქსიმე აღმსარებლის ეკლესიაში, გვალვის 
დროს ჩამოჰქონდათ ხატები მდინარე ლაჯანასთან.

დეხვირის თემში შემავალი სოფლები: ლასურიაში (134 
კომლი), მახაში (112 კომლი), დეხვირი (95 კომლი), ლასხა­
ნა (60 კომლი), ლესინდი (60 კომლი).რაც შეეხება სასწავ­
ლებლებს, ლასურიაშში ერთი ოთხწლედი და ერთი კოლ­



51

მეურნ. ახალი სკოლა იყო, მახაშში, დეხვირ-ლესინდში და 
ლასხანაში თითო ოთხწლედი (21 მასწავლებელი და და­
ახლ. 480 მოსწავლე). ამას გარდა, არის 1 ქოხ-სამკითხვე­
ლო (ლასურიაშში). ლესინდის გარდა, ყველა სოფელში 
სასოფლო-სამეურნეო არტლები იყო, აგრეთვე წერკუმ­
სი, რემედასი, უღმერთოთა კავშირი. 

სოფ. ლასურიაში: მთავარანგელოზის ეკლესია დაან­
გრიეს და მასალა სკოლისათვის გამოიყენეს. სკოლა მალე 
დაიწვა, რასაც მოსახლეობა ღვთის ძალით ხსნიდა. წმინდა 
ხეები იყო ურთხმელი და ცაცხვი. ეკლესიაში დიდი დღე­
სასწაული იცოდნენ ახალკვირას. ზედა მხარელები კვირა 
დილიდან ოთხშაბათამდე დღესასწაულობდნენ, განუწყვე­
ტელი ქეიფი ჰქონდათ. შესაწირავი იყო ძროხა, ხბო, ღვი­
ნო, პური; ღვთისმშობლის ეკლესიის ნანგრევები – დაან­
გრიეს 1923 წელს, აქ დგას დიდი წმინდა ცაცხვი და ბზა. 
დღესასწაულობდნენ „გორგოთობას”. „კვირტობას” სა­
სოფლოდ ხარს დაკლავდნენ, ბეჭს მღვდელს მისცემდნენ, 
დანარჩენ ხორცს ნაწილ-ნაწილ ხალხს დაურიგებდნენ; 
„დედა-ღვთისა” – ცაცხვია „წმინდანიანი”, ცეცხლივით 
კვესავს, ბჟღვინავს და ზედ ცაცხვზე დაჯდება ხოლმე. 
ცაცხვის ქვეშ რკინის ჯვარია. 

ელიობას (15 ივლისი) მარტო ქალები დღესასწაულობ­
დნენ, მიაქვთ თევზი, ხილი,ღვინო, ყველიანი პურები, სან­
თელი და ლოცულობენ ჯანმრთელობისათვის.

ღვირიშის თემში შემავალი სოფლები: ზედა ღვირიში 
(75 კომლი, 483 სული), ქვედა ღვირიში (85 კომლი, 551 სუ­
ლი), უცხერი (105 კომლი, 637 სული), ნასპერი (92 კომლი, 
579 სული). 731,40 ჰექტარზე მოჰყავთ სიმინდი, ხორბალი, 
ლობიო. არის მეფუტკრეობა (35 ბუკი). არტელის ბაღს 20 
ჰექტარი უჭირავს (ვაშლის, მსხლის, ატმის ხეები). ნაყო­
ფის მომცემი ვენახი – 52 ჰექტარია, ახლად გაშენებული 



52

ვენახი (კერძო) -7 ჰექტარი, სათიბი -12 ჰექტარი. არტე­
ლებში გაერთიანებულია მოსახლეობის 62%. არტელების 
ფართობია 210 ჰექტარი (სიმინდის და ხორბლის ნათესე­
ბი), ვენახი და ბაღი – 20 ჰექტარი. არტელის სათიბები 6 
ჰექტარია, გაერთიანებული აქვთ სასოფლო-სამეურნეო 
იარაღები, მუშა ხარები. არტელები ჩამოყალიბებულა 
1931 წლის გაზაფხულზე და იმ დროისათვის მოსავლის 
განაწილება ჯერ არ იყო მომხდარი. იყო 2 კოოპერატივი 
( ღვირიშში და ნასპერში), წერკუმსი (73 წევრი), უღმერ­
თოთა კავშირი (ზედა ღვირიშში), მონადირეთა კავში­
რი, რემედასი (4 უჯრედი). ყველა სოფელში არსებობდა 
ოთხწლიანი სკოლა (14 მასწავლებელი და 300-მდე მოს­
წავლე), ქვედა ღვირიშში ქოხ-სამკითხველოა. არ არის სა­
მედიცინო პუნქტი. 

სოფ. ქვედა ღვირიში: მაცხოვრის ეკლესია – განზრა­
ხული იყო მისი კლუბად გამოყენება; სოფელში წმინდა 
ცაცხვები იყო; „გორგოთობას” დღესასწაულობდნენ სოფ­
ლის ფარგლებში; ღვთისმშობლობა – ღამის თევა იცოდ­
ნენ უფრო ქალებმა.

ზედა ღვირიში: განზრახული იყო მაცხოვრის ეკლესიის 
სკოლად გადაკეთება; სოფელი დღესასწაულობს „გორგო­
თობას” და ღვთისმშობლობას არის; მაცხოვრის ძველი ეკ­
ლესია და ცაცხვები.

უცხერი: მთავარანგელოზის ეკლესია და წმინდა 
ცაცხვები. აქ დღესასწაულობენ ამაღლებას; „გუდულა­
ში”- ეკლესია, წმინდა ცაცხვები და ურთხმელი. ამაღლე­
ბას განსაკუთრებით აქ დღესასწაულობდნენ, მოდიოდნენ 
უცხერიდან, უსახელოდან და ხოჯიდან; სოფელში ჩიქოვა­
ნების საგვარეულო მთავარანგელოზის ძველი ეკლესიაა.

ნასპერი: მთავარანგელოზის ეკლესია, ცაცხვის და იფ­
ნის ხეები. აღინიშნებოდა „გორგოთობა”; „ისკალიტა” – აქ 



53

იყო რკინის ჯვარი ქვაში და ცაცხვი. ამაღლებას ქალები 
ხაჭაპურებს აცხობდნენ და ჭამდნენ. 

ალპანის თემში შემავალი სოფლები: ალპანა (80 კომ­
ლი), ზედა საირმე (137 კომლი), ქვედა საირმე (49 კომლი), 
ზოგიში (153 კომლი), აჭარა (55 კომლი), ცაგერა (50 კომ­
ლი) ( სულადობა – სულ 3178). არის 5 ოთხწლიანი სკო­
ლა და 1 კოლმეურნეობისა, 19 მასწავლებელი და 2 ქოხ-
სამკითხველო. გარდა ამისა, იყო წერკუმსი, რემედასი, 
მონადირეთა კავშირი, უღმერთოთა კავშირი. იყო ერთი 
საექიმო პუნქტი ერთი ექიმით და ერთი აფთიაქი. იყვნენ 
თიხაზე მომუშავეები, ხის დამმუშავებლები(15 კაცი), ქვის 
მთლელები (103 კაცი). 

ალპანა: წმინდა გიორგის სახელობის ეკლესია. დაან­
გრიეს და მასალა სკოლისათვის გამოიყენეს. აღნიშნავ­
დნენ „კვირტობას”. ხანგრძლივი უამინდობის საწინააღ­
მდეგოდ სოფელი ხარს ან ძროხას ყიდულობდა; წმინდა 
მუხა, „საელიო” – დღესასწაული აღდგომის ხუთშაბათს; 
წმინდა ცაცხვი მოედნის პირას, შეუვალია.

საირმე: წმინდა გიორგის ეკლესია – გამოყენებული 
საკრებულო დარბაზად, დღესასწაულობდნენ ახალკვირას; 
წიფეთ-ელიობას (კვირიკობისთვის 20 რიცხვში) დაკლავ­
დნენ სასოფლოდ შეძენილ საწიფეთელიო ხარს; თემობა 
იცოდნენ „საელიოზე”, მოედანზე, სადაც 1931 წლისათვის 
საზოგადოებრივი ნალიები იყო აშენებული. კახურაში ნა­
ეკლესიარი იყო. დღესასწაულობდნენ „კოხინჯრობას” (7 
მაისი), თემად დაჯდომა იცოდნენ. გადმოცემით ადრე აქ 
ქალაქი იყო.

 აქ იყო საირმის მონასტერი, ცხოვრობდნენ ბერები. 
„საბეროები“- ჩიქოვანთა მიერ შეწირული ადგილები იყო. 
მონასტერში ინახებოდა უხუთის ღვთისმშობლის ხატი. 
ამ ხატისათვის ჭყვიშის და საირმის მოსახლეობას შორის 



54

შეტაკება მომხდარა. საირმელებმა აჯობეს და უხუთის 
ღვთისმშობლის ხატი წმინდა გიორგის ეკლესიაში წაიღეს. 
ხატი განძარცვულია; „ალავერდის წვერის სალოცავი” – 
ქვის ჯვარი, სადაც გიორგობას დღესასწაულობდნენ.

აჭარა: წმინდა გიორგის სახელობის ეკლესია – გადა­
კეთებულია სკოლად; „შხუდალა” – ნაეკლესიარი. აქ იყო 
წმინდა გიორგის ჯვარი, რომელსაც ადგილს ვერ უცვლიდ­
ნენ, რადგან თვითონ ბრუნდებოდა შხუდალაში. გიორგო­
ბას (23 აპრილს) აქ მთელი ლეჩხუმიდან იყრიდა ხალხი 
თავს. მიჰყავდათ ქათმები, მიჰქონდათ ცხენის ნალები, იმ­
ართებოდა ფერხული და ცეკვა-თამაში. ითვლებოდა, რომ 
ეს ყველაფერი კარგი იყო მოსავლიანობისათვის და საერ­
თოდ ყველაფრისათვის. 

ზოგიში: მაცხოვრის ეკლესია; ჯვარის ტყე. ტყეში 
ჯვარი იყო, ელიობას ქალები ლოცულობდნენ. ეს ტყე 
გაჩეხილია; ძველი მაცხოვრის ეკლესიის ნანგრევებია 
შემორჩენილი. იქვე მუხის, იფნის წმინდა ხეები – შეუვ­
ალია.

ცაგერა: წმინდა გიორგის ჯვარი – გორგოთობას აქ ქა­
ლები ლოცულობდნენ.

დღნორისის გადმოსავალზე რკინის ჯვარია. (ბარდა­
ველიძე, 1931).

მიუხედავად იმისა, რომ ვერა ბარდაველიძის ეს ჩანა­
წერები მოცულობით არ არის დიდი და ვფიქრობ წინასწარ 
ხასიათს ატარებს უფრო ჩაღრმავებული კვლევისათვის, 
მაინც არ უნდა იყოს ინტერესს მოკლებული, რადგან უკ­
ვე თითქმის საუკუნის წინანდელია და 1931 წლისათვის 
ლეჩხუმში არსებულ ვითარებას ასახავს.



55

დამოწმებული ლიტერატურა:

ბარდაველიძე ვ. (1931), რაჭა-ლეჩხუმი (ცაგერის და ონის 
რაიონები), 1931წ. ხელნაწერი. ივანე ჯავახიშვილის 
ისტორიისა და ეთნოლოგიის ინსტიტუტის არქივი. 
ვ.ბარდაველიძის ფონდი

ALAVERDASHVILI KETEVAN

LECHKHUMI ACCORDING TO VERA BARDAVELID-
ZE’S 1931 FIELD DIARY

Vera Bardavelidze have ravelled in Racha and Lechkhumi in 
1931. The archive of the Iv. Javakhishvili Institute of History and 
Ethnology contains her short notes, which reflect the situation in 
the region at that time. It contains various types of information 
about the situation in the villages: demographic data, description 
of the sacred sites and some rituals, together with the legends and 
narrations connected to the particular places. The paper givs an 
overview on Vera Bardavelidze’s information. The reality of the 
beginning of the 20th. century is fixed in the data, which seems to 
be not the result of the deep filed work, but raher the observation 
material for planning the future field work.



56

ბერაია ელენე

ტექნოლოგიებისა და სავაჭრო-ეკონომიკური         
ურთიერთობების მიმართება

ტექნოლოგიების განვითარებამ გავლენა იქონია სა­
ვაჭრო-ეკონომიკურ ურთიერთობებზე. ტექნოლოგიებმა 
და ახალმა ტექნიკამ გაამარტივა ბევრი რამ, შექმნა ახ­
ალი მოწყობილობები, მათ გზა გაუკვალეს ახალ შესაძ­
ლებლობებს და ჩამოაყალიბეს ვირტუალური სივრცე, 
სადაც შესაძლებელი გახდა სავაჭრო-ეკონომიკური ურ­
თიერთიბების გადატანა და ვაჭრობის მთელი მსოფლიოს 
გარშემო, დიდ მანძილებზე მარტივად წარმოება (ამაზ­
ონი, ალიექსპრესი და სხვ.). დაინერგა ახალი ტექნოლო­
გიები სუპერმარკეტებსა და სწრაფი კვების ობიექტებ­
ში. საქართველოში არაერთ სუპერმარკეტში გვხვდება 
თვითმომსახურების აპარატები. მაკდონალდსის სამუ­
შაო პროცესში კი მიმტანი-კონსულტანტი რობოტებიც 
აქტიურად არიან ჩართული. შეიქმნა სრულიად ახალი 
სივრცე რომელმაც ერთი მხრივ, არსებული ბიზნესები 
აიძულა ადგილი დაემკვიდრებინათ ამ გარემოში, მეორე 
მხრივ, კი, ზოგიერთი ბიზნესი სრულიად ონლაინ სივ­
რცეში შეიქმნა. გაჩნდა კრიპტოვალუტა, რომელმაც შემ­
დგომ არაერთი დიკუსია წარმოშვა. სავაჭრო სივრცეში 
მნიშვნელოვანი როლი მოიპოვა მიტანის სერვისებმა მათ 
შორის: გლოვო, ვოლტი და სხვა. გაჩნდა არაერთი ახალი 
დასაქმების საშუალება, შესაძლებელი გახდა და გააქტი­
ურდა საერთაშორისო ორგანიზაციებში დისტანციური 
მუშაობა. განხორციელდა არაერთი ბიზნეს-იდეა (ონლა­
ინ კურსები და სხვ.).

სამუელ ლოვსეი წერს: „ამ ახალმა ეკონომიკურმა სივ­
რცემ ყოფაში სწრაფად დაიკავა მნიშვნელოვანი ადგილი. 



57

მანამდე თვალი რომ გავადევნოთ ამ პროცესის განვითა­
რებას და დღევანდელი სიტუაციის ჩამოყალიბება გავი­
აზროთ უნდა გავიხსენოთ ისტორია, ინტერნეტ კავშირის 
ფართო განვითარება. 1991 წელს “the World Wide Web”-მა 
კომუნიკაციისა და კავშირის ახალი ერა დაიწყო. მან უზ­
რუნველყო 59 მომხმარებლის ბიზნესზე გლობალური 24 
საათიანი კავშირი, კვირაში 7 დღის მანძილზე და გაამ­
არტივა ინფორმაციის გადაცემა და ცოდნის გაზიარება. 
ციფრული ტექნოლოგია სწრაფად გახდა საერთაშორისო 
ბიზნესისა და კომერციის ქვაკუთხედი. ყველა ორგანი­
ზაციას აქვს გარკვეული ვებ ციფრული ბაზა და ისეთი 
ტიტანებიც კი როგორიცაა ამაზონი და გუგლი მთლიან­
ად ონლაინ არიან დაფუძნებული. ციფრული მარკეტინგი 
არის ტერმინი რომელიც პირველად 1990 წელს გამოიყ­
ენეს, იმ საშუალებების განსასაზღვრად, რომლითაც ორ­
განიზაცია რეკლამირებას უწევს თავის თავს, მის პრო­
დუქტებსა თუ მომსახურებას ციფრული პლატფორმების 
საშუალებით. ეს ერთ-ერთი მაგალითია ბიზნესისა რომე­
ლიც რამოდენიმე ათწლეულის წინ არც კი არსებობდა. 
მან გაუკვალა გზა ვიზუალურ ეფექტებს და ანიმაციას 
და წარმოქმნა დიდი კორპორაციები როგორიცაა “დრიმ­
ვორქს” და “ბლუ სქაი სტადის”, მათ პიქსართან და დის­
ნეისთან ერთად დაიწყეს ყველა დროის ფინანსურად ყვე­
ლაზე წარმატებული ფილმების წარმოება” (Lovesey 2009). 
ახალმა ტექნოლოგიებმა მოიცვა ბიზნეს-სფერო, სავაჭ­
რო სივრცე, განავითარა კინო და ანიმაციის ინდუსტრია. 
ახალმა მოწყობილობებმა გაამარტივეს მუშაობის პრო­
ცესი. სხვადასხვა დაწესებულებები აქტიურად იყენებენ 
ახალ ტექნიკას. ახალი ტექნოლოგიებისა და ტექნიკის შე­
მუშავება-გაყიდვა დიდ ფინანსებს უკავშირდება. მარტი­
ვი, ყველასათვის საჭირო მობილურებიდან დაწყებული, 



58

ჭკვიანი სახლის მოწყობილობებით დამთავრებული, ყვე­
ლაფერი ხდება დიდი სავაჭრო ურთიერთობების გადაკ­
ვეთის ობიექტი. აპლიკაციებიც და ციფრულად არსებუ­
ლი პროდუქტიც იყიდება. ბიზნესი, ინტერნეტ სივრცე და 
ახალი ტექნოლოგიები ერთმანეთშია გადაჯაჭვული. თი­
თოეულმა სფერომ იქონია ერთმანეთზე გავლენა. ახალ 
გამოწვევებთან ბრძოლაც ახალი ხერხებით წარიმართა. 
ბიზნესის სათავეებში მყოფები მოერგნენ ახალ გარემოს 
და შეძლეს საზოგადოებრივი აზრის გარკვეულწილად 
დაქვემდებარება, რადგან მედიის საშუალებებზე კერძო 
კომპანიების წვდომა გაიზარდა. ნ. ჩომსკის აზრით, ეს 
სპეციფკური სახის დემოკრატიაა, ძალაუფლების რეალ­
ური კონცენტრაციით, “ერთგვარი დემოკრატია, რომე­
ლიც გადაიზარდა ტოტალიტარულ სისტემაში” (Chomsky 
1992, 453).

ამავდროულად, ზოგმა კომპანიამ ვერ გაუძლო დიდ 
წნეხს ახალ ბაზარზე და საქმიანობის შეცვლა მოუწია. 
ზოგმა ორგანიზაციამ კი საბაზრო მოთხოვნის ახალი კა­
ტეგორიები და ხარისხი თავად შექმნა. მაგ. როგორც ს. 
გალოუეი წერს კომპანია ეფლის თაობაზე: „სექტორი, რო­
მელმაც შთააგონა ეფლს თანამედროვე სტრატეგია, არის 
ფუფუნების ინდუსტრია ... ეფლი საბოლოოდ იქცა ფუფუ­
ნების ბრენდად (Galloway 2017, 69-71). 

საინტერესოა, ისიც რომ ერთი შეხედვით, ვირტუ­
ალური გარემოსგან შორს მყოფმა სფეროებმაც ჰპოვეს 
ადგილი ახალ ეკონომიკურ არენაზე. მ. ლევენსონი მი­
მოიხილავს მოდერნისტულ მოძრაობას ლიტერატურა­
ში, ხელოვნებასა და კულტურაში და აღნიშნავს, რომ ეს 
სფეროებიც იქცა გაცვლითი და საბაზრო სტრუქტურების 
დამკვიდრების ექსპერიმენტის სივრცედ, სადაც მფარვე­
ლობა და კოლექციონირება ყვავის, რადგან ამ სფეროებ­



59

შიც წარმოების ხელოსნური რეჟიმი თავსებადია ფუფუნე­
ბის საქონლის შექმნასთან (Levenson 2011, 61).

ცალკე აღნიშვნის ღირსია პანდემიის გავლენა ბიზნეს-
ეკონომიკურ ცვლილებებზე. ს. გალოვეი თვლის, რომ პან­
დემიამ ხელი შეუწყო სოციალურ-ეკონომიკურ და ციფ­
რულ უთანასწორობას. გაჩნდა უფსკრული მდიდრებსა 
და ღარიბებს შორის. ისინი ვისაც არ მიუწვდებათ ხელი 
ციფრულ ინსტრუმენტებზე ან რესურსებზე უფრო დი­
დი გამოწვევების წინაშე დგანან. „პანდემია იყო მეტეორ­
ზე სწრაფი. თუ ვიღაცის მაღაზია არ იყო ელექტრონულ 
კომერციაში კომპეტენტური, დიდი ალბათობით ის დაზა­
რალდა, რადგან სამყარო დაუნდობელია ისეთი ბიზნესის 
მიმართ, რომელიც მომხმარებელთან უშუალო კონტაქტს 
გულისხმობს” (Galloway 2020, 85).

ონლაინ სავაჭრო სივრცე საკმაოდ ფართოა. ვაჭრობა 
ხდება როგორც დიდ კორპორაციებსა ისე კერძო მეწარ­
მეებს შორის. ყველაზე დიდი და გამორჩეული სავაჭრო 
სივრცეებია ამაზონი და ალიექსპრესი. აქედან სასურვე­
ლი პროდუქტის გამოწერა ნებისმიერს შეუძლია დედამი­
წის სხვადასხვა წერტილში. ვაჭრობა ხდება სოციალური 
პლატფორმების გამოყენებითაც. მაგალითად, გამოიყენ­
ება ფეისბუქი (facebook marketplace). 

ბევრ კომპანიას თუ ბიზნესს უწევს ონლაინ სივრცეში 
ადგილის დამკვიდრება და თუ ადრე ფიზიკური კონტაქ­
ტი იყო ურთიერთობის ძირითადი ფორმა, ახლა ის ონლაინ 
სერვისებით ჩანაცვლდა (მაგალითად, სხეულის მოვლის 
საშუალებებით და სხვ. მოვაჭრე კომპანიებმა სარეკლამო 
ჟურნალების მყარი ვერსიები ონლაინ ჟურნალებით შეც­
ვალეს). არაერთ მხატვარს თუ მეწარმეს აქვს სოციალური 
მედიის პირადი გვერდები ან საიტები რომელთა მეშვეობ­
ითაც მსოფლიოს ყველა წერტილში ყიდიან თავიანთ პრო­



60

დუქტს. აქტიურად ხდება ამ ყველაფრის რეკლამირება. 
ჩამოყალიბდა მთელი ახალი სამარკეტინგო სივრცე, რო­
მელსაც თავისი მოთხოვნები აქვს. რეკლამები არის შეძ­
ლებისდაგვარად საინტერესო, მარტივი აღსაქმელი და 
ხშირად განმეორებადი რათა მყიდველის გონებაში მყა­
რად ჩაიბეჭდოს. ონლაინ ინფლუენსერები, აქტიური პი­
რები რომლებსაც დიდი აუდიტორიები ჰყავთ ხშირად არ­
ეკლამებენ სხვადასხვა პროდუქტს.

საქართველოში მომხმარებლების დამოკიდებულე­
ბა ასეთია: „იცი Ebay და Amazon-ი როცა შეიქმნენ ცოტა 
სხვანაირად მუშაობდნენ. ყველაზე მდიდარი ადამიანი 
ვინც იყო მსოფლიოში რამდენიმე წლის განმავლობაში 
ჯეფ ბეზოსმა მხოლოდ იმით იშოვა ეს კაპიტალი, რომ 
ადამიანებს სურვილი ჰქონდათ სახლიდან გაუსვლელად 
შეესყიდათ გარკვეული პროდუქტები, სერვისები. ფაქ­
ტიურად ჯეფ ბეზოსი თავიდან არაფერს არ აწარმოებდა 
ახლა კი აქვს – amazon kindle, რაღაც წიგნებს, მაისურ­
ებს და სხვა ბევრ რაღაცეებს უშვებს მაგრამ ამ ბიზნესის 
ქსელის – ონლაინ მაღაზიის განვითარების პირველი ეტ­
აპი იყო პრაქტიკულად უპროდუქციო, არაფრის წარმო­
ება არ ხდებოდა, რაც იყო იმ ნივთებს, რეკლამასა და გა­
მოწერას ყიდიდა” (ვაჟი 19 წლის). „ხშირად ვიწერ ხოლმე 
ამაზონიდან ისეთ რაღაცეებს, რაც საქართველოში ნაკ­
ლებად არის ან ძალიან ძვირია, მაგალითად იქ ერთიანად 
ბევრი რამე იყიდება და დიდი ფასი აკლდება. ადრე სანამ 
აქ ასეთი პოპულარული გახდებოდა მანგა გამოვიწერე, 
კიდევ მეტალის სამკაულების დასამზადებელი მთელი 
შეკვრა” (ვაჟი 20 წლის). „ერთხელ მანქანა ვიყიდე ონლა­
ინ, კარგი გამოდგა, იმ საიტს იმიტომ ვენდე, რომ ჩემი 
სხვა ნაცნობებიც იყენებდნენ” (მამაკაცი 65 წლის). „ხში­
რად ვნახულობ ხოლმე რა იყიდება ინტერნეტში მაგალი­



61

თად My Market-ზე ან Facebook Marketplace-ზე ან Facebook 
ჯგუფებში რას ყიდიან იმიტომ რომ ის მაღალი კონკუ­
რენციის ადგილია, სადაც იაფად შეიძლება რაღაცეების 
ყიდვა. ონლაინ მაღაზიებს ხშირად იმიტომ ვიყენებ რომ 
ვფიქრობ ონლაინ ფასის შედარება უფრო მარტივია სხვა 
პროდუქტებთან ვიდრე ბაზრობაზე ან მაღაზიაში. ონლა­
ინ მაღაზიაში დაახლოებით მაინც ხვდები წინასწარ ღირს 
თუ არა ამ პროდუქტში ფულის გადახდა, როცა ფიზიკუ­
რად ხარ ჩართული ვაჭრობაში მაგ დროს ერთადერთი 
პლიუსი ის არის რომ ხედავ რაშიც იხდი ფულს მაგრამ 
ფასს ვერ ადარებ და ვერ ხვდები სამართლიანი გარიგება 
არის თუ არა” (ვაჟი 21 წლის).

საქართველოში დაინერგა თვითმომსახურების აპარ­
ატები. ისინი გვხვდება როგორც სუპერმარკეტებში მაგა­
ლითად როგორიცაა carrefour-ი ასევე სწრაფი კვების ობი­
ექტებში Macdonald’s, Wendys, Dunkin Donuts და სხვა. ბოლო 
წლებში დაიწყო ბენზინის ავზების შესავსები თვითმომსა­
ხურების აპარატების გამოყენებაც. ახალგაზრდების უმ­
ეტესობა მარტივად იყენებს მოცემულ ტექნოლოგიებს. 
შედარებით ასაკოვანი ადამიანები კი მაინც უპირატესობ­
ას ადამიანთან უშუალო ურთიერთობას ანიჭებენ, თუმცა,  
იყენებენ აპარატებსაც. „გააჩნია სიჩქარის მიხედვით ვირ­
ჩევ გატარებას სუპერმარკეტში. ისე მოლარესთან შეიძ­
ლება მერჩივნოს, იმიტომ რომ თითქოს იმაზე გადაგაქვს 
პასუხისმგებლობა რომ არ შემეშალოს რამე, მაგრამ თუ 
თვითმომსახურების აპარატი უფრო ჩქარია და პროდუქ­
ტიც ცოტა მაქვს ის მირჩევნია” (ქალი 55 წლის); „თვით­
მომსახურების აპარატი მირჩევნია ალბათ მაგრამ ამ ეტ­
აპზე 50-50-ზე ვიყენებ. თვითმომსახურება იმიტომ ჯობია 
რომ შენით ირჩევ, ბევრ დროს არ კარგავ, რიგში არ დგე­
ბი” (მამაკაცი 60 წლის); „კონსულტანტთან მირჩევნია, 



62

მაკდონალდსში ბოლოს რომ ვიყავი აღმოჩნდა რომ კოკა-
კოლაში ყინულების რაოდენობა არასწორად მივუთითე და 
ვეღარ შევცვალე, მაგრამ თუ დიდი რიგია იქვე უცბად ელ­
ექტრონულად თვითონ ვაკეთებ მაინც” (ქალი 30 წლის); 
„საერთოდ გააჩნია პირველ რიგში რა ფული მაქვს. თუ ქე­
ში მაქვს მომიწევს პირდაპირ ადამიანთან, ისე კი თვით­
მომსახურება მირჩევნია, მოლარმემ შეიძლება რაღაც 
არასწორად გაიგოს და კომუნიკაციის პრობლემა რომ 
არ შეიქმნას მირჩევნია ვუყურებდე და ვიცოდე ზუსტად 
რა შევუკვეთე ან ვიყიდე” (ვაჟი 19 წლის); „თვითმომსა­
ხურების აპარატები მიჩევნია დროს ვზოგავ, ჩემ გემოზე 
ვირჩევ ყველაფერს და თან მოლარეც არ მაჩქარებს” (გო­
გონა 23 წლის); „მე მარტო ბოლო დროს დავიწყე ამ თვით­
მომსახურების აპარატების გამოყენება. უფრო მეტად 
მაინც ადამიანს ვატარებინებ ხოლმე. მაგალითად ერთი 
ნივთიც რომ მქონდეს საყიდი თუ რიგი არ არის ადამიან­
ის სალაროსთან ვატარებ მირჩევნია მომემსახურონ ვიდ­
რე მე თვითონ მოვემსახურო ჩემს თავს” (ქალი 55 წლის); 
„აპარატთან მირჩევნია, ხალხს ან არ ესმით, ან ხმამაღლა 
უნდა გაიმეოროთ ხოლმე, ან რამე შეეშლებათ, ან ფული 
ხან ისე მიაწოდო ხან დადო. თან აპარატთან რომ დახე­
დავ შეგიძლია გადაიფიქრო რაც აღარ გინდა მოლარეს­
თან კიდევ არა” (ვაჟი 20 წლის).

არაერთი დაწესებულება იძულებული გახდა შეექმნა 
აპლიკაციები, საიტები და მომსახურების ციფრული გზე­
ბი განევითარებინა რათა არ ჩამორჩენოდა განვითარე­
ბად სავაჭრო სივრცეს და კონკურენტებს. სქართველოს 
მოსახლეობა აქტიურად იყენებს ახალ აპლიკაციებს. იქ­
ნება ეს სწრაფი კვების ობიექტების ონალინ შემოთავაზე­
ბები, სხვდასხვა მარკეტების საიტები თუ ტრანსპორტის 
აპლიკაციები. ზოგიერთი საჭირო ინფორმაციას შეკვე­



63

თებსა თუ სავაჭრო ურთიერთობებს სრულიად ამ ახალი 
გზების დახმარებით აწარმოებს, განსაკუთრებით ახალ­
გაზრდები და დასაქმებული მოსახლეობა. მაგრამ არიან 
გამონაკლისებიც ვინც მაინც ტრადიციულ გზებს ამჯო­
ბინებს.

მომხმარებელთა ქცევა მნიშვნელოვნად შეიცვალა 
პანდემიის დროს, ელექტრონულ კომერციაზე, ციფრულ 
გართობასა და დისტანციურ სერვისებზე დამოკიდებულე­
ბის გაზრდით. გალოუეი იკვლევს ამ ცვლილებების შედე­
გებს ბიზნესისა და საზოგადოებისთვის და ასკვნის: „ჩვენ 
ადრე დროს ვცვლიდით ღირებულებაში, ფულში, ახლა კი 
ჩვენ ვცვლით კონფიდენციალურობას, პირად სივრცეს, 
ინტიმურობას ფულში” (Galloway 2020, 31).

საქრთველოში ბოლო წლებში გააქტიურდა მიტანის 
სერვისები. ეს მომგებიანი აღმოჩნდა საკვები პროდუქ­
ტების თუ სხვა მარკეტებისთვის, კერძო მეწარმეებისა 
და მომხმარებლებისთვის. ერთი მხრივ, ეს არის დასაქმე­
ბის ახალი სივრცე, მეორე მხრივ, კი ეხმიანება თანამედ­
როვე გამოწვევებს და ცხოვრების დაჩქარებული ტემპის 
პირობებში ეხმარება ადამიანებს დროის დაზოგვაში: „მა­
ინც ძველი ყაიდის კაცი ვარ და უნდა ვნახო პროდუქტი 
ვიზუალურად ყიდვისას მარა ონლაინ მაღაზიებს ვიყენებ 
უცხოეთიდან რაღაცის გამოსაწერად, ან თუ საქართველო­
ზე მეტად უფრო ხელმისაწვდომია ფასები, მარტივია გამო­
იწერ და მოგიტანენ” (მამაკაცი 65 წლის); „მიტანის სერვი­
სებს იშვიათად ვიყენებ უფრო მეტად იმ შემთხვევაში, თუ 
შორს არის რაღაც და საჭმელზე უფრო იშვიათად. ვიყენებ 
მაგალითად კონკრეტულ მაღაზიაში პროდუქტი იაფად თუ 
არის და შორს რომ არ მომიწიოს წასვლა, დროის დაკარ­
გვის ნაცვლად გამოვიწერ და მომიტანენ” (ვაჟი 19 წლის); 
„მიტანის სერვისებს, ტანსაცმლის გამოწერისას ვიყენებ. მე 



64

მაინც მიჩევნია თივითონ პირადად ვნახო და ისე შევიძინო 
ნივთი, მაგრამ ვიწერ ხოლმე მაინც უცხო ქვეყნებიდან” (ქა­
ლი 52 წლის); „მიტანის სერვისს არ ვიყენებ ვერ ვერკვევი, 
არა მგონია მაინცდამაინც ჩემთვის მისაღები იყოს იმიტომ 
რომ მე რაც მინდა ვიყიდო მირჩევნია თვითონ ავარჩიო, თუ 
არ დავინახე ეგრე დიდად არ ვენდობი სხვის მოტანილ საჭ­
მელს. და თუ მინდა აუცილებლად, შვილები მყავს და იმათ 
ვთხოვ გამოწერას” (ქალი 55 წლის).

ონლაინ სივრცეში აქტიურად ხდება მოსახლეობის და­
საქმება. არის უამრავი ახალი შემთავაზება, დისტანცი­
ური სამსახურები, ონლაინ კურსები და სხვა: „სამსახური 
ტელეფონიდან ვიპოვე, ბევრი შემოთავაზებებია და კარ­
გია” (გოგონა 23 წლის); „ჩემი ახლობლის მაგალითზე ვიცი 
რომ არის ახალი საქმეები რაც ონლაინ კეთდება და ვიღა­
ცეებისთვის გაჩნდა ახალი სამსახურების შესაძლებლობე­
ბი. ახალი სამუშაო ადგილები კარგია, ხალხს შემოსავალი 
გაუჩნდათ. ამბობდნენ განვითარების გამო სამსახურები 
ქრებაო, მაგრამ სამსახურების გაქრობას პირი არ უჩანს. 
თან ჩვენს ქვეყანაში ჯერ ასეთი ტექნოლოგიები არ არის. 
პირიქით ბოლო წლებში საერთაშორისო კომპანიებში ონ­
ლაინ დასაქმება გაჩნდა, არის ქოლცენტრები და სხვა ბევ­
რი რაღაცა” (ქალი 55 წლის).

სკოტ გალოვეი საუბრობს ინოვაციის შესაძლებლო­
ბებზე, მას სჯერა, რომ მეწარმეობის განვითარებით, წინ­
დახედულ ბიზნესებსა და ლიდერებს შეუძლიათ გამოიყ­
ენონ ეს შესაძლებლობები პოზიტიური ცვლილებებისა 
და ზრდისთვის. ის გამოყოფს პანდემიისას წარმოშობილ 
პრობლემებსაც, მათ შორის რესურსებზე წვდომის პრობ­
ლემას: „პანდემიის შედეგად გამოწვეული ცვლილებე­
ბიდან, ალბათ, ყველაზე მეტად თვალსაჩინო სახლიდან 
მუშაობა გახდა.... სახლიდან მუშაობის სარგებელი მდი­



65

დარ საზოგადოებაზეა ორიენტირებული, მათ ვისაც აქვთ 
ოფისისათვის საჭირო მოწყობილობები, ან სხვა საჭირო 
შესაძლებლობები... მეორეს მხრივ, თავიანთ საქმეს დის­
ტანციურად ვერ ასრულებს მუშათა კლასის უმეტესობა. 
ისინი მიბმული არიან მაღაზიასთან, საწყობთან, ქარხა­
ნასთან ან სხვა სამუშაო ადგილთან” (Galloway 2020, 18). 
ტექნოლოგიების განვითარება, სავაჭრო-ეკონომიკური 
ურთიერთობები და ბიზნესი გადაჯაჭვულ წრეს ქმნი­
ან რომელიც ახალი გამოწვევების გაჩენასთან ერთად, 
ქმნის ახალ სამუშაო ადგილებს, სავაჭრო პრაქტიკებს 
და აკავშირებს ერთმანეთთან მსოფლიოს სხვადსხვა ნაწ­
ლებს. ის ცვლის კულტურულ პრაქტიკებსაც, მაგალი­
თად ვაჭრობის ტრადიციული საბაზრო ურთიერთობე­
ბის პარალელურად ინერგება ახალი სავაჭრო კავშირები, 
თვითმომსახურების, მიტანის სერვისებისა და სუპერ­
მარკეტების გააქტიურების წყალობით. ცვლილებების 
პროცესი გრძელდება ტექნოლოგიების განვითარებას­
თან ერთად, რასაც ანალიტიკური დისკუსიებიც ახლავს 
იხ.: (Flynn 2013; Frier 2019; Fried 2010; Hilbert 2020; Lemon-
nier 1992; McCrum 2022; Parsons 1970; Schumpeter 1939; Teg-
mark 2017; Bell 2018; Boellstorff 2008; Cain 2020). იცვლება 
ინტერესები და ღირებულებები. ტექნოლოგიები ვითარ­
დება, იქმნება ისეთი მოწყობილობები რომლებიც ცვლის 
ცხოვრებას, ქმნის მოღვაწეობის ახალ სფეროებს და გავ­
ლენას ახდენს მთელს მსოფლიოზე. ადამიანების ყოველ­
დღიურობა მოიცვა ისეთმა ტექნიკამ რომელიც მანამდე 
მხოლოდ კონკრეტული ცოდნის მქონე ადამიანებზე იყო 
გათვლილი. ახლა კი ამ ახალი ტექნოლოგიების გარეშე 
ადამიანებს არ წარმოუდგენიათ მუშაობა, დასვენება და 
ურთიერთობა. ყველაზე მნიშვნელოვანი ფაქტორი გა­
დაწყვეტილებების მიღებისას არის ნებისმიერ პროცეს­



66

ში ნაკლები რესურსების, დროის, თანხის და ენერგიის 
დახარჯვა. გამოკვეთილია ტენდენცია, რომ ტექნოლო­
გიური მიღწევები ყოფაში უფრო და უფრო დიდ ადგილს 
იკავებენ, ამის პარალელურად კი გავლენას ახდენენ ლო­
კალურ კულტურაზე, ასევე აძლევენ მას საშუალებას სა­
კუთარი ელემენტები მონიშნოს გლობალურ რუკაზე და 
იყოს ცვალებადი რეალობის აქტიური მონაწილე.

დამოწმებული ლიტერატურა:

Bell, Genevieve (2018), ‘Making life: a brief history of human-ro-
bot interaction’, Consumption Markets & Culture, vol. 21, 
no. 1, pp. 22-41pp.

Boellstorff Tom (2008), Coming of Age in Second Life: An An-
thropologist Explores the Virtually Human, Princeton Uni-
versity Press

Cain, G. (2020). Samsung rising: Inside the secretive company 
conquering tech. Currency, an imprint of Penguin Random 
House.

Chomsky, N., & Barsamian, D. (1992). Chronicles of dissent: In-
terviews with David Barsamian, including class warfare and 
keeping the rabble in line. Common Courage Press.

Flynn, James R. (2013). Intelligence and Human Progress: The 
Story of What was Hidden in our Genes (l ed.). Elsevier Inc. 
ISBN 9780124170186

Frier, S. (2019). No Filter: The Inside Story of Instagram. Simon 
& Schuster.

Fried, J., & Heinemeier Hansson, D. (2010). Rework: Change 
the Way You Work Forever. Crown Business.



67

Galloway, S. (2020). Post corona: From crisis to opportunity. Port-
folio/Penguin.

Hilbert, Martin (2020) Digital technology and social change: the 
digital transformation of society from a historical perspective, 
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC7366943/

Lemonnier, Pierre (1992), Elements for an Anthropology of Tech-
nology, Ann Arbor: Museum of Anthropology.

Levenson M. 2011, Modernsm, Yale University Press
Lovesey, Samuel (2009) Digital Technology then and now, https://

www.bcu.ac.uk/computing/news-events/blogs/digital-tech-
nologythen-and-now.

McCrum, D. (2022). Money men: A hot start-up, a billion-dollar 
fraud, and a fight for the truth. Bantam Press an imprint of 
Transworld Publishers.

Parsons, Talcott (1970), The Impact of technology on culture and 
emerging new modes of behaviour, in International Social 
Sciene Journal XXII, 4, p. 607-627

Schumpeter, Joseph A (1939), Business Cycles. A Theoretical, 
Historical and Statistical Analysis of the Capitalist Process. 
New York Toronto London : McGraw-Hill Book Company. 

Tegmark, M. (2017). Life 3.0: Being Human in the Age of Artifi-
cial Intelligence.



68

BERAIA ELENE

THE CORRELATION OF TECHNOLOGY AND                         
TRADE-ECONOMIC RELATIONS

The development of technology has influenced trade and eco-
nomic relations. Technology and new techniques have simplified 
many things, created new devices, paved the way for new opportu-
nities and formed a virtual space, where it became possible to trans-
fer trade and economic relations and easily conduct trade around the 
world, over long distances (Amazon, Aliexpress, etc.). New tech-
nologies have been introduced in supermarkets and fast food out-
lets. The self-service machines can be found in many supermarkets 
in Georgia. The waiter-consultant robots are also actively involved 
in the work process of McDonald’s. A completely new space has 
been created, which, on the one hand, forced existing businesses to 
establish a place in this new platform, and on the other hand, some 
businesses have been created entirely in the online space. Cryp-
tocurrency has appeared, which subsequently gave rise to many 
discussions. The delivery services have gained an important role 
in the trade space, including: Glovo, Wolt, and others. Many new 
employment opportunities have emerged, remote work has become 
possible and active in international organizations. Many business 
ideas have been implemented (online courses, etc.).

Technological developments, trade, economic relations and 
business create an interconnected cycle that, along with the emer-
gence of new challenges, generates new jobs, trade practices and 
connects different parts of the world with each other. It also chang-
es cultural practices. For example, in parallel with traditional mar-
ket relations, new trade connctins are being introduced, thanks to 
the activation of self-service, delivery services and supermarkets. 
The process of change continues with the development of technol-



69

ogies, which is also accompanied by analytical discussions (Fly-
nn 2013; Frier 2019; Fried 2010; Hilbert 2020; Lemonnier 1992; 
McCrum 2022; Parsons 1970; Schumpeter 1939; Tegmark 2017; 
Bell 2018; Boellstorff 2008; Cain 2020). Interests and values ​​are 
changing. Technologies are developing, devices are being created 
and they are impacting the life, creating new areas of activity and 
influencing the whole world. Nowadys the everyday life has been 
covered by such techniques that were previously intended only for 
people with specific knowledge. Now people cannot imagine work, 
leisure and communication without these new technologies. The 
most important factor in making decisions is to spend less resourc-
es, time, money and energy on any process. There is a tendency that 
technological achievements occupy an increasingly large place in 
life, and at the same time they influence local culture, as well as al-
low it to mark its own elements on the global map and be an active 
participant in the changing reality.



70

ბერიანიძე ანა

ტრადიციული ქართული ორნამენტის სიმბოლიკა   
და ეკლესიათა დეკორი

საქართველოში დეკორატიული ხელოვნება ოდითგან­
ვე განვითარებული იყო. დეკორატიული ხელოვნება მხო­
ლოდ თავისი მშვენიერებით კი არ გამოირჩევა, არამედ 
მეტად მნიშვნელოვანია მასში ჩადებული აზრი, იდეა, რო­
მელშიც ვლინდება ტრადიციული ქართული მსოფლხედვი­
სა და საეკლესიო სწავლების ურთიერთმიმართების მრა­
ვალსაუკუნოვანი გამოცდილება. ცნობილია, ქართველ 
ერს მოეპოვება უნიკალური ტრადიციული ხალხური ორ­
ნამენტი/სიმბოლიკა, რომელიც გამოხატავს ადამიანთა 
მრავალსაუკუნოვან რწმენა-წარმოდგენათა ელემენტებს 
და ამავდროულად ავლენს ქართველთა წარმატებულ საქ­
მიანობას ხელოვნების დარგში.

ირ. სურგულაძის აზრით, „სიმბოლურ ნიშანთა შინაარ­
სის დადგენა საიანტერესოა იმ თვალსაზრისითაც, რომ ის­
ინი, ხალხური ხელოვნების სხვა დარგებთან ერთად (მხატ­
ვრობა, მუსიკა, ცეკვა და ა.შ), შეიძლება განვიხილოთ 
როგორც ერთ-ერთი ფორმა საზოგადოების შეხედულებე­
ბის გამოხატვის, რომელშიაც თავისებური წესით არის ჩა­
დებული და დაცული მრავალპროფილიანი ინფორმაცია. 
ამ ინფორმაციას ერთსა და იმავე დროს გააჩნია მითოლო­
გიური, კოსმოგონიური, რელიგიური და მაგიურ-აპოთრო­
პეული ასპექტები, რომლებიც პრაქტიკულად ერთმანეთს 
ავსებენ. სიმბოლო, როგორც რაიმე განზოგადებული ში­
ნაარსით დატვირთული ნიშანი, აღმოცენდება გარკვეულ 
დროს. ამ პერიოდში მისთვის ძირითადია ისეთი მახასიათ­
ებლები, რომლებიც წარმოსახავენ მოვლენის უმთავრეს 
თვისებებს” (სურგულაძე 1993, 4).



71

საინტერესოა ის ფაქტი, რომ ესა თუ ის სიმბოლო ვი­
ზუალურად ანუ გამოხატვის ფორმით უცვლელი რჩებო­
და, თუმცა იცვლებოდა მასში ჩადებული აზრი.

ხეზე ორნამენტის ამოყვანას საქართველოში დიდი 
ხნის ტრადიცია გააჩნია. ალბათ, ეს ერთ-ერთი მიზეზია იმ­
ისა თუ რატომ და როგორ არის ასე მაღალ დონეზე განვი­
თარებული ხეზე ნაკვეთი ხალხური ორნამენტი. რაც დრო 
გადიოდა უფრო იხვეწებოდა ხეზე მომუშავე ქართველი 
ოსტატი და ეს ცოდნა თაობიდან თაობას გადაეცემოდა. 

ხეზე ნაკვეთი ქართული ხალხური ორნამენტი ორი 
ძირითადი ტიპისაა: გეომეტრიული ფიგურები და მეცნა­
რეული და ზოომორფული გამოსახულებები. ხევსურულ 
მასალაზე შესწავლილ ორნამენტში გეომეტრიული ფიგუ­
რები ჭარბობს და მას გიორგი ჩიტაია „ხევსურულს” უწ­
ოდებს. ამავდროულად, ის მთური ორნამენტიცაა, რადგან 
იგი კარგად არის შემონახული მთიელთა ეთნოგრაფიულ 
სინამდვილეში (ჩიტაია 2000, 215). ხოლო მეორე ტიპის 
ქართული ხალხური ხის ორნამენტი მცენარეული და ცხო­
ველური ფიგურებით არის წარმოდგენილი, მას ბარულ 
(უმეტესად საქართველოს ბარშია დაცული) იგივე ლაზურ 
ორნამენტს უწოდებს გიორგი ჩიტაია. ბარულ ორნამენ­
ტზე გვხვდება: ვაზი, ხე, ყვავილი, ლომი, ფრინველი (ჩი­
ტაია 2000, 215).

ქართული ხალხური ორნამენტი საოჯახო ყოფასა 
(ჭურჭელზე, სამუშაო იარაღზე) და ინტერიერშიც გვხვდე­
ბა. ორნამენტის გაკეთების პროცესი შრომატევადი იყო 
და უშუალოდ ამ პროცესს წინ უსწრებდა სხვა საქმიანობა. 
მაგალითად, ხის შერჩევა, დანიშვნა, დამუშავება.

ქართველთა ოსტატობაზე სხვადასხვა მკვლევრები 
წერდნენ და განსაკუთრებით აღნიშნავდნენ მათ ნიჭს ამ 
საქმეში. ქართველთა მიერ ხეზე ორნამენტების კვეთას დი­



72

დი ხნის ისტორია აქვს. ქართული ისტორიული ეთნოლო­
გიის წიაღში არსებულ ცოდნაზე დაყრდნობით, შეიძლება 
ითქვას, რომ საქართველოს მხარეებში ორნამენტირება 
განსხვავებულად ხდებოდა და კონკრეტულ ორნამენტს 
სხვადასხვა სახელწოდებაც ჰქონია. ვფიქრობთ, ეს ფაქ­
ტი, მიუთითებს ქართველი ოსტატების შესრულების მრა­
ვალმხრივი ტექნიკური ხერხების ცოდნასა და გამოცდი­
ლებაზე. 

აქვე აღვნიშნავთ იმასაც, რომ ქართველი ოსტატები 
ორნამენტის გასაკეთებლად იყენებდნენ იმ მასალას, რო­
მელიც ხელმისაწვდომი იყო მათთვის. მაგალითად, ნახ­
შირის და ცხიმის ნარევს იყენებდნენ ავეჯის მოსახატად. 
ფანქრად ხმარობდნენ ღორის ან საქონლის ქონში აზელ­
ილ დამწვარ ქერს (ბედუკიძე 1973, 93). 

ხის კულტს საქართველოში დიდი ადგილი ეკავა. ხის 
ორნამენტი კერასთან (ცეცხლთან) არის დაკავშირებუ­
ლი და გამოხატავს ადამიანთა აზროვნებას და რიტუალ­
ური დანიშნულება გააჩნია (ჩიტაია 2000, 215). ის, თუ 
რამდენად დიდი ადგილი ეკავა ხეს ქართველთა უძველეს 
რწმენა-წარმოდგენებსა და აზროვნებაში, ცხადად ჩანს 
სიცოცხლის ხის სიმბოლიკაში. სიცოცხლის ხის მოტივი 
გამოსახულია ხეზე, ქვაზე და ქსოვილზეც. იგი დაკავში­
რებულია მიცვალებულის კულტთან და კერასთან. ხე, რო­
გორც სიცოცხლის სიმბოლო, გვხვდება არაერთ ლეგენ­
დასა თუ მითში. ქართულ ეთნოგრაფიულ სინამდვილეში 
სიცოცხლის ხეს მრავალი სიმბოლო გააჩნია. იმას კი, თუ 
რა მნიშვნელობა ჰქონდა ზოგადად ხეს ქართველთა აზ­
როვნებაში ადასტურებს ჩვენი საფერხულო სიმღერის 
ტექსტები, დროშები, ნახატები, ხალიჩები და ა.შ. 

საბოლოოდ, ალბათ არ იქნება გადაჭარბებული თუ­
კი ვიტყვით, რომ ჯერ კიდევ ძველ დროში დეკორატიული 



73

ხელოვნება კარგად იყო განვითარებული საქართველოში. 
ჩვენი წინაპრების მიერ შექმნილი ორნამენტი ასახავს მათ 
უძველეს რწმენა-წარმოდგენებსა და აზროვნებას. ის ფეხს 
უწყობდა ჟამთა ცვლას.

მრავალფეროვან ტრადიციულ ხალხურ ორნამენტს 
ინდივიდუალური სახელწოდებები ჰქონდათ. სხვადასხვა 
მხარეში, ორნამენტის დამზადების განსხვავებული ტექ­
ნიკა არსებობდა. ქართველი ოსტატები დიდი მონდომე­
ბით შრომობდნენ და ალამზებდნენ თავიანთი საცხოვრი­
სის ინტერიერს. ქართული ხალხური ორნამენტი გვიქმნის 
წარმოდგენას ქართველთა უძველეს აზროვნებასა და ინ­
ტერესების შესახებ.

ქართული ხალხური კულტურის მნიშვნელოვანი ნაწი­
ლია სხვადასხვა პერიოდში შექმნილი ტრადიციული ქარ­
თული საფლავის ქვები, რომელთაც გააჩნიათ უნიკალური 
სიმბოლიკა-ორნამენტაცია. მათზე გამოსახული სიუჟეტებ­
ის ნაწილი ქრისტიანულია, ნაწილი კი წარმართული დრო­
იდან მომდინარე ელემენტებსა თუ მოტივებს შეიცავს.

მემორიალური კულტურის შესწავლისას აუცილებ­
ელია მათზე გამოსახული მოტივების შესწავლა, რადგა­
ნაც მათ ღრმა შინაარსი გააჩნიათ. ამ მხრივ, საინტერე­
სოა საფლავის ქვები, რომლებიც ქართული ხელოვნების 
საუკეთესო ნიმუშია (ნადირაძე 2001, 166-167). საფლავის 
ქვებზე წარმოდგენილი მხატვრობა მიუთითებს ქართუ­
ლი ხალხური ხელოვნების განვითარებაზე (ბარდაველიძე 
1941-2003, 7). ქართულ საფლავის ქვებზე გამოსახული 
ორნამენტები მრავალფეროვანია და თითოეულ მათგანს 
თავისი იდეური ახსნა გააჩნია. შესაბამისად, შემთხვევი­
თი არ არის საფლავის ქვებზე წარმოდგენილი გამოსახუ­
ლებები. ისინი, წარმოდგენას გვიქმნიან ჩვენი წინაპრების 
რელიგიურ წარმოდგენებისა და წიგნიერების შესახებ. 



74

ქართული საფლავის ქვებზე გამოხატული ტრადიცი­
ული ორნამენტებიდან, გამორჩეულია ჯვარი, იგი უკავ­
შირდება ქრისტეს სახელს და ასოცირდება იმ ჯვართან, 
რომელზეც ეწამა მაცხოვარი (ნადირაძე 2001, 191-192).

ქართველები საფლავის ქვებზე კვეთდნენ ისეთ გამო­
სახულებებსაც, რომელებიც დაკავშირებული იყო მიც­
ვალებულის სულთან. ასეთი სიმბოლოები იყო მზისა და 
ფრინველთა გამოსახულებები.

საფლავის ქვებზე მცენარეულ მოტივებს ხშირად გა­
მოხატავდნენ. ხეს ჩვენი წინაპრებისთვის საკრალური 
დანიშნულება ჰქონდა, ამიტომაც ხშირად ვხვდებით მას 
საფლავის ქვებზე და არამარტო. წმინდა ხეებთან დაკავ­
შირებული იყო მრავალი რიტუალი. ხეებთან დაკავში­
რებული ტოპონიმები საქართველოში ხშირია. ეს კიდევ 
ერთხელ ხაზს უსვამს ქართველთა დამოკიდებულებას 
ხეების მიმართ. ამის დასამოწმებლად საყურადღებოა 
ძველ საქართველოში ცნობილი ჭყონდიდი, რომელიც 
მეგრულად დიდ მუხას ნიშნავდა როგორც ივანე ჯავა­
ხიშვილი მიიჩნევს, ეს ადგილი ძველად უთუოდ მუხის 
მსახურების სალოცავი ადგილი უნდა ყოფილიყო (ჯავა­
ხიშვილი 1979, 134).

მოგვიანებით ხე იქცა ქრისტიანული სამოთხის აუც­
ილებელ ატრიბუტად. იგი ღვთისმშობელს განასახიერებ­
და, მისი ნაყოფიერება კი გამოხატავდა ქრისტიანის ნა­
ყოფიერ მოღვაწეობას. ხე, რტო, ყვავილი ალეგორიული 
სახეა მაცხოვრისა. მცენარეული სამყარო აყვავებული და 
ნაყოფიერი ტოტებით გამოხატავს მაცხოვარს და ღვთის­
მშობელს ხოლო, საფლავის ქვებზე გამოსახული მცენარე­
ული სამყარო მიცვალებულს, როგორც უბიწოს, კეთილ­
მორწმუნეს და მარადიულს (ნადირაძე 2001, 246-247).



75

საფლავის ქვები, როგორც უკვე ითქვა, გამორჩეულია 
თავიანთი უნიკალური ორნამენტებით. თუმცა, როგორც 
დღეს, საფლავის ქვებზე ხატავენ მიცვალებულებს, უწინ­
აც ასე იყო .საყურადღებოა მათზე გამოსახული პიროვნე­
ბებიც, რომლებსაც გამოხატავდნენ თავიანთი ყოველდღი­
ური ტანისამოსით. საფლავის ქვების გამოსახულებანი 
საყურადღებოა იმ მხრივაც რომ, ის მეტად საინტერესო 
ეთნოგრაფიული მასალა, რაც წერილობით წყაროებში არ 
ჩანს, ასახულია სწორედაც საფლავის ქვებზე.

ქართული ტრადიციული სამოსი კულტურის ერთ-ერ­
თი მნიშვნელოვანი ნაწილია. ეთნოლოგიაში, ამა თუ იმ, 
ხალხის ტანისამოსს დიდი ყურადღება ექცევა, თუმცა, არა 
მხოლოდ ეთნოლოგიაა დაინტერესებული ამ საკითხით, 
არამედ ხელოვნებაც. ქართული სამოსი გამოირჩევა თა­
ვისი ორიგინალურობით, დახვეწილობით, ეროვნული ხა­
სიათის გამოხატვით. ქართული ეროვნული სამოსი მატე­
რიალური კულტურის ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი ძეგლია. 
მასში ასახულია დეკორატიული ხელოვნების სხვადასხვა 
სახე და უპირველესად, იგი ქართული კულტურის თვით­
მყოფადი ელემენტია. ქართველები განსაკუთრებულ ყუ­
რადღებას აქცევდნენ სამოსის სათანადო მორთულობას 
(დოლიძე, ჩარკვიანი, უგრეხელიძე 2016, 35). სხვადასხვა 
დროს მეცნიერები გამოთქვამდნენ მოსაზრებას, თუ რა 
ადგილი ეკავა ადამიანთა ყოფაში სამოსს. რას გამოხატავ­
და თითოეული მათგანი და რაზე მეტყველებდა სამოსის 
შემკულობა. გ. ჩიტაია აღნიშნავდა, რომ სამოსის ტარების 
იერი, ფორმა, აღნაგობა, მასალა, ფერების შეხამება წარ­
მოაჩენს ხალხის ეკონომიკური და სულიერი განვითარე­
ბის დონეს (ჩიტაია 2001, 177). 

ქართული სამოსის ქსოვილს რთავდნენ წრეებით, სამ­
ყურა ფოთლებით, ვარდულებით, ცხოველთა და მცენა­



76

რეთა სახეებით და ხშირი იყო მცენარეული ორნამენტით 
გაფორმება (იოსელიანი 2010, 612). გეომეტრიული ორნა­
მენტი გვხვდება აღმოსავლეთ საქართველოს მთაში, თუმ­
ცა ხაზოვანი ფიგურების გამოყენება მეგრულ, გურულ და 
აჭარულ სამოსზეც გვხვდება.(კვანტიძე 2018, 4).

ქართული ნაქარგობა დანიშნულების მიხედვით იყ­
ოფა ორ ჯგუფად: საერო და საეკლესიო ნაქარგობები, 
რომელთაც ქარგვის განსხვავებული წესი ჰქონდათ. ქარ­
თველი ოსტატები იყენებდნენ, როგორც ეროვნულ, ისე 
აღმოსავლურ დეკორატიულ მოტივებს. ითვისებდნენ ოქ­
რომკედის (აბრეშუმის ან ბამბის ძაფი, რომელიც ამოვ­
ლებული იყო ოქროს ვარაყში) დამზადების რთულ ტექნი­
კას. ამ ცოდნას კი იყენებდნენ სამოსის მორთვის დროს. 
განსაკუთრებული რუდუნებით ირთვებოდა, ქართული 
ეროვნული კოსტიუმის – ქართული კაბის გულისპირი, 
სარტყელი, თავსაკრავი, ლეჩაქი (დოლიძე, ჩარკვიანი, 
უგრეხელიძე 2016, 36-37). ოქრომკედის გარდა სამოსის 
შესამკობლად იყენებდნენ ვერცხლმკედისა (აბრეშუმის 
შლილ ძაფზე მიჯრით გადახვეული გაბრტყელებული 
ვერცხლის ძაფი) და ფერადი აბრეშუმის ძაფებით ნაქარგ 
დეტალებს (კვანტიძე 2018, 15). ოქრომკერდით ნაქარგ 
სამოსს „ოქრონემსულს” უწოდებდნენ (მესხია 1982, 101). 
საინტერესოა და სასიხარულო ის, რომ დღეს საქართვე­
ლოში ოქრომკედით ქარგვის ტრადიცია აღადგინა საქარ­
თველოს მართლმადდებლი ეკლესის კათოლიკოს-პატრი­
არქმა ილია მეორემ.

საქართველოს სხვადასხვა კუთხეში მცხოვრებ ადამი­
ანებს ჩაცმის სხვადასხვა სტილი ჰქონდათ. განსხვავე­
ბულია არა მხოლოდ სამოსის ტიპები, არამედ მათი მორ­
თულობაც. ასევე უნდა აღვნიშნოთ, რომ ერთსა და იმავე 
ორნამენტს, საქართველოს სხვადასხვა კუთხეში განსხვა­



77

ვებული დანიშნულება, შინაარსი ჰქონდა. განსხვავებული 
იყო ზოგიერთი ორნამენტის სახელწოდებაც.

ქართული ტრადიციული სამოსის ორნამენტი ესთე­
ტიურობის გარდა, საყურადღებოა თავისი შინაარსითა და 
დატვირთვით. ის კარგად ასახავს ქართველთა უძველეს-
რწმენა წარმოდგენებსა და აზროვნებას. ქართული ტანი­
სამოსის ორნამენტები საინტერესოა იმ კუთხითაც, რომ 
ისინი კარგად ასახავენ ქართველთა დამოკიდებულება­
სა და სიყვარულს ხელოვნებისადმი უძველესი დროიდან 
დღემდე.

ქართული კულტურისა და ხელოვნების ისტორიაში 
უდიდესი ადგილი უკავია ეკლესიათა დეკორს. ეკლესი­
ათა ფასადზე წარმოდგენილი დახვეწილი და მეტად რთუ­
ლი ჩუქურთმა/ორნამენტი მოიცავს სხვადასხვა მოტივს 
და იგი ქართული შემოქმედებითი მემკვიდრეობის უნიკ­
ალური ნიმუშია. ქართულ დეკორატიულ გამოყენებით 
ხელოვნებაში ორნამენტი ყურადღებას იქცევს თავისი 
განსხვავებული სახეებით. რა ხერხითაც არ უნდა იყოს 
ორნამენტი შესრულებული ის, მაინც გვაოცებს მასში გა­
მოხატული დინამიურობით, სიცხადითა და მოხდენილო­
ბით. ორნამენტი დაკავშირებულია ფორმასთან. მას გა­
აჩნია მიმართულება, რომელიც იშლება შესამკობ არეზე. 
მაგალითად, ის იკვეთება ტაძრის ფასადზე, კედელზე. 
ნელნელა იხვეწებოდა ორნამენტული პლასტიკა და სტი­
ლი. ქართველი ოსტატები თავიანთი ინტერპრეტაციით 
გამოხატავდნენ ორნამენტის ფორმას. მაგალითად, ვაზის 
თემა ხალხურ ორნამენტიკაში დიდხანს იხვეწებოდა, იც­
ვლებოდა მისი მხატვრული სახე და მდიდრდებოდა შინა­
არსით. ქართულ ხალხურ ორნამენტში აისახა ქართველთა 
ეროვნული ხასიათი. ქართულმა ორნამენტულმა ხელოვ­
ნებამ სრულყოფას მიაღწია XII საუკუნეში, რასაც ჩვე­



78

ნამდე მოღწეული ძეგლები გვიდასტურებენ (კრავჩენკო, 
ყარალაშვილი 1958, 7-8). ჩუქურთმა ქართულ ხუროთმოძ­
ღვრებაში უძველესი დროიდან შეადგენდა მხატვრული 
კონცეფციის ძირითად ელემენტს. თუმცა, ქვეყნის პოლი­
ტიკური მდგომარეობიდან გამომდინარე დრო და დრო აქ­
ტიურად არ გამოიყენებოდა. არაბობის ხანაში ყურადღება 
არ ექცეოდა ტაძართა მოჩუქურთმებას. ეს მდგომარეობა 
შეიცვალა X საუკუნეში, როდესაც კულტურამ აღმავლო­
ბა დაიწყო. კერძოდ, მოთხოვნადი გახდა შენობის ფასადსა 
და ინტერიერში მრავალფეროვანი ორნამენტის გაკეთება 
(შმერლინგი 1954, 6-7). დრო და დრო ეკლესიის ფასადი 
უფრო მეტად ირთვებოდა და იტვირთებოდა დახვეწილი 
ორნამენტით. 

X-XI საუკუნეებში ტაძრის ფასადზე გვხვდება გეომ­
ეტრიული წნული, რომელიც ასევე შეიძლება ყოფილიყო 
მცენარეული ორნამენტით შემკული. XI საუკუნეში ორნა­
მენტი სწორ სიბრტყეს ფარავს. XII საუკუნეში კი, ამოზ­
ნექით პროფილირებული ზედაპირის გამოყენებაა ხში­
რი. XIII საუკუნის ბოლოსა და XIV საუკუნის დასაწყისში 
ორნამენტის აგებულება იცვლება. კვეთა მოდუნებულია, 
მცენარეული ორნამენტის მოდელირებას დაკარგული აქ­
ვს მეტყველება და ამ ხანის არქიტექტურული ორნამენტი 
ე.წ. სელჯუკურ არქიტექტურაში წარმოქმნილ ორნამენტს 
წააგავს. აქვე უნდა ვთქვათ ისიც, რომ ცვლილებები ორამ­
ენტის კვეთის შესრულების ტექნიკაშიც აისახა (შმერლინ­
გი 1954, 9-10). 

საინტერესოა კასპის რაიონში მდებარე XIII საუკუნ­
ის მეტეხის ღვთისმშობლის ტაძრის კომპლექსის დეკორი. 
მისი დეკორატიული მორთულობა დაზიანებულია, თუმცა, 
მაინც შეიმჩნევა მის ფასადებზე გამოსახული ჯვარი, ვა­
ზის მტევნები და სხვადასხვა სახის ჩუქურთმები. XIII სა­



79

უკუნის სოფელი ერთაწამინდის (კასპის რაიონი), წმინდა 
ევსტათის სახელობის ჯვარგუმბათოვანი ტაძრის ოთხივე 
მხარეს გამოსახულია ჯვარი, რომელიც შემკულია ჩუქურ­
თმებით. გამორჩეულია მისი აღმოსავლეთ ფასადზე წარ­
მოდგენილი ჯვარი, შედარებით მდიდრულად მორთული 
ჩუქურთმებით. ასევე ჩუქურთმებით არის დამშვენებული 
ტაძრის შესასვლელისა და სარკმელთა ჩარჩოები. კასპის 
რაიონში მრავალფეროვანი და დახვეწილია სამთავისის 
ტაძრის დეკორი. ეკლესია, როგორც საძირკველი ჩვენი 
სარწმუნოებრივი ერთიანობისა, გამოხატავს ქართველთა 
თავდადებას სარწმუნოებისადმი, თავდაუზოგავ შრომას, 
გარჯას, მსოფლმხედველობას, დახვეწილ გემოვნებასა და 
იმ სულისკვეთებას, რომლის წყალობით არსებობს გამორ­
ჩეული საეკლესიო არქიტექტურა და საეკლესიო დეკორი. 
ეკლესია, არა მხოლოდ ჩვენი სულიერი არამედ, მატერი­
ალური კულტურის სიმდიდრე იყო, არის და იქნება.

ტრადიციული ქართული ხალხური ორნამენტის სიმბო­
ლიკა დროის სვლასთან ერთად იცვლებოდა. პირველ რიგ­
ში, ადამიანთა აზრის, რწმენისა და მსოფლმხედველობი­
დან გამომდინარე. სხვადასხვა მასალაზე შესრულებული 
ორნამენტი წარმოაჩენს მრავალფეროვან ინფორმაციას 
ამა თუ იმ დროში მცხოვრები ჩვენი წინაპრების კულტუ­
რულ, სოციალურ და ეკონომიკურ ყოფას. ნათლად გამოჩ­
ნდა ქართველთა ოსტატობა ხისა და ქვის დამუშავებაში 
და გამოიკვეთა მანდილოსანთა შესაშური ცოდნა ხელსაქ­
მისა (ქარგვისა). ვფიქრობ, ქართულ ხალხურ ტრადიცი­
ულ ორნამენტში და ეკლესიათა დეკორში ჩადებული იდეა 
დიდი მნიშვნელობის მქონეა ქართული ეთნოლოგიისთვის 
და კულტურისთვის.



80

დამოწმებული ლიტერატურა:

ბარდაველიძე ვ. (1941-2003), ივრის ფშაველებში დღიური, 
კვირიონი, თბილისი.

ბედუკიძე ლ. (1973), ხალხური ავეჯი აღმოსავლეთ საქარ­
თველოს მთიანეთში, თბილისი.

დოლიძე ნ., ჩარკვიანი, ი., უგრეხელიძე ი. (2016), ორნამენ­
ტი ქართული ეროვნული სამოსის ნაქარგობებში, ხე­
ლოვნებათმცოდნეობითი ეტიუდები VII, ბათუმი

იოსელიანი ხ. (2010), სამოსი, საქართველოს ეთნოგრაფია/
ეთნოლოგია, თბილისი.

კვანტიძე გ. (2018), ქართული სამოსის ორნამენტი, თბი­
ლისი.

კრავჩენკო ა., ყარალაშვილი ნ. (1958), ქართული ორნამენ­
ტი, საქართველოს მწერალთა კავშირის გამომცემ­
ლობა, თბილისი.

მესხია შ. (1982), საისტორიო ძიებანი ტ. I, თბილისი.
ნადირაძე ე. (2001), საქართველოს მემორიალური კულ­

ტურა, საქართველოს მეცნიერებათა აკადემია, თბი­
ლისი.

სურგულაძე ირ. (1993), ქართული ხალხური ორნამენტის 
სიმბოლიკა, სამშობლო, თბილისი.

შმერლინგი რ. (1954), ქართული ხუროთმოძღვრული ორ­
ნამენტი, თბილისი.

ჩიტაია გ. (2000), ხევსურული ორნამენტი, შრომები, ხუთ 
ტომად ტ .II, „მეცნიერება” თბილისი.

ჩიტაია გ. (2001), ჩაცმულობა, შრომები ხუთ ტომად ტ. 
IV,თბილისი.

ჯავახიშვილი ივ. (1979), თხზულებანი თორმეტ ტომად, ტ. 
I, თბილისი.



81

BERIANIDZE ANA

SYMBOLISM OF TRADITIONAL GEORGIAN ORNA-
MENT AND CHURCH DECOR

Decorative art has been developed in Georgia since ancient 
times. Decorative art is distinguished not only by its beauty, but 
also by the meaning and idea embedded in it, which reflects the 
centuries-old experience of the relationship between the tradition-
al Georgian worldview and ecclesiastic teaching. It is known that 
the Georgians has a unique traditional folk ornament/symbolism, 
which expresses elements of the centuries-old beliefs and ideas of 
the people and at the same time reveals the successful activities 
of the Georgians in the field of art. The article discusses Georgian 
ornament in traditional clothing, on wooden artifacts, in church ar-
chitecture and in memorial culture.



82

GVIMRADZE TEIMURAZ

MARTIAL ART OF GEORGIANS

Georgians made daily efforts to refine their physical and tacti-
cal combat skills. The martial art of the Georgian warrior developed 
and improved over centuries, with consistent training strengthen-
ing their psychological resilience and shaping a strong warrior spir-
it. The Georgian soldier was physically and tactically prepared for 
battle. As King David the Builder noted: “We were raised by you, 
through cavalry” (Kaukhchishvili 1955, 357). The art of warfare 
and weapons manufacturing in Georgia had been at a high level 
since ancient times, as confirmed by foreign sources. These sources 
unanimously acknowledged the exceptional combat capabilities of 
the Georgians. For instance, Artyom Volynsky, a Russian ambassa-
dor to Iran (1715–1718), wrote: “In all of Iran, I consider the Geor-
gian army the best military force. Georgians are true warriors... 
In the Iranian army, they have held many high-ranking positions 
since the time of Shah Abbas the Great, and during the reign of 
his successors. Victories in wars against Turks, Indians, and others 
were mainly achieved thanks to the Georgians... If Georgians were 
united among themselves, they would not only be able to liber-
ate themselves from Persian rule but could also conquer Persian 
territory” (Asatiani 1990, 260). Such recognition was not granted 
lightly; it was earned through rigorous training. The high standard 
of Georgian martial arts was the result of intensive and complex 
preparation. Georgian warriors successfully applied these combat 
techniques not only in the defense of their homeland but also while 
serving in the armies of foreign powers. Indeed, Georgians were 
often compelled to participate in the continuous wars waged by 
conquerors such as the Iranians, Ottomans, Mongols, and others. 
Georgian soldiers went into battle confidently, often singing mil-



83

itary songs, assured of their strength. Thanks to their sophisticat-
ed combat techniques, a single Georgian warrior could frequently 
overpower several opponents simultaneously. A vivid representa-
tion of this prowess can be seen in the traditional Georgian fencing 
dance Parikaoba, which demonstrates refined martial movements. 
Georgian martial art is a proud and integral part of our national 
culture, inspired above all by devotion to homeland and faith. The 
training of future warriors began at an early age. Even children’s 
games were designed to foster physical development and combat 
readiness, for example, games such as Lakhti, Small Arturma, Sar-
dasti, Kikvaoba, and others. Alongside physical strength, agility 
and coordination were given great importance. The next stage of 
training involved practicing with mock weapons made of wood or 
thick leather. These were used in competitive drills and mock bat-
tles to hone specific techniques. A structured and comprehensive 
training system was developed. The 17th-century French traveler 
Jean Chardin wrote the following about the Mingrelians: “They are 
excellent warriors and horsemen. They are very skilled in the use of 
spears. Children were taught archery from the age of four, and they 
became so proficient that they could strike small birds in flight” 
(Chardin 1975, 119).

Military training and physical exercise became a way of life 
for Georgians. Whether a public or religious holiday, a wedding 
celebration, or a commemoration for the deceased, every occasion 
would begin or end with a competitive event. Sporting contests in 
various disciplines were explicitly held for such purposes, drawing 
large crowds of spectators. It was through these competitions, dis-
plays of skill, and engaging spectacles that the society of the time 
would come together, and in doing so, a festive atmosphere would 
naturally emerge.



84

Information about games, spectacles, and athletic competitions 
held in Georgia can be found in ancient historical sources and lit-
erary monuments. Notable among these are “The Life of Kartli” 
(Kartlis Tskhovreba), “The Knight in the Panther’s Skin”, “The 
Morals of Georgia” by King Archil, “The Mirror of Sayings” by 
King Teimuraz II, and the works of Vakhushti Bagrationi. Later, 
valuable materials on these subjects appear in Georgian periodi-
cals, particularly in newspapers such as Iveria, Kvali, Droeba, Ka-
vkaz, and others.

Public contests, military games, and athletic competitions were 
known—at least to some extent—among nearly all peoples of the 
world. These events were held in varying forms and for different 
purposes, but their outcome was often tied to the development 
of martial skills. In this regard, the Greeks were particularly dis-
tinguished, having developed an entire system of public games, 
competitions, and specialized training exercises. They called these 
“agons” (from “agonistikos”, meaning “skilled in fight”). Georgian 
traditional and athletic competitions may be meaningfully connect-
ed to the Greek agons, as they shared a common aim. Beyond the 
physical and sporting elements, these events were also deeply re-
lated to expressions of faith, loyalty to a deity, and reverence for 
the divine. Victories in such competitions were often dedicated to 
the gods. Victory was considered an essential outcome of the con-
test. Rather than valuing material rewards, winners placed greater 
importance on public recognition and honor. These competitions 
served as a powerful incentive in the upbringing and training of 
future warriors. In ancient Georgia, the organization of such com-
petitions was often initiated by kings and rulers themselves. They 
frequently participated in the contests, setting an example for oth-
er participants. Monarchs personally trained their retainers, as re-
flected in a line from The Knight in the Panther’s Skin: “There 



85

is no man for whom the command does not come from me, that 
he may learn valorous customs from me,” (Rustaveli 1888, 14), 
laments King Rostevan. Similarly, Alexander Orbeliani describes 
King Erekle II’s participation in a game of polo: “King Irakli, with 
a gold-embellished racket, struck the red felt ball and, chasing after 
it, drove his horse forward with skill...” (Gvritishvili & Meskhiia 
1952, 236). Georgian kings and rulers often formed their royal ret-
inues with individuals who had distinguished themselves by win-
ning various contests and martial competitions.

Sporting competitions that contributed to the upbringing of fu-
ture warriors and the formation of a “valorous character” included 
q̇eenoba (equestrian martial games), military hunting expeditions, 
acrobatic performances, polo, boxing, wrestling, jumping, swim-
ming, fencing, dagger fighting, and others. 

Foreign travelers, scholars, and diplomats – such as Dionisio 
Carli, Kogan, Grachov, Artyom Volynsky, Jean Chardin, and oth-
ers—offered high praise for the athletic games and martial practic-
es conducted in Georgia. Alongside other factors, it was precisely 
these traditions that helped the country survive repeated invasions.

There are many instances in Georgian history where the sur-
vival of the nation seemed possible only through a miracle. As Da-
vid Marshall Lang observed, “Once you become acquainted with 
Georgian history, you inevitably come to believe in God, for there 
is simply no objective reason why this nation should have survived 
until now.” The passage of time has confirmed that a miracle did 
indeed occur, and the Georgian ethnos survived. Yet this survival 
was not due to divine grace alone.

Numerous objective reasons explain the vitality of the Geor-
gian ethnos. Georgia’s geographic location, its naturally favorable 
conditions for human habitation and development, the diversity of 
its landscapes, and the unique abundance of food sources all en-



86

abled human beings to live on this land since ancient times and 
survive physically.

As Ilia Chavchavadze wrote: “God has withheld nothing from 
us, spared nothing, denied us nothing. If there are one or two cor-
ners on Earth of which it might be said—‘Christ the Lord shook the 
hem of His robe of abundance here’—Georgia is certainly not the 
least among them. Forests and meadows, mountains and valleys, 
land and water, air and sky, we have it all. Whatever your soul and 
heart might desire, it can be found, earned, and used here. Even 
what they call ‘bird’s milk’ can be found in this land.” (Chavcha-
vadze 2012, 41).

In the survival of the Georgian people, viticulture and its fruit—
the grape—have held a particularly significant role. From grapes, 
wine is produced, a unique, carbohydrate-rich liquid that was not 
considered a luxury beverage, but rather a staple commodity of pri-
mary necessity. For this reason, Georgians could not imagine life 
without a vineyard. A man without a vineyard was referred to as a 
“bogano”, implying marginality or social deficiency.

Bread soaked in wine, known as “boghlotso”, was considered 
one of the most nourishing foods for children and the ill. Wine vine-
gar was widely used as both a medicinal remedy and a disinfectant. 
Grapes were also processed into raisins (chamichi), concentrated 
grape must (badagi), and churchkhela—a high-calorie traditional 
sweet made from badagi, which was a staple food consumed by the 
entire population, both young and old.

These grape-based products served as key sources of strength 
and energy for the Georgian warrior.

One of the key factors in the survival of the Georgian ethnos 
has been the geographical location of its ancestral homeland. Since 
the third millennium BCE, the Georgian ethnos began to take shape 
in the river basins of the Mtkvari (Kura), Qvirila, and Chorokhi. 



87

Georgia’s natural borders—the Caucasus Mountains to the north 
and the Black Sea to the west—played a significant role in the early 
formation and protection of the nation. This geographic position-
ing had a profound influence on the development of the Georgian 
ethnos.

Academician Giorgi Chitaia places particular emphasis on the 
role of leadership in the survival of the Georgian people: “Through-
out their long history, the Georgian people have had many distin-
guished figures—national heroes, torchbearers—who, by the re-
sults of their life’s work, stood in the front ranks of our history and 
became eternal lights for the homeland. If Parnavaz is known as 
the reviver of Georgian literacy, Vakhtang Gorgasali as the founder 
of Tbilisi, David the Builder as the unifier of the Georgian nation, 
Shota Rustaveli as the standard-bearer of Georgian culture, Ilia 
Chavchavadze as the liberator of the nation, Ivane Javakhishvili is 
truly the reviver of Georgian scholarship.” (Chitaia 2023, 68).

To this list of leaders, we may add other historical figures 
who, in times of hardship, took personal responsibility for the na-
tion’s survival. The list is extensive and includes such individuals 
as Tsotne Dadiani, Demetre the Self-Sacrificing, Priest Tevdore, 
Queen Ketevan, King Erekle II, members of the clergy, and many 
others who dedicated their entire conscious lives to serving the na-
tion. Their legacy remains a model for future generations.

Academician Mariam Lordkipanidze calls tolerance one of 
the key factors in the survival of the Georgian ethnos: “When dis-
cussing the reasons for the survival of the Georgian people, one 
cannot fail to mention such a nuance of national character as tol-
erance.” (Lordkipanidze 2006, 119). For centuries, Georgia was 
home to representatives of many ethnic groups. This was primar-
ily due to the Georgian disposition—an inherent openness toward 
others. Georgians confronted their enemies only on the battlefield; 



88

in all other contexts, they exhibited no hostility. On the contrary, 
they were renowned for their exceptional hospitality. After all, 
what other people could sincerely declare: “We are all children of 
Adam, even the Tatar is our brother” (here, “Tatar” refers to follow-
ers of the Muslim faith). Surrounded by often hostile neighbors, 
Georgians did not provoke interethnic conflicts. They offered no 
grounds for ethnic hostility or tension to arise between themselves 
and non-Georgians.

R. Topchishvili highlights internal migration as another fun-
damental factor in the survival of the Georgian ethnos: “Internal 
migration played a vital role in consolidating and unifying the 
Georgian nation. Through internal population movements, depop-
ulated and devastated Georgian provinces were repopulated. These 
migrations helped to restore disrupted ethnodemographic balances 
quickly. In this context, the mountainous regions of Georgia played 
a particularly critical role. Since the population in the mountains 
was limited, the surplus population would regularly relocate to the 
lowlands. Internal migration was one of the key factors ensuring 
the survival of the Georgian nation.” (Topchishvili 2010, 80).

Another major factor in the survival of the Georgian ethnos 
was the production of highly developed weaponry within Georgia 
and the constant state of preparedness of its people to repel enemy 
forces. 

The unique system of warrior upbringing in Georgia was great-
ly supported by various types of sporting contests and military 
competitions held throughout the country, which served as training 
grounds for future warriors. Such competitions were widespread in 
Georgia.

Boxing was one of the most popular mass sports in ancient 
Georgia, widely practiced across the entire population. Neighbor-
hoods would compete against one another, as would streets, cit-



89

ies, and villages. Each side had its own supporters. This sport was 
especially prominent in urban areas, including Tbilisi, Gori, Tel-
avi, and others. Among the most visually impressive and widely 
attended events was the “Avlabari Boxing” in Tbilisi. The Geor-
gian writer Ioseb Grishashvili wrote about boxing in Tbilisi as fol-
lows: “Boxing is a local Tbilisi tradition. It is worth noting that 
other nations (except English boxing) are not fond of using fists. 
For instance, Russians are more adept at slapping” (Grishashvili 
1918, 31). Boxing—fistfighting (referred to as dogushi in Turkish) 
took place on festive occasions, such as the end of the Shrovetide 
carnival, on Kviratskhovloba (the Sunday of Resurrection), and 
on the day following Epiphany. During these times, taverns would 
close, and people would prepare to witness the spectacle. No invi-
tations or announcements were needed to attend a boxing match. 
The contests began with children, followed by adolescents and 
young men. Eventually, when the cry “champion!” was heard, 
seasoned fighters—craftsmen, merchants, butchers, and ordinary 
townsfolk—would enter the arena. Fighters would appear bare-
foot, bare-chested, with the tails of their chokhas tucked up. Op-
ponents would engage in one-on-one combat (doga-doga). Boxers 
wore large brass rings on their index fingers, capable of breaking 
an opponent’s bones. There were several variations of boxing: sin-
gle-handed boxing (khridoli), slingshot and wooden sword combat 
(sardasti). The latter was especially dangerous, as it often turned 
into real fighting and frequently ended in tragedy. For instance, on 
February 4, 1851, during one such major confrontation, five people 
died and three hundred were injured. The Russian authorities used 
this incident as a pretext to ban the sport by order of Baryatinsky. 
The rationale was not concern for Georgian lives, but rather fear of 
the sport’s role in fostering martial skill. For young people, boxing 
duels served as a proper initiation into the art of war. Despite its 



90

dangers, the sport was a powerful means of building both physical 
and psychological resilience in youth, essentially a form of combat 
baptism and a highly public, large-scale form of training. Accord-
ing to tradition, King Erekle himself, along with other nobles, was 
a frequent spectator at such events. As the journal Tsiskari wrote, 
“Boxing was a moral education in courage, discipline, and train-
ing” (Tsiskari 1869, 81).

According to Avksenti Tsagareli, the “thunder of fists” often 
ended in physical injury: “On the day after a boxing match, there 
would be no shortage of men with cracked skulls and broken nos-
es” (Kavkaz 1846, № 1). Not only the fighters but also the specta-
tors could be harmed during these bouts. According to Kishmishev, 
even Alexandre Dumas sustained an injury while attending a box-
ing match in Tbilisi.

Boxing had undeniably positive aspects: “From an early age, 
the Georgian man was trained in the art of warfare, honing his 
sharp intellect and natural discernment. He developed agility and 
speed—in short, through boxing, the Georgian acquired all the 
qualities valued in the military sphere” (Iveria 1885, № 1).

A boxer was considered a true warrior. From childhood, he was 
taught specific techniques such as morbileba (the ability to absorb 
blows), choosing the right point of impact, and more. Well-trained 
boxers were capable of such powerful strikes that, as people said, 
“he can strike with a force strong enough to topple a bull or break 
a rock.” Some boxers indeed possessed such devastating power 
that their blows could potentially be lethal. For this reason, such 
fighters were often made to sign pledges committing not to use 
their full strength in combat. One such boxer was Karph Kandog-
ha—nicknamed “Rockbreaker.” History has preserved the names 
of renowned Georgian boxers, including Saato (champion of Gen-
eral Tsitsianov), Lopiana (champion of Grigol Orbeliani), Gijua 



91

(champion of General Bebutov), Kundzua, Kachala, Gijmikhaka, 
Virjokha, and others.

Boxing, with its various forms, represented one of the most 
distinguished branches of Georgian martial arts. The skills and ex-
perience acquired in these combat contests frequently served Geor-
gian warriors well, enabling them to confront enemies unarmed, 
defend themselves effectively, and neutralize attackers.

The origins of Georgian wrestling date back to the country’s 
ancient past. Its primary purpose was the development of skills and 
techniques necessary for training future warriors. In early sourc-
es, wrestling was referred to as rkena (hand-to-hand combat), from 
which the modern Georgian term sherkineba (meaning “engage-
ment” or “close combat”) is derived. The term rkena appears in 
the 9th-century hagiographic text The Life of Simon the Stylite. 
Stories of wrestlers are found in medieval Georgian epics, such 
as Amiran-Darejaniani and Abdulmesiani, as well as in other tra-
ditional narratives. A notable 15th-century historical account re-
counts the story of the mighty Atabeg confronting a Tatar cham-
pion, lifting him into the air and dishonorably throwing him to the 
ground. Moreover, a fresco depicting two wrestling matches is 
found on the walls of the Alaverdi Cathedral, dated to the 15th cen-
tury. Throughout the 19th century, Georgian wrestling was widely 
discussed in the national press, including newspapers such as Iveria 
and Droeba, among others. Wrestling was the most popular sport 
in Georgia and an integral part of any public celebration. As the 
Georgian writer and public figure Anton Purtseladze (1838–1913) 
observed: “Wrestling in our country has become a science. You can 
meet a wrestler whose technique will leave you utterly astonished” 
(Topchishvili & Guimradze 2017, 95).

There were several distinct styles of Georgian wrestling, 
including majura chidaoba (wrist wrestling), mkerdoba (chest-



92

to-chest wrestling), rkena, mosh da mosh (a type of double-grip 
wrestling), and others. Each had its own rules and techniques, 
collectively forming an effective system for preparing warriors. 
Many of these techniques were painful and often resulted in dis-
locations or fractures of the wrist or arm. Particular emphasis was 
placed on majura chidaoba—single-handed wrestling—because 
mastery of the wrist was essential for the skillful use of blad-
ed weapons such as swords and daggers. In mkerdoba wrestling, 
both arms were immobilized, making any grip with the hands 
impossible. Techniques had to be executed with the legs, while 
headbutts and shoulder thrusts were also permitted. In effect, this 
form of wrestling was designed to teach combat skills to a warrior 
who had lost the use of his arms, offering a last means of survival. 
Accordingly, fighters were trained and conditioned in advance to 
engage under such circumstances. Some Georgian wrestling tech-
niques were so sophisticated that they have stood the test of time. 
Notably, some were studied and filmed by foreign intelligence 
services (furthermore, techniques from Georgian wrestling have 
been successfully adapted and incorporated by Japanese judo spe-
cialists).

Georgian wrestling attracted a vast number of fans and specta-
tors throughout every region of the country; however, it reached its 
most significant scale and popularity in the capital city, Tbilisi. The 
majority of the wrestlers came from rural villages, and for many, 
wrestling became not only a passion but a profession. Wrestlers 
often competed under the name of their home village, for example, 
Kula of Gldani, Data of Khizanbari, and others.

Georgian wrestling is not merely a sport; it is an integral part 
of the nation’s cultural heritage and martial tradition. Its unique-
ness lies in the ethical principles embedded within its rules, which 
emphasize the clever and honorable defeat of an opponent rather 



93

than their humiliation. Every match began and ended with mutual 
respect between competitors, symbolized by a handshake.

The wrestling arena was meticulously prepared in advance. 
Sawdust was spread across the surface, and in regions renowned 
for viticulture, grape pomace was also mixed with the sawdust. 
Judges were selected from among the spectators—typically indi-
viduals held in high regard, such as Petre Sarajishvili. Often, refer-
ees were themselves former renowned wrestlers.

Order around the wrestling ring was maintained by “brave 
young men,” who patrolled the perimeter with large wooden sticks 
to keep overzealous spectators at a respectful distance. Matches 
typically began with youth participants, followed by adolescents, 
and culminating with the appearance of esteemed champions. The 
atmosphere of the competition was heightened by the exhilarating 
melodies of the zurna, a traditional wind instrument, which accom-
panied the contests with rhythmic intensity (Topchishvili & Guim-
radze 2017, 197).

Initially, Georgian wrestling attire consisted of a dark-colored 
chokha with sleeves and long trousers. Over time, the chokha was 
modified—its length shortened, sleeves removed—and eventually, 
the long trousers were replaced with short trunks. Georgian wres-
tling was a form of chivalric combat. Attacking a kneeling or fallen 
opponent was strictly forbidden. A complete victory could only be 
achieved by pinning the opponent’s shoulders to the ground. To 
accomplish this, wrestlers employed refined techniques such as sar-
ma, tseruli, mogverdi, shuakauri, bruni, kisruli (also known as ze-
kisuli), the dzobidzghi (hip thrust), among others. Prominent wres-
tlers were not only skilled athletes but also paragons of courage and 
honor. If a wrestler realized that his opponent was clearly weaker 
but was still being forced to fight, he would refuse the match, say-
ing: “Let it be on you if this man is ruined.”



94

In the past, Georgian wrestlers never competed for money. 
Their sole pursuit was fame and recognition. Befriending a re-
nowned wrestler was considered a matter of pride for the aristocra-
cy. However, by the late 19th century—particularly from the 1880s 
onward—wrestling in Tbilisi began to develop into a source of in-
come.

The largest wrestling tournaments in Tbilisi were held in 
Mushthaidi Garden, where celebrated wrestlers gathered from 
various regions of Georgia as well as from abroad. Their matches 
drew thousands of spectators. The popularity of Georgian wres-
tling was driven mainly by the fame of its legendary champions, 
who frequently defeated internationally recognized wrestlers. 
Georgian fans idolized them, creating myths and folklore around 
their personas. For instance, it was said of Giorgi Mchedeli: “Only 
Arsena Odzelashvili could match him.” Spectators likened the ri-
valry between Ghoghadze and the wrestler from Gldani to a geo-
political confrontation: “The matter of the East.” “They used to 
say about Iakoba Egnatashvili: “His arms resembled oak branches, 
and his thumb—his wrist.” A similar saying existed about Kosta 
Maisuradze:” A popular saying about Kosta Maisuradze went as 
follows: 

“He twisted that iron as if it were a knotted shoelace. 
Spectators were astonished, look what Kosta has done!” (Ni-

kolaishvili 2019, 23)
There was a widespread belief among the Georgian public that 

a palavani (champion wrestler) was a true national hero—one who 
would never wrestle for money. For this reason, Georgian society 
strongly criticized the renowned wrestler Kula of Gldani when he 
competed for financial reward. He was reproached for having “sold 
Georgian wrestling for money.” A single match between him and 
another famous wrestler, Esebuashvili, reportedly brought in up to 



95

60 tumnas, a considerable sum at the time, which the two divided 
equally. Nonetheless, many prominent wrestlers donated part of 
their earnings to charitable causes, often supporting widows, or-
phans, and financially struggling students. Kula of Gldani himself 
once stated: “I only wrestled four times for myself; the rest I did for 
charity.” This statement was substantiated by the fact that the poet 
Vazha-Pshavela’s journey to St. Petersburg was funded by the prize 
money Kula received from a wrestling tournament held in Tianeti 
(Droeba 1883, 2). Kula of Gldani was indeed a genuine palavani. 
He did not drink wine and regularly organized competitions both in 
Tbilisi and abroad. He had a large following of devoted supporters 
who accompanied him wherever he went. According to Iveria, Kula 
once faced the renowned Azerbaijani wrestler Alpi Aylugh in Baku. 
In one particular match, Kula executed a technique in which both 
wrestlers fell to the ground simultaneously. Although the referees 
awarded victory to the Baku wrestler, the local Georgian commu-
nity reacted so strongly that police intervention became necessary. 
Kula’s critics often questioned his wrestling style. He was known 
for a particular technique where both opponents would fall to the 
ground, resulting in an ambiguous outcome. In the Kakheti region, 
this move was colloquially referred to as “ghorda ghors” (“the pig 
fell with the pig”), indicating the deliberate creation of a draw.

Among the Georgian public, the wrestler Data Khizanbareli 
(Kopitishvili), a metallurgical laborer by trade, earned lasting rec-
ognition as a true palavani (champion). He traveled to public fes-
tivals (dgeobas), accepting challenges from anyone who wished 
to wrestle, and never accepted money. According to Iveria (Iveria 
1888, № 169), “He would not enter the ring until he had drunk a 
goblet of wine. His signature move was the standing kisruli (neck 
throw).” Tragically, Data Khizanbareli died in a fire while intox-
icated. People mourned the loss of such a beloved wrestler and 



96

sought to preserve his honor, saying: “It was the house that col-
lapsed on him during the earthquake.”

Numerous wrestlers from the 19th and 20th centuries have 
left their mark on history, including: David Khizanbareli, Ivane 
Qiremelashvili (known as Kula of Gldani), Kosta Maisuradze, 
Nestor Esebuashvili, the Egnatashvilis of Ruis, Vano Tsamalashvi-
li, Vano Bantsuri, Ghoghvadze, Adamashvili, and others.

Georgian wrestling is an integral part of the country’s cultural 
heritage. This was officially recognized in 2018, when UNESCO 
inscribed Georgian wrestling on the Representative List of the In-
tangible Cultural Heritage of Humanity.

The widespread popularity of Georgian wrestling is also re-
flected in a saying commonly heard in the city: “A worker should 
work, a caravan should caravan, and a good man like you should be 
the city’s palavani.” (Topchishvili & Guimradze 2017, 198). 

Georgians were historically known for their excellent swim-
ming abilities, particularly in the regions of Guria, Adjara, and 
Samegrelo. Numerous accounts describe captured individuals 
who, despite having their hands and feet bound, managed to escape 
captivity by jumping from boats and swimming to freedom. The 
practical value of swimming was so widely recognized that even 
the Church took part in promoting this skill. One of the most vivid 
examples of this is tied to a religious celebration. On the Feast of 
the Epiphany (Natalisgeba), swimming events were organized to 
encourage public participation and athletic development. Until the 
19th century, this holiday was traditionally celebrated in January. 
In Tbilisi, the event initially took place on the bank of the Mtkvari 
River (Rike) and later moved upstream near the so-called Vorontsov 
Bridge. Trained swimmers would plunge into the icy currents of 
the river to retrieve a cross thrown into the water by a high-ranking 
clergyman. Tens of thousands of residents in Tbilisi would gather 



97

to witness this event. Other sources confirm that recreational swim-
ming—similar to modern artistic or synchronized swimming—was 
also practiced in Tbilisi. (Topchishvili & Guimradze 2017, 190) 
This public spectacle had substantial motivational value and played 
a significant role in the development and refinement of swimming 
as a vital sport and skill throughout Georgian society.

Arturma (Ortulma, Head First-jump). This game was highly 
popular in Georgia until the 1950s, particularly among adolescents. 
There were two main versions of the game: great and small Ar-
turma, with the distinction based on the age and number of par-
ticipants. Several variations of this game existed, most commonly 
played by teenagers. One version involved drawing a straight line 
on the ground. A player would stand a few steps (usually three) 
beyond the line in a bent-over position, while the others would leap 
over him using a springing motion (brjeni). After each round, the 
bent-over player would move back another three steps, making the 
jump increasingly difficult. He remained in position until anoth-
er participant failed to complete the leap successfully, referred to 
as “chaichreba” (being “cut off”), at which point the roles were 
switched. The most challenging version of Arturma required partic-
ipants to leap over the bent player without using a springing motion 
at all, relying solely on momentum and precision. (Topchishvili & 
Guimradze 2017, 195).

The main objective of the game was to develop long-jump skills, 
as well as spatial awareness and distance estimation—abilities that 
served as integral components of complex martial techniques.

Lakhṭaoba was one of the favorite games among children and 
adolescents in Georgia. The game took place within a marked cir-
cular area. The size of the field varied depending on the age and 
number of participants. Players were divided into two equal teams: 
attackers and defenders. Those standing inside the circle defend-



98

ed themselves against strikes from the attackers’ lakhṭi (a type of 
whip or stick) while simultaneously attempting to seize the weapon 
from one of the attackers. If even a single defender succeeded in 
capturing the lakhṭi, the roles were reversed: the attackers became 
the “defeated,” and the former defenders now fended off incom-
ing strikes. Though lakhṭaoba was viewed as a form of entertain-
ment, its true purpose was to develop the physical and psycholog-
ical resilience of the youth. The game required players to focus 
on speed and agility, while also fostering endurance and patience 
under repeated impact from the lakhṭi. Together with other tradi-
tional games, lakhṭaoba served as an essential preparatory tool in 
the training of future warriors.

Kikvaoba was another popular recreational activity for chil-
dren and adolescents in Georgia. Unlike other games described 
above, many of which were group competitions, Kikvaoba was an 
individual game. A player could practice alone or compete against 
another participant. The game required a solid wooden stick ap-
proximately half a meter in length, and a specially shaped wood-
en piece known as a kikvi, measuring about 20–25 cm in length. 
The kikvi was carved from hardwood, with rounded ends such that 
when laid flat on the ground, its tips did not touch the surface. Each 
of the four corners of the kikvi was marked with cross-like symbols 
or sometimes Arabic numerals. To begin, the player would strike 
one rounded end of the kikvi with the stick, causing it to pop into 
the air. At that precise moment, the player would hit it again while 
airborne, launching it as far as possible. The more skilled player 
was the one who sent the kikvi the farthest. However, the score 
was not determined solely by distance; the side of the kikvi facing 
up upon landing also mattered. The number of cross-like marks 
visible on the exposed side contributed to the final evaluation, and 
the winner was determined accordingly. At first glance, the game 



99

might appear simple or primitive, but its core function was training. 
Kikvaoba helped condition youth for eventual weapon use, tran-
sitioning from wooden play to real martial application. The stick, 
roughly half a meter long, functioned as a substitute for a sword, 
and through repeated, targeted strikes, the future warrior learned 
the mechanics of swift, precise weapon handling—skills later ap-
plied in real combat scenarios.

In addition to the military, as mentioned earlier, and sporting 
games, Georgia had numerous forms of entertainment that phys-
ically prepared warriors, developed their combat skills, spiritual 
resilience, and endurance — all essential for defending themselves 
and their homeland. In Georgia, self-sacrifice for the homeland was 
regarded as a sacred act: “Sacred is he who is granted the honor 
of laying down his life for the homeland,” as Ilia Chavchavadze 
wrote. The entire society, including both clergy and laity, as well 
as women, participated in training and physically preparing the na-
tion’s defenders. Ilia Chavchavadze was keenly aware of this, and 
in his works, the Mother of Kartli proclaims: “Behold, O home-
land, I raised this child for such a day as this, I gave him life so that 
he could offer death for you in selfless bliss.”

The natural and geographical environment; natural barriers and 
a well-organized defensive system (fortification structures); internal 
economic linkages; internal migration processes; the diversity of 
Georgia’s historical and ethnographic regions; the shared awareness 
of common origin; various forms of mutual assistance and solidari-
ty; traditional family life and large families; marital customs tgther 
with the athletic competitions and military exercises (as a system 
for training warriors); extensive experience in the production of of-
fensive and defensive weaponry; devotion to honor and, ultimately, 
the dedication of ordinary individuals to their homeland ensured the 
survival and development of Georgan ethno-cultural unity.



100

References:
Asatiani N. (1990), History of Georgia. Tbilisi
Jean Chardin. Travels in Persia and Other Eastern Countries. Tbili-

si, 1975.
Chavchavadze, Ilia. Publicist Writings, Vol. IV. Tbilisi, 2012.
Chitaia, Giorgi. Collected Works, Vol. IV. Tbilisi, 2023.
Droeba (1883), newspaper, Tbilisi
Grishashvili I. (1918), Sayatnova. Tbilisi
Gvritishvili D. & Meskhia Sh. (1952), History of Tbilisi. Tbilisi
Iveria (1885), newspaper, Tbilisi, № 1.
Iveria (1888), newspaper, Tbilisi, № 145.
Iveria (1889), newspaper, Tbilisi, № 1.
Kaukhchishvili S. (Ed.) (1955), The Life of Kartli, Vol. I. Tbilisi
Kavkaz (1864), newspaper, Tbilisi, № 1.
Lortkipanidze M. (2006), What Saved Us, in Mnatobi. Tbilisi
Nikolaishvili A. (2019), Kosta Maisuradze. Tbilisi
Rustaveli Shota (1888) The Knight in the Panther’s Skin (ed. D. 

Kartvelishvili). Tbilisi
Topchishvili R. & Guimradze T. (2017) Ethnological Tbilisi. 

Tbilisi
Topchishvili R. (2010), Reason for Survival of Georgian Nation, 

in Ethnography/Ethnology of Georgia. Tbilisi
Tsiskari (1869), journal, Tbilisi, № 3.



101

გვიმრაძე თეიმურაზი

ქართველების საბრძოლო ხელოვნება

ქართველები ყოველდღიურად ცდილობდნენ ფიზი­
კური და ტაქტიკური საბრძოლო უნარების დახვეწას. 
ქართველი მეომრის საბრძოლო ხელოვნება საუკუნეების 
განმავლობაში ვითარდებოდა და იხვეწებოდა, მუდმივი 
ვარჯიში კი აძლიერებდა მათ ფსიქოლოგიურ მდგრადო­
ბას და აყალიბებდა ძლიერ მეომრულ სულისკვეთებას. 
ქართველი ჯარისკაცი ფიზიკურად და ტაქტიკურად მომ­
ზადებული იყო ბრძოლისთვის. სტატიაში განხილულია ამ 
მომზადებისთვის ხელშემწყობი სამბრძოლო ხელოვნება­
ნი. ყურადღება ძირითადად გამახვილებულია ჭიდაობასა 
და კრივზე. ისტორიული და ეთნოგრაფიული მონაცემე­
ბის საფუძველზე გამოტანილია დასკვნა, რომ ბუნებრი­
ვი და გეოგრაფიული გარემო; ბუნებრივი ბარიერები და 
კარგად ორგანიზებული თავდაცვითი სისტემა (გამაგ­
რების ნაგებობები); შიდა ეკონომიკური კავშირები; შიდა 
მიგრაციული პროცესები; საქართველოს ისტორიული და 
ეთნოგრაფიული რეგიონების მრავალფეროვნება; საერ­
თო წარმომავლობის შესახებ საერთო შეგნება; ურთი­
ერთდახმარებისა და სოლიდარობის სხვადასხვა ფორმა; 
ტრადიციული ოჯახური ცხოვრება და მრავალშვილიანი 
ოჯახების არსებობა; ქორწინების წეს-ჩვეულებები სპორ­
ტულ შეჯიბრებებთან და სამხედრო წვრთნებთან ერთად, 
შეტევითი და თავდაცვითი იარაღის წარმოების დიდი გა­
მოცდილება; საბოლოო ჯამში, რიგითი ადამიანების სამ­
შობლოსადმი თავდადება უზრუნველყოფდა ქართული 
ეთნოკულტურული ერთიანობის გადარჩენასა და განვი­
თარებას.



102

გულბათაშვილი მარიამი

ანანურის თემში შემონახული ხალხური რწმენა – 
წარმოდგენები და შელოცვები

ანანურზე და ანანურის თემის სოფლებზე ცნობები 
მიმოფანტული იყო სხვადასხვა მეცნიერთა ნაშრომებში. 
დღემდე, სისტემურად არ შესწავლილა ანანურის თემი 
ისტორიულ და მით უფრო, ეთნოგრაფიულ ჭრილში. მთი­
ულეთის შესახებ ლიტერატურაში ყველგან გაკვრით არ­
ის ნახსენები თემის ზოგიერთი სოფელი. ეს იმიტომ, რომ 
მთიულეთი ფასანაურს ზემო ტერიტორიად მიიჩნეოდა. 
ანანურის თემი კი არაგვის საერისთავოს ბარის სოფლე­
ბად მოიაზრებოდა. თემის სოფლების ისტორიის კვლე­
ვისას გაანალიზებულ იქნა სხვადასხვა წყაროები და ლი­
ტერატურა, ისეთი როგორიცაა: ვახუშტი ბატონიშვილის 
აღწერა სამეფოსა საქართელოსა, ქართლის ცხოვრება, 
„აღწერა არაგვის ხეობისა” (მასალანი საქართველოს სტა­
ტისტიკურის აღწერილობისა მეთვრამეტე საუკუნეში”, 
იოანე ბაგრატიონის „ქართლ-კახეთის აღწერა”, ქართულ 
საისტორიო მწერლობის ძეგლები, ქართული სამართლის 
ძეგლები. ასევე, ვ. ითონიშვილის, ჯ. გვასალიას, რ. თოფ­
ჩიშვილის ნაშრომები და პერიოდული გამოცემები (მაგ. 
„განათლება”, „კომუნიზმის გზა”). თუმცა, ძირათადად 
სტატია ეყრდნობა ჩემს მიერ 2018-2019 წლებში ანანურის 
საკრებულოს სოფლებში შეკრებილ ისტორიულ-ეთნოგრა­
ფიულ მასალას. 

ანანურის თემის კვლევის მთავარი მიზეზი იყო და­
მეფიქსირებინა და აღმეწერა ის ხალხური რელიგიური 
დღეობები და რიტუალები, ადგილობრივების რწმენა-
წარმოდგენები, რაც დღემდე არის თემის სოფლებში შე­
მორჩენილი. მეორეს მხრივ, მსურდა ქართველ მეცნიერ­



103

თა ნაშრომების საფუძველზე თავი მომეყარა საკვლევი 
თემის შესახებ არსებული ლიტერატურისა და წყაროებ­
ისათვის.

ანანურის თემი მდებარეობს მდინარე არაგვისა და 
მისი შენაკადების ხეობაში, დუშეთის მუნიციპალიტეტ­
ში. მას ჩრდილოეთით ესაზღვრება ჭართლის თემი, აღ­
მოსავლეთით – ჟინვალის თემი და სახელმწიფო ტყის 
მიწები, სამხრეთით- ჟინვალის წყალსაცავი და ტყე, და­
სავლეთით- ახალგორის რაიონი სახელმწიფო ტყით და 
სოფელ შუახევის თემის ტერიტორია. ანანურის თემი 
აერთიანებს 15 სოფელს: ციხისოფელი, დგნალი, ჭი­
ვილაანი, პავლეური, ცივწყარო, ციხისძირი, ანანური, 
კადოეთი, ავენისი, ფხუნდავი, ზოტიკიანთკარი, თან­
დილაანთკარი, შალიკიანთკარი, ბანცურთკარი, უფურ­
ეთი. თემის 15 სოფლიდან 14 ძირძველია, ხოლო ერთი 
სოფელი – ცივწყარო გაშენდა 1974-89 წლებში. სოფე­
ლი უფურეთიდან სოფელ ციხისოფლამდე მთელი პე­
რიმეტრი წარმოადგენს პირობით „საზღვარს” ე.წ. სამ­
ხრეთ ოსეთთან.

ანანურის თემში შემავალ ყველა დასახლებულ სოფელ­
ში ტარდება ხალხური დღეობები და რიტუალები, რომელ­
თაც კრებითად ეწოდება „ხატობები”. სახატო რიტუალები 
ძირითად შემთხვევაში ერთმანეთის მსგავსია. ხალხური 
დღეობების უმეტესი ნაწილი ემთხვევა გაზაფხულს, ანუ 
სამუშაოების დაწყებას. 

თემში შემავალ ზოგიერთ სოფლებში დღეობები 
ერთ დღიანია, ღამის თევა არ იციან. ასეთი სოფლებია: 
ქაისხევში შემავალი ყველა სოფელი, ანანური, დგნალი 
და ციხისოფელი. რაც შეეხება, დანარჩენ სოფლებს, იქ 
დღეობა ღამისთევიანი იციან. გამონაკლისს მხოლოდ 
კვირაცხოვლობა წარმოადგენს. ასევე, თემის სოფლე­



104

ბი განსხვავდებიან იმით, რომ ზოგიერთ მათგანს არ 
ყავს დეკანოზი, ასეთები კი არიან: ცივწყარო და დგნა­
ლი. არის სოფლები რომელთაც უახლოეს წარსულში 
დეკანოზი ჰყოლია, მაგრამ დღეს ხატობები დეკანოზის 
გარეშე ტარდება. ასეთებია: ციხისძირი, ჭივილაანები 
და ანანური. დეკანოზობა დღემდე იციან: ზოტიკიან­
თკარში, შალიკიანთკაში, პავლეურში და ციხისოფელ­
ში. ადგილობრივების თქმით, დეკანოზად სოფელი გა­
მოარჩევდა იმ ადამიანს, რომელსაც მთელს სოფელში 
ჰქონდა კეთილი და პატიოსანი კაცის სახელი, რომელ­
მაც კარგად იცოდა დალოცვა, ხატობების გაძღოლა, 
ჰქონდა ავტორიტეტი. ბოლო დროს ხატობებში ისეთი 
კრძალვით და პატივით აღარ იქცევიან როგორც ძვე­
ლად, ამას დეკანოზებიც ვეღარ უზრუნველყოფენ, 
რიგ შემთხვევებში კი თავად ისინი არღვევენ ნორმებს. 
ეს მდგომარეობა კი ხალხს ხშირად გულგრილად გა­
ნაწყობს. ყველაფერ ამის გამო, თანამედროვე ტენდენ­
ციაც უკვე ისეთია რომ ახლო მომავალში ამ სოფლებ­
შიც შესაძლოა გაქრეს დეკანოზობა.

დეკანოზის დამხმარეებად მნათეები ითვლებიან. ზო­
გიერთ სოფელში ორი მნათის ყოლა იციან, ზოგშიც სა­
მის. სოფლებში სადაც დეკანოზი არ ყავთ, მნათეებს 
ადგილობრივები ირჩევენ. სადაც დეკანოზი ყავთ დეკა­
ნოზი ხალხთან შეთანხმებით ირჩევს მნათეებს. ხალხში 
გავრცელებული შეხედულებით არ ვარგა მნათეობაზე 
უარის თქმა, ხატს რომ ემსახურები ეგ ბედნიერება და 
პატივია. „ხატობის ბოლოს ხალხის ნებართვით დეკანო­
ზი დგება ფეხზე, სოფელს ლოცავს, დალოცავს მნათეებს 
რომლებმაც ხატობა ჩაატარეს და ასევე ლოცავს ახალ 
მნათეებს” (მთხრობელი ქალი, 67 წლის). ახალი მნათეები 
მოახლოებული დღესასწაულისთვის სოფელში იწყებენ 



105

ფულის შეგროვებას, რითაც ყიდულობენ საერთო საკ­
ლავს, სანთელს, ერბოს (საერთო გულიანი ქადისთვის), 
ღვინოს, რომელსაც ჩამოატარებენ ყანწებით ან ფიალ­
ებით სუფრაზე და ხატში მისული მოსახლეობა ლოცავს 
სოფელს, მნათეებს.

ხატობის წინა დღეს, დაახლოებით დღის 2-3 საათის 
შემდეგ სოფელი უქმობას იწყებს. მიწას არ აბრუნებენ, 
არ თიბავენ, დანას, ნემსს და ცულს აღარ ხმარობენ, ხმა­
მაღლა საუბარი და ჩხუბიც არ შეიძლება. ღამის თევით 
მნათეები მიდიან ხატში, მიყავთ საკლავი და მიაქვთ ყვე­
ლაფერი რაც კი საერთო ფულით იქნა შეძენილი. ასევე, 
მიდიან ის ადამიანები, რომელთაც შეთქმული აქვთ საკ­
ლავის დაკვლა ხატისთვის. ღამით, ანთებენ ცეცხლს, იკ­
რიბებიან მის გარშემო და შლიან საერთო სუფრას. ას­
ევე, მნათეები ანთებენ ღამის თევის სანთლებს. ხატობა 
დღეს, დაახლოებით 11 საათიდან იწყებენ ხატში მისვლას 
სოფლელები. წესი არის ფეხით უნდა მიხვიდე. ცხენით 
ან მანქანით გარკვეულ ადგილამდე მიდიან. ხატის უპ­
ატივცემულობად ითვლება თუ ფეხით არ მიხვედი ხატის 
კარზე. საკლავს კლავენ დილით, სანამ ხალხი შეკრებას 
დაიწყებს. მისული ადამიანები ერთმანეთს ულოცავენ 
და ეუბნებიან „წყალობა ხატისა’’, საპასუხოდ კი „თქვე­
ნი მწყალობელიც იყოს’’. დეკანოზიც მეორე დილით ადის 
ხატში. ხალხი რომ მოგროვდება დეკანოზი ან მნათე ზარს 
შემოჰკრავს სამჯერ, რაც დღეობის დაწყების მანიშნებე­
ლია. ხატში მისულთ ნიშთან მიაქვთ გულიანი ქადა და 
სანთელი ოჯახიდან მოტანილი, რათა დეკანოზმა ან მნა­
თემ ოჯახი დალოცოს და დაამწყალობოს. ამის შემდეგ, 
შლიან საერთო სუფრას. ძველად სცოდნიათ ქალების და 
კაცების ცალკ-ცალკე დასხდომა, დღეს ასე აღარაა. ოჯ­
ახს თუკი ახალი წევრი ყავს და მიყავს ხატში პირველად, 



106

უნდა მოხდეს ახალი წევრის გარევა, ანუ ოჯახმა უნდა 
მიიყვანოს საკლავი, სანთელი, სამწყალობნო. დეკანო­
ზი ანთებს სანთელს, ლოცავს ოჯახს, მომავალს, ბავშვს; 
ცხვარს უტრუსავს ყურს, ერთ ჭიქას დალევს, მნათეს 
ეტყვის რომ დაკლას. სისხლს თითით იღებს და ჯვარს სა­
ხავს დამწყალობების მთხოვნელს 3 ადგილზე, შუბლზე 
და ორივე ხელზე. გარევა ნიშნავს, რომ იმ ხატის ყმა ხდე­
ბი, ესე იგი, ის ხატი უნდა ილოცო.

შესაწირავს რაც შეეხება, ხატში ძირითადად მიჰყავთ 
ყოჩი, თეთრი ფერის უნდა იყოს. შედარებით იშვიათად კუ­
რატი, რომელიც უნდა იყოს ერთი ან სამი წლის. საკლავის 
დაკვლის წინ, ჯერ მარილს აჭმევენ, შემდეგ დეკანოზი (ან 
მნათე) ანთებს სანთელს, ცხვარს უტრუსავენ შუბლს ან 
ყურს. დეკანოზი (მნათე) დალოცავს ოჯახს და მნათე და­
იწყებს საკლავის დაკვლას. საკლავს არ უნდა ჰქონდეს ამ 
დროს ფეხები შეკრული, თავით აღმოსავლეთისკენ უნდა 
იყოს. საერთო საკლავის დაკვლის და მოხარშვის შემდეგ, 
პირველად ბეჭი მიაქვთ დეკანოზისთვის ან სუფრის თამა­
დისთვის. მერე იწყებენ მნათეები „ხორციწვენის” ხალხში 
ჩამორიგებას. ზოგიერთ სოფელში წესია, რომ ერთ-ერთი 
მნათის ოჯახში უნდა გამოცხვეს სუფთა ერბოსგან გაკე­
თებული ხავიწის (გულიანის) ქადა, ერბოს კი ყიდულო­
ბენ ხატობისთვის შეგროვებული თანხიდან. ზოგიერთ 
სოფელში კი საერთო ქადის გამოცხობა არ იციან. მაგა­
ლითად, დგნალში. იქ ყველას ცალ-ცალკე მიაქვთ. სადაც 
საერთო ქადა მზადდება, ხორციწვენის ჩამორიგების შემ­
დეგ, საერთო ქადას ჭრიან პატარ-პატარა ნაწილებად და 
ანაწილებენ სუფრაზე, რათა ყველას შეხვდეს წილი. დღე­
ობის დასასრულს მნათე ან დეკანოზი ზარებს კვლავ სამ­
ჯერ შემოჰკრავს. 



107

კვირაცხოვლობას რაც შეეხება, ამ ხატობაში ხალხს 
მხოლოდ მამლები მიჰყავთ. ან კლავენ, ან უშვებენ, გააჩ­
ნია შეთქმული როგორ აქვთ. ამ დღეს მნათეები მხოლოდ 
ციხისძირში ჰყავთ, დანარჩენ სოფლებში კი არა. ასეთ 
სოფლებში ხალხი თავად ასრულებს ყველაფერს: მამლებს 
კლავენ, შემდეგ ადუღებულ წყალში აწყობენ, პუტავენ და 
ხარშავენ ერთ ქვაბში. იშლება საერთო სუფრა, ყველას მა­
მალს ჭრიან და ანაწილებენ სუფრაზე. 

სახატე ადგილები აღკვეთილად ითვლება. „ხატის ად­
გილს არც ბარავენ და არაფერი. იქ არ უნდა მოგლიჯო 
არაფერი, არ წამოიღო, თუ მოწყვეტავ იქვე უნდა ჭამო. 
ჯოხი რო დაგრჩეს და ღამე გაათიოს იქ უნდა დატოვო, 
აღარ უნდა წამოიღო” (მთხრობელი მამაკაცი, 87წ.). ხატში 
არ მიდიან მიცვალებულის პატრონები. „ახალი მიცვალე­
ბული ვისაც ყავდა 3 წელი ხატში არ მიდიოდა. როგორც 
დამდურებული, განაწყენებული ხატზე. მერე წლამდე აღ­
არ მიდიოდნენ. ეხლა ვინღა უგდებს ყურსა” (მთხრობელი 
მამაკაცი, 87წ.). 

დღეისათვის, ყველა სოფლის მკვიდრი გულისწყვე­
ტით ამბობს, რომ ხატობებში მიმსვლელთ აღარ გააჩნი­
ათ ის რიდი და კრძალვა რაც უწინ ჰქონდათ. დღეობები 
ღრეობებში გადადის და ამის გამო, ზოგიერთი სოფლის 
მკვიდრი თანდათანობით ერიდება ხატობებში წასვლას 
და ამჯობინებს საკუთარ სახლში დარჩეს და აანთოს სან­
თელი.

გარდა ხატობებისა, თემის მცხოვრებლებთ სხვადას­
ხვა საოჯახო რიტუალის შესრულებაც სცოდნიათ. მა­
გალითად, როგორიცაა გამოთაგვობანა, აბრამძვლობა, 
თხილ-კაკლაობა (იგივე ლუწ-კენტაობა, ხოწაობა), ლაფნა­
ობა (ჭიაკოკონობა, კუდიანღამეობა), ჩიტფაფაობა, დათვ-



108

ქადაობა, საქონლის დაკარგვის დროს შესასრულებელი 
რიტუალი და სხვა. 

„გამოთაგვობანა ლაფნაობაზე წინ არის. ასკილის 
ტოტს მოვჭრიდით, შევიდოდით სახლში, ყველა ოთახში 
მოვუსმევდით და ვამბობდით: „გამო თაგვო, გამო რწყი­
ლო, ანგელოზო შინ შემოდი’’. მერე გამოვიდოდით სახლი­
დან და გავრბოდით სახლისგან შორს. უკან მიხედვა არ 
შეიძლებოდა, თორე თაგვები უკან მიბრუნდებოდნენო. 
ერბოს ქადას გვიცხობდნენ და მიგვქონდა. სადაც გავჩერ­
დებოდით იქ ჩავარჭობდით ასკილის ტოტს, ქადის პატარა 
ნამცეცებს ვუკეთებდით ეკლებსაც, თაგვებსაც ხო უნდა 
ეჭამა, და დანარჩენს ბალღები ვჭამდით” (მთხრობელი მა­
მაკაცი 73წ.). 

„აბრამძვლობა ზამთარში იყო ხოლმე. თებერვლისკე. 
ზამთრისთვის ყველა ოჯახს რაღაც ჰყავდა დაკლული და 
ხორცი შენახული. სპეციალურად იცოდნენ ღამე გაკეთე­
ბა, ძვლიან ხორცს მოხარშავდნენ, ჭამდნენ, დაილოცებ­
ოდნენ, სანთელს აანთებდნენ. ძვლებს ავაბამდით ძაფზე, 
გარეთ გავდიოდით და მოვისროდით რაც შეიძლებოდა 
შორს. იტყვი „აბრამ ძვალო, აბრამ ძვალო, ჩვენი ძროხე­
ბი არ დაჭამო” და გადააგდებ. ეგ ნადირის საჩუქარია, შენ 
საქონელს აღარ დააკარებდა პირსაო” (მთხრობელი მამა­
კაცი 73 წ.). 

თხილობის ღამე შობის წინა დღეს ყოფილა. მას მო­
იხსენიებენ, როგორც ლუწ-კენტაობას, ხოწაობას და 
თხილ-კაკლაობას. ბავშვები მუჭაში მალავდნენ თხილს 
და უნდა გამოეცნოთ სხვებს ლუწი რაოდენობის ეჭირა 
ხელში თუ კენტის. ვინც გამოიცნობდა ის თხილი მას ეძ­
ლეოდა. 

აღდგომის წინა ოთხშაბათს იყო ხოლმე ჭიაკოკონობა, 
იგივე ლაფნაობა. „ნაბაგურსაც წვავდნენ ხოლმე და კიდე 



109

ვიცოდით ლაფნით. ხის ქერქია. ლაფანს მოვაგროვებდით 
ჯოხზე ვასხამდით, წავუკიდებდით ცეცხლს და დავრბო­
დით ეგრე ბალღები. ჭიაკოკონაობასვე ღამე ასკილის ტო­
ტები უნდა დაგელაგებინა ფანჯარაზე და კარებთან, ეშ­
მაკები ვეღარ შემოვლენო” (მთხრობელი მამაკაცი, 73 წ.). 
ყველგან იცოდნენ ჭონა. ზოგ სოფელში შაბათს დადიოდ­
ნენ, ზოგან პარასკევს. „ჯერ დაიძახებდნენ „ღმერთო ააშ­
ენე” სამჯერ და მერე იწყებდნენ:

„ეს სასახლე ვინ ააგო, ვინ დახურა, მუხის გული,
ჯერ იმის პაპა ვაცხონე, მერე იმის მამის სული, 
ალათასა-ბალათასა, ჩამოვკიდებ კალათასა, 
ქალო, კვერცხი გამაიტა, ღმერთი მოგცემს ბარაქასა. 
ააშენე, ააშენე, ააშენე. ” 
			   (მთხრობელი მამაკაცი 73 წ.).
დათვ-ქადაობა ზამთარში იცოდნენ. „ჩვეულებრივ 

ცომს მოვზელდით. ცომის გუნდას ხელით ვყოფდით შუ­
აზე. თხილის ჯოხის პატარა ნატეხით ჯვრის ფორმას გა­
აკეთებდი. ერთ მხარეზე ერთ ჯვარს დებდი, მეორეზე 
ორს. გეცოდინება მთა რომელი დათქვი და ბარი რომელი. 
რომელიც უფრო იმატებდა ცხობისას გაიგებდი რომელს 
უფრო მეტი მოსავალი ექნებოდა. დათვისთვისაც ვაცხობ­
დით, ხარისთვისაც. ხარს რგოლიანს ვუცხობდით და ვაჭ­
მევდით” (მთხრობელი ქალი, 78 წ.).

 ჩიტფაფაობა მკასთან დაკავშირებული იყო. „ფაფას 
სიმინდის ფქვილისგან ვხარშავდით. ფანჯარაში ვდებდით 
და ვამბობდით „ჩიტები, ჩიტებო, ჩვენი ყანა არ შეჭამოთო- 
და კიდე რაღაცა იყო (მთხრობელი ქალი, 77 წ.). 

საქონლის დაკარგვის დროს ოჯახში ატარებდნენ 
სპეციალურ რიტუალს. „როცა ღამე გარეთ დარჩება 
საქონელი, უნდა აიღო სავარცხელი და მაკრატელი, ან 
დანა, დაადო ერთმანეთზე და გადაახვიო წითელი ძა­



110

ფით. ამ დროს სამჯერ იმეორებ „ღმერთო ნადირთაო, 
კბილი მიე სანთლისაო, პირი მიე ნაბდისაო’’. ამას შე­
მოდებ კარების თავზე და როცა საქონელს იპოვი უნდა 
გახსნა, თორე მგელი ცოდოა, არ შეიძლება” (მთხრობე­
ლი ქალი, 78). 

საახალწლოდ ბედის კვერების გამოცხობაც სცოდ­
ნიათ. „ახალ წელს ბედის კვერებს ვაცხობდით, ოჯახის 
წევრებისთვის, მეკვლისთვის, საქონლისთვის. ჩვეულ­
ებრივი ცომით ვაცხობდით. საქონლისთვის რომელიც 
იყო პატარა აგურის ნატეხს ჩავუდებდით, უკვე გამომ­
ცხვარზე. ახალ წელს ბაგაზე დაუნაყავდნენ აგურის ნა­
ტეხს. პურს აჭმევდნენ. კვერებს ჯვრებს ვუკეთებდით. 
მეკვლისთვის ერთ ჯვარს, ოჯახის უფროსისთვის ორ 
ჯვრიანს, და ყველაზე უმცროსს ბევრჯვრიანი ქონდა. 
13 იანვრის ღამეს ვიცოდით ახალი წელი” (მთხრობელი 
ქალი, 78წ.). 

თემის მოსახლეობა ხვნა-თესვის დაწყებამდე ყუ­
რადღებას აქცევდა მთვარეს. „ახალ მთვარეზე არაფრის 
დათესვა არ შეიძლება, არც მყნობა, ერთი ხუთშაბათი მა­
ინც უნდა შეჭამოს, ახალი მთვარის გამოსვლიდან ერთი 
კვირა მაინც უნდა გავიდეს” (მთხრობელი ქალი, 77 წ.). 
„მთვარე გულთაღმა თუ ეგდება საავდროაო, თუ ისეა ვედ­
რო ჩამაეკიდებაო მაშინ დარი იქნებაო” (მთხრობელი ქა­
ლი, 78 წ.). დიდ ხუთშაბათს გოგრა რომ დათესო დიდები 
გაიზრდებაო. 

 ვარდობისთვეში ქორწილს ერიდებიან. არ შეიძლება, 
ვარდმა უნდა დაიყვავილოსო. მარილის სესხება და ვალად 
დარჩენა დღესაც არ შეიძლება. კრუხის დასმა სამშაბათს 
და ხუთშაბათს ყოფილა კარგი, არ ვარგა ოთხშაბათს, პა­
რასკევს და შაბათს. ღამით ნაბანი წყლის გადაღვრა არ 
შეიძლებაო, ცრემლის დენა იცისო. სახლის დაგვა უმზე­



111

ოდ არ შეიძლება. „ნაგავი ვისმე გადაუყრიაო იმ სამშობლო 
გაწყვეტილსაო” (მთხრობელი ქალი, 78 წ.). 

 უქმე დღეებად ითვლებოდა შაბათი და კვირა, ხატო­
ბის დღე და მისი წინა დღე. უქმობა იცოდნენ დიდმარხვის 
სხვადასხვა დღეებშიც. დიდმარხვის შუა დღე რომელიც 
უწევდა ის დღეც უქმედ ითვლებოდა. იცოდნენ დამწვრის 
უქმე, დამპლის უქმე, დათვის (ნადირის) უქმე, წითელი პა­
რასკევიც იმდენად დიდ უქმედ ითვლებოდა, რომ ცომის 
მოზელაც არ შეიძლებოდა, წითელი ძაფები დაჰყვებოდაო. 

როგორც ვხედავთ, ანანურის თემის მოსახლეობას 
მრავალი საოჯახო თუ საკულტო რიტუალის შესრულება 
სცოდნია. აქვე ისიც უნდა აღვნიშნოთ, რომ ეს ცოდნა მხო­
ლოდ ასაკოვან თაობაშიღაა შემორჩენილი. ახალი თაობ­
ისთვის მსგავსი რიტუალების შესრულება წლიდან წლამ­
დე უცხოვდება. 

რაც შეეხება, შელოცვის ტრადიციას თემის მცხოვ­
რებთ მრავალფეროვანი ხერხები და ცოდნა გააჩნდათ 
სხვადასხვა ავადმყოფობის სამკურნალოდ. 

ტრადიციულ ქართულ ყოფაში შემონახულია „ხატის 
მიზეზით” ცნობილ დაავადებათა ჩამონათვალი. ამგვარ 
ცოდნას საფუძველი ეყრება ჯერ კიდევ არქაულ საზოგა­
დოებაში, იგი არსებობს ანტიკურ ხანაშიც და შუა საუკ­
უნეებშიც და, ცხადია, რომ რელიგიური ვითარების ცვა­
ლებადობა მასზე აისახება. „დაავადებებს უკავშირებდნენ 
რომელიმე წმინდანის ხატის განრისხებას. აღმოსავლეთ 
საქართველოს მთიანეთში „ხატის მიზეზისა” და დამამიზე­
ზებელი ხატის გასარკვევად სხვადასხვა წესებსა და რიტუ­
ალებს მიმართავდნენ. არსებობდა აგრეთვე სხვადასხვა 
სახის სამედიცინო-რელიგიური რიტუალები, შელოცვები 
და სხვ. (შენგელია 1961, 144-145). 



112

ფართოდ გავრცელებული იყო შეხედულებები, რომ­
ლებიც ხსნიდა დაავადების გავრცელების მიზეზებს. 
ერთ ამგვარ მიზეზად მიიჩნეოდა „ავი თვალი”. ტრადი­
ციულ სოციუმში „ზოგიერთი დაავადების გამომწვევ მი­
ზეზად ადამიანს, ... მის ავ მზერას – ავ თვალს, უარყო­
ფით აურას, წყევლას და ჯადოს, მიცვალებულის სულს... 
მიიჩნევდნენ. ამავე დროს, დაავადებათა გამომწვევ მი­
ზეზად სამყაროს კეთილი ძალები: ღმერთი, ანგელოზე­
ბი, ღვთაებები და წმინდანებიც მიაჩნდათ, რომელთაც 
ადამიანის კეთილდღეობაზე ზრუნვასთან ერთად, მათი 
მსჯავრმდებლის ფუნქციაც ეკისრებოდათ. მათ მიერ 
დადებული მსჯავრი კი უმეტესად სნეულებით გამო­
იხატებოდა» (მინდაძე 2013, 286). მეცნიერებაში გაზი­
არებულია მოსაზრება, რომ „სნეულება მეტწილად გა­
ნიხილებოდა, როგორც სასჯელი, ღმერთის, ღვთაების, 
წმინდანის, მიცვალებულის, უფრო იშვიათად კი ბორო­
ტი სულის წინაშე ჩადენილი დანაშაულის გამო” (მინდა­
ძე 2013, 286).

ანანურის თემის სოფლებში ჩემ მიერ შეკრებილი ეთ­
ნოგრაფიული მასალით გამოვლინდა, რომ აქ არსებობს 
როგორც სამკურნალო ტიპის შელოცვები, ისე სამეურ­
ნეო-ყოფითი ხასიათისაც. ადამიანთა რიცხვი კი, რომელ­
თაც ეს ცოდნა დღემდე აქვთ, ძალიან მცირეა და ისინი, 
ძირითადად, ასაკოვნები არიან.

მთხრობელთა ნაამბობიდან ჩანს, რომ მათ ძველად 
უფრო მეტი შელოცვა იცოდნენ და ჰქონდათ გაგებული, 
დღეს კი ეს ცოდნა თითქმის გამქრალია. „შელოცვები 
სხვადასხვა არსებობდა: თვალის აღების, შეშინებულისა, 
უჟმურისა (ანუ როცა რაიმე ადგილიდან ცუდი, ბორო­
ტი ძალები გამოგყვებიან), ცოფისა, საწერელი (ძვალზე, 
ფრჩხილზე რამე რო მოუვა, ძვლის დაავადებებზე იცოდ­



113

ნენ), კოჭის გაგორება – რამეს რო იღრძობდნენ, სახსრე­
ბის ტკივილზე, მეჭეჭებზე შელოცვაც იცოდნენ” (მთხრო­
ბელი ქალი, 70წ.).

მთხრობელთა ცნობა საერთო აღმოჩნდა იმასთან 
დაკავშირებით, რომ შელოცვა ახალ მთვარეზე ხდებო­
და. გამომდინარე იქიდან, რომ ლოცვის ტექსტები ზე­
პირი გზით, თაობიდან თაობას გადაეცემოდა, ლოცვის 
ტექსტები განსხვავებულია სოფლების მიხედვით. და 
არა მარტო. ყველა შელოცვა, როგორც წესი, იწყებოდა 
პირჯვრის გამოსახვით და უფლის დიდება-მოხმობით. 
სოფელ ციხისძირში შეშინებულის ლოცვის (ადგილ. გუ­
ლის შეზმანვა) შემდეგი ვარიაცია დაფიქსირდა: „აიღებ 
თავსახვევს, ბოლოებს გამოუნასკვავ, გამონასკვულიდან 
გადაზომავ მოსახვევსა სამ მტკაველზე, მერე გაუკეთებ 
ნემსსა ან გულაბკას, თუ ავადმყოფი შეშინებულია, ნემ­
სი წინ წავაო. აიღებ ნახშირს და ადებ ნემსთან და ამბობ 
ლოცვას: 

ახალ სახელო ღვთისაო,გულო შემზმანელო ღვთისაო,
ჩიტი იჯდა ქანდარაზე, ქათამი საბუდარაზე,
რამ შეგაშინაო ? კაცმა შეგაშინაო ? 
ქალმა შეგაშინაო ? ძაღლმა შეგაშინაო ?
საქონელმა შეგაშინაო? რკინამ შეგაშინაო? ხემ შეგაშინაო?
(თუ სხვა რამეა იმასაც იტყვი ჩამოთვლისას)
გულო გულის ალაგასა, ჩაჯე თავის ალაგასა, 
ლოცვა ჩემი, რგება ღვთისა, ღმერთო, არგე და აწამლე.
ეს ლოცვა სამჯერ ითქმის. ბოლოს, შელოცვილს მარ­

ცხენა ხელის გულზე ჯვარს გამოსახავ. გულთან უფრო 
ახლოა. რაც დარჩება ნახშირისა გადააგდებ. თუ ვინც შე­
სალოცია ის ან არ მოდის, ან რამეა და ვერ მოდის წყალ­
ზე შევულოცავთ ხოლმე, ბოთლით წყალს აავსებ და იმ 



114

ლოცვას სამჯერ გავიმეორებთ ისევეა, ნახშირს ჩააგდებ 
წყალში და გაუგზავნი. გინდ დალევს, გინდ პირს მოიბანს” 
(მთხრობელი ქალი, 78წ.).

სოფელ ცივწყაროში შეშინებულზე ლოცვის ეს მასალა 
გამოვლინდა:

„გულო გულის ალაგასა, გულო ჩაჯექ ბუდეშია, 
					     ბრძანებაა ღვთისა,
გულო გულის ალაგასა, გულო რამ შეგაშინაო,
დედამ შაგაშინაო, მამამ შაგაშინაო,
ბაბუამ შაგაშინაო, პაპამ შაგაშინაო, 
მეზობელმა შაგაშინაო, ტყემ შაგაშინაო,
ხემ შაგაშინაო, ქვამ შაგაშინაო,რკინამ შაგაშინაო....
და ინდე ეგრე ჩამოითვლი. ბოლოს სამჯერ გაიმეორებ 

ამასა: 
გულო გულის ალაგას, გულო ჩაჯე ბუდეშია” (მთხრო­

ბელი ქალი, 88წ.). მთხრობელმა დასასრულს ტუჩის მოძ­
რაობით სამჯერ წვრილი ხმა გამოსცა. საინტერესოა, რომ 
კარაქის შედღვების დაწყებისასაც ასე ტუჩით წვრილ ხმას 
გამოსცემენ დღესაც.

თვალის აღებისას „თავიდან მლოცავი იღებს მოსახ­
ვევს და ადებს სამგან: ყელთან, მკერდთან (ორივე მხა­
რეს). მერე იღებს ნახშირს და დანას. დანა შავტარიანი 
უნდა იყოს. ნახშირს დანაზე ვდებთ და ვამბობთ ლოც­
ვას:

„შეგილოცავ თვალისასა, გულისასა,
შენსა პირველ მავნისასა,
ორშაბათისა, სამშაბათისა,
ოთხშაბათისა, ხუთშაბათისა,
პარასკევისა, შაბათისა,
კვირესასა,კვირაძლისასა,
(ამას სამჯერ ვიმეორებთ) 



115

მერე ვაგრძელებთ ლოცვას :
,,გამაიშალა თეთრი კლდე, 
გამოჰყვა თეთრი გველი, 
გადაუგდო თეთრსა ქალსა, 
თეთრმა ქალმა ქადა ჩასო, 
აჭამა შენსა თვალსა შენსა გულსა, 
შენსა პირველ მავნისასა.
გამაიშალა წითელი კლდე,
 გამოჰყვა წითელი მგელი, 
გადაუგდო წითელ ქალსა, 
წითელმა ქალმა ქადა ჩასო, 
აჭამა შენსა თვალსა შენსა გულსა, 
შენსა პირველ მავნისასა.
გამაიშალა შავი კლდე, 
გამოჰყვა შავი გველი, 
გადაუგდო შავსა ქალსა, 
შავმა ქალმა ქადა ჩასო, 
აჭამა შენსა თვალსა შენსა გულსა,
შენსა პირველ მავნისასა.
გახმეს იმის თვალი, იმის კვალი,
ვინც შენ ავის თვალით დაინახოს, 
ლოცვა ჩემი, რგება ღვთისა, 

	 ღმერთო, არგე და აწამლე. 
			   (მთხრობელი ქალი, 78 წ.).
შელოცვა-მკითხაობის კიდევ ერთი ფორმაა ფთილე­

ბის დახვევა. როცა ადამიანს რამე აწუხებდა, ან დაემარ­
თებოდა ფიქრობდნენ მიზეზზე, „დამიზეზება” კი ხატი-სა­
ლოცავსგან ან მიცვალებულისგან ხდებოდა. „ფთილების 
დახვევის დროს უმზეო წყალი (დილით ადრე აღებული) 



116

უნდა გქონდეს. წყალს ჩაასხამ „კრუშკაში” ან ღრმა თეფ­
შში. აიღებ ფთილას, ფთილა ბამბისგანაც კეთდება და 
მატყლისგანაც, მარა მატყლი უკეთესია. ეს მატყლი უნ­
და გადაგრიხო სიგრძეზე და ეგაა ფთილა. აიღებ კოვზს, 
ზედ სამი ფთილა უნდა დაახვიო. დაიწყებ ლოცვას, ჯერ 
ღმერთს იტყვი, ღმერთო, შე დალოცვილო, ყველაფერი შე­
ნი მოგონილია.და ესეთებსა. მერე იტყვი იმ სალოცავებსა 
რომლებიც შენ გინდა, რომელს შეეძლო დაემიზეზებინა. 
ღმერთს ხო იტყვი, ადიდებ და მაგალითად დაიწყებ, ესოჯ­
ეს წმიდა გიორგი, შენი მადლისა და სახელის ჭირიმე, თუ 
შენი მიზეზითაა გამოხსენ ეს ფთილა, ეტყვი ამასა, ახლა 
სხვას ახსენებ, განძის წმიდა გიორგი… ბარბარე და აეგ­
რე სთხოვ გამოხსნას ფთილა. რომელიც გამოიხსნება იმის 
მიზეზით იქნება. თუ არ გამოიხსნა და როგორც გადაახ­
ვიე ისევე თუ იქნა გადახვეული მაშინ ხატისგან არაა და­
მიზეზებული. მერე მიცვალებულების სახელებზე დაახვევ 
ფთილას. და გაიგებ რომელი წინაპრის მიზეზითაა. როცა 
გამოიხსნება, მერე იმ გამოხსნილ ფთილას ახვევ ჩვეულ­
ებრივად, თავიდან. რო გაიგო რას მოგთხოვს. ჯერ ეტყვი 
ქადა-სანთელს, თუ გადმოიხსნა არ დაგყაბულდა და ეტყვი 
ახლა ცხვარსა. მიცვალებულზეც შეიძლება ეგრე მოგთხო­
ვოს და სახელის დარქმევაც, ოჯახში როცა ახალშობილია 
იმაზე” (მთხრობელი ქალი, 78 წ.). 

„ბატონებს დიდი პატივი სჭირდებოდათ. ყველაფერს 
წითლად მოურთავდნენ. იავნანის სიმღერა იცოდნენ. დე­
დის იავნანას დიდი ძალა ჰქონდა. ლოცვაცაა და შელოც­
ვაც. ბაზმას უნთებდნენ. ბაზმა ხილის ტოტია, მაგალითად, 
კომშის, კომშის ტოტზე წამოაცმევდნენ კაკლის ლებნებს, 
იმათ შუა ჩადებდნენ სანთლის პატარა გორგლებს. კარ­
გად რო ანთებულიყო და კარგი სუნიც ჰქონდა” (მთხრო­
ბელი ქალი, 70წ.).



117

 ხალხში გავრცელებული შეხედულებით, არ შეიძლება 
ლოცვის ტექსტების ხმამაღლა წარმოთქმა, უშუალო კარ­
ნახით ჩაწერა და არც დაწერილი ვინმეს ანახო და წააკ­
ითხო. ასევე, მლოცავმა უბრალოდ, რიტუალის შესრულე­
ბის გარეშე არ უნდა წარმოთქვას სალოცავი ტექსტი.

თანამედროვე სოციო-კულტურული პროცესების 
ფონზე თემისთვის დამახასიათებელი ხალხური რწმენა-
წარმოდგენები თანდათანობით დავიწყებას ეცემა. მაგა­
ლითად, შელოცვები თითქმის აღარავინ იცის, მათ მიმართ 
აღარც ინტერესია და ნდობაც ნაკლებია. ერთეულ შემ­
თხვევევბში მაინც მიმართავენ, განსაკუთრებით თვალის 
შელოცას.

ხატობებს, როგორც ტექსტში აღვნიშნე რამდენიმე 
ფაქტორის გამო, ხალხის ნაწილი გულგრილად ექცევა. 
კერძოდ, ხატის მსახურების დაუდევრობის და ხატისად­
მი არამოწიწებითი მსახურების გამო; ხატობებში თრობა, 
ღრეობის გამო; ახალ თაობაშიც ზოგიერთისთვის ხატობე­
ბის წესები მიუღებელია, განსაკუთრებით საკლავის კვლა. 
პრაქტიკულად გამქრალია ის საყოფაცხოვრებო ტრადი­
ციებიც, რომლებზეც გვესაუბრებოდნენ მთხრობელები. 
მაგალითად, დათვქადაობა, გამოთაგვობანა, ჩიტფაფა­
ობა, აბრამძვლობა. ვფიქრობ, მათივე შინაარსის გამო, 
რადგან შეცვლილია მოსახლეობის საქმიანობა. მათი ძი­
რითადი საქმე აღარაა მესაქონლეობა, აღარც მკა-თესვა. 
აღწერილი ტრადიციები კი გამომდინარეობდნენ მოსახ­
ლეობის ყოფიდან და მიემართებოდნენ მათ სამეურნეო 
საქმიანობას.



118

დამოწმებული ლიტერატურა:

ბაგრატიონი ი. (1986), „ქართლ-კახეთის აღწერა’’, ქართუ­
ლი საისტორიო მწერლობის ძეგლები, V. მეცნიერ­
ება. თბილისი.

ბატონიშვილი ვ. (1973), აღწერა სამეფოსა საქართველო­
სა, ქართლის ცხოვრება, ტ.IV. საბჭოთა საქართველო 
.თბილისი.

გვასალია ჯ. (1975), არაგვის ხეობის ისტორიული გეოგ­
რაფიის საკითხები, საქართველოს ისტორიული გე­
ოგრაფიის კრებული,V. მეცნიერება, თბილისი. 

თაყაიშვილი ე. (1907), მასალანი საქართველოს სტატის­
ტიკურის აღწერილობისა მეთვრამეტე საუკუნეში. 
რედ. ექვთიმე თაყაიშვილი, წერა-კითხვის გამავრცე­
ლებელი საზოგადოების გამოცემა. თბილისი.

თოფჩიშვილი რ. (2002), საქართველოს ისტორიული დე­
მოგრაფიისათვის (შიდა ქართლის მთის მოსახლეობ­
ის მიგრაციის ეთნოისტორიული საკითხები), მემა­
ტიანე, თბილისი.

ითონიშვილი ვ. (1986), არაგვის ხეობა (მთის კუთხეების 
ლოკალიზაციისა და ეთნონიმიკის საკითხები). მეც­
ნიერება. თბილისი.

მინდაძე ნ. (2013), ქართველი ხალხის ტრადიციული სამე­
დიცინო კულტურა. თბილისი. 

შენგელია მ. (1961), მედიცინის განვითარების ზოგიერთი 
ძირითადი საკითხი საქართველოში. საბჭოთა საქარ­
თველო. თბილისი.



119

მთხრობელები:
აფციაური რუსუდანი, სოფ. ცივწყარო
გოგიშვილი-გულბათაშვილი ნანული, სოფ. ცივწყარო
გულბათაშვილი ივანე, სოფ. პავლეური
გულაშვილი გიორგი, სოფ. ციხისძირი
კედელაშვილი ნაზი, სოფ. პავლეური
ქავთარაძე-ყარმაზანაშვილი ლიზა, სოფ. ციხისძირი
ქავთარაძე-ყარმაზანაშვილი ჟენია, სოფ. ციხისძირი

GULBATASHVILI MARIAM

FOLK BELIEFS AND SPELLS PRESERVD IN                      
ANANURI COMMUNITY

The paper is based on ethnographic materials collected in 
2018–2019 in the villages of the Ananuri community (Dusheti 
Municipality, Georgia). It explores local folk beliefs, rituals, and 
spells that have survived to nowadays. The ethnographic material 
are analysed together with the historical data presrved in the works 
by Vakhtang Bagrationi, Ioane Bagrationi, and other scholars. The 
aim is to document the traditional religious rituals still preserved in 
the region. The community unites fifteen villages, fourteen of them 
are historic. All villages held “khatoba” – shrine festivals, mostly in 
spring at the start of agricultural year. Central to these rituals were 
sacrificaion of animals (often a white ram), ritual bread (kada), can-
dles, and wine. Priests (deacons) and their assistants (mnate) are 
conducting the ceremonies, blessing families and the village. How-
ever, today the rules are often neglected, the institution of deacons 
is in decline. 



120

Alongside khatoba, villagers practiced diverse household and 
seasonal rituals, for example «gamotagvobana» (to ward off mice), 
«abramdzvloba» (to protect cattle), «lapnoba» or «chiakokona» 
(bonfire rituals before Easter), «datv-kadoba» (bread-divination for 
harvest), «chitpapoba» (ritual porridge for protecting crops), and 
the baking of „bread of fate“ for New Year. 

Spells were also playing a significant role in evryday life. Ill-
ness was often attributed to the wrath of saints or to the “evil eye.” 
Healing prayers addressed ailments such as fright, joint pain, or 
warts. Their wording, transmitted orally, varied by village but typ-
ically began with invoking God. Ritual divination, like twisting 
woolen threads (ftilebi), was used to identify the cause of illness 
and required offering a sacrifice in return. 

The study emphasizes that such traditions are rapidly fading. 
Few elders still recall the incantations, and shrine feasts no lon-
ger carry their former sanctity. Changing livelihoods, the decline 
of farming and herding, and new cultural values contribute to the 
erosion of Ananuri’s rich intangible heritage, which now faces the 
threat of complete disappearance. 



121

გუჯეჯიანი როზეტა

აღზრდის სისტემა და სოციალიზაციის ეტაპები 
ტრადიციულ ქართულ ყოფაში და თანამედროვე    

ვითარება (სვანეთი)

ცნობილია, ტრადიციული ქართული ყოფითი კულტუ­
რა განსაკუთრებული სიმკვეთრით ეთნოგრაფიულ მასა­
ლაშია აღწერილი. ეთნოგრაფიული მასალის ერთი ნაწილი 
წარმოაჩენს ტრადიციულ სოციუმში არსებულ უმნიშვნე­
ლოვანეს ღირებულებებს, რაც თაობიდან თაობას აღ­
ზრდის გზით გადაეცემოდა.

ტრადიციული ყოფაში რელიგიას დიდი ადგილი ეკავა 
და მთელი შუასაუკუნეების განმავლობაში ის გვევლინე­
ბოდა ეროვნული იდენტობის, კულტურის, მსოფლმხედვე­
ლობრივი ფასეულოებების შემქმნელ და განმავითარებელ 
მძლავრ სეგმენტად, რომელიც დიდ გავლენას ახდენდა 
აღზრდის სისტემის ფორმირებასა და მის უმთავრეს ნიშ­
ნებზე. 

სვანეთში, ჩვენი დროისთვისაც, ჯერ კიდევ შემონა­
ხულია აღზრდის ტრადიციული მოდელი, რომელიც ხან­
გრძლივი ისტორიის მქონე ქართულ კულტურულ-ისტო­
რიულ გარემოშია გამომუშავებული. ის თაობიდან თაობას 
ბუნებრივ გარემოში აღზრდითა და ტრადიციული ჰუმანუ­
რი ხასიათის ცოდნის მიწოდებით გადაეცემოდა. 

ქართულ საზოგადოებაში არსებობდა ბავშვისადმი 
ფაქიზი დამოკიდებულების მდიდარი ტრადიციები. ბავშვი 
ტრადიციულ ქართულ გარემოში მოიაზრებოდა სრულფა­
სოვან ადამიანად, რომელსაც ჰქონდა უფლებებიც და მო­
ვალეობებიც. ამგვარი იყო სვანური აღზრდის სისტემაც.

ტრადიციული აღზრდის სისტემა ტრადიციული ცხოვ­
რების წესის უმთავრესი ბურჯი იყო და ამიტომაც საზო­



122

გადოებაში მას მნიშვნელოვანი ადგილი ეკავა (კაპანაძე 
2001; კაპანაძე 1986). 

ტრადიციულ საზოგადოებაში დაბადებული ადამი­
ანი ადრეული სოციალიზაციის პერიოდშივე ბუნებრი­
ვად შეიმეცნებდა მშობლიური სოციუმის მსოფლხედვას, 
ღირებულებებს და თანაზიარი ხდებოდა ადგილობრივი 
კულტურულ-სამეურნეო, სამართლებრივი თუ ეთნოეკ­
ოლოგიური ცოდნა-გამოცდილებისა. ანუ, მოზარდი, ბუ­
ნებრივად, ყოველგვარი ხელოვნური ჩარევის ან იძულების 
მეთოდების გარეშე, იწყებდა გარშემო არსებული კულტუ­
რულ-სამეურნეო გარემოსთან ადაპტირებას, გააზრებასა 
და გამომუშავებას ტრადიციული უნარ-ჩვევებისა, ეთიკ­
ური ნორმებისა, ეტიკეტისა. ბავშვი, ადრეული სოციალ­
იზაციის ეტაპზევე თანამონაწილე ხდებოდა ცხოვრების 
მდინარებისა, ხედავდა რა საოჯახო ყოფასას, ეცნობოდა 
ჯერ ახლო მეზობლებსა და ნათესავებს, შემდეგ სოფელს, 
თემს, იგი თამაშობდა ან თავის სახლში ან მეზობლის ბავ­
შვებთან ერთად მათ სახლებში, ან სასოფლო მოედნებზე 
(სუიფ), მშობლიურ გარემოში. ბავშვი ტრიალებდა თავის 
სოფელში, ხედავდა ჭირსაც და ლხინსაც, აკვირდებოდა 
ადამიანთა ქცევას – ყოფითს თუ სარიტუალოს, უსმენდა 
თანასოფლელთა მეტყველებას და არჩევდა სოციუმის­
ათვის მისაბაძ, ღირსეულ ქცევას უღირსი და დასაგმობი 
ქცევისაგან. 

ტრადიციული ქართული ყოფა განასხვავებდა ერთმა­
ნეთისაგან ვაჟისა და ქალის აღზრდის წესებს, რაც სრუ­
ლიად ბუნებრივი იყო ადგილობრივი ყოფა-ცხოვრების 
მთავარი მახასიათებლების გათვალისწინებით. 

შუასაუკუნეების განმავლობაში ქართველი მთიელები 
საკაოდ რთულ პირობებში ცხოვრობდნენ. გარდა პრობ­
ლემური გეოგრაფიული ლანდშაფტისა და კლიმატისა 



123

(ხანგრძლივი, 7-8 თვის განმავლობაში ზამთარი, უგზო­
ობა, ზვავსაშიშროება და სხვ.), მათ ცხოვრებას ართულებ­
და ჩრდილოკავკასიელ ტომთა შემოსევები და თარეშები. 
მთიელის ცხოვრება დიდ გამძლეობასა და მრავალგვარი 
ყოფითი ნიუანსის ცოდნას მოითხოვდა. ქართველ მთიელს 
მუდმივად თავდაცვის რეჟიმში ყოფნა უწევდა და ყოველი 
ზემოთ ჩამოთვლილი ფაქტორი განაპირობებდა სქართვე­
ლოს მთაში და, კერძოდ, სვანეთში, ბარისაგან მეტ-ნაკლე­
ბად განსხვავებული აღზრდის სისტემის ჩამოყალიბებას.

ზრუნვა ბავშვის აღზრდაზე იწყებოდა მისი დაბადე­
ბისთანავე, მაგრამ აღსანიშნავია ის გარემოებაც, რომ 
ტრადიციული სოციუმი დიდ ყურადღებას უთმობდა ქორ­
წინების საკითხს. სვანეთში, რასაკვირველია არსებობდა 
ყველა ის ტრადიცია, რაც ქორწინებასთან დაკავშირე­
ბული ქრისტიანული კანონიკით იყო ნასაზრდოები, ამ­
ას გარდა, სვანები კიდევ უფრო შორს წასულ ნათესაურ 
ხაზებს ინარჩუნებდნენ და არ არღვევდნენ ტარდიციული 
ქართული ნათესაობის სისტემას, ქორწინების მკაცრ ეგ­
ზოგამიურობას. აუცილებელი ფაქტორი დაქორწინები­
სათვის იყო ფიზიკური და გონებრივი სიმრთელეც.

მუცლადმყოფი ჩვილის მოკვდინება (აბორტი) უმძიმეს 
ცოდვად ითვლებოდა. ბავშვის, თუნდაც, ჯერაც მუცლად­
მყოფის სრულუფლებიან ადამიანად აღქმის გამოხატუ­
ლებაა ლამპრობის ხალხური დღეობა (ბალსქვემოთ მისი 
სახელია „ლიჩედურალ”): თუკი ამ დროს ოჯახში არის ორ­
სული ქალი, მუცლდამყოფი ჩვილის სახელზეც მზადდება 
პატარა ლამპარი და ეს ლამპარიც უერთდება სხვა ლამ­
პრებს. აგრეთვე, მოზრდილებთან ერთად, ყოველ ბიჭუ­
ნას, მოაქვს თავისი ლამპარიც სასოფლო მოედნისაკენ, 
რადგან იგი მომავალი მხედარია წმიდა გიორგისა, ვისაც 
ეძღვნება ეს ტრანსფორმირებული რიტუალი. 



124

არსებობდა მელოგინე ქალის კვების კონკრეტული 
რაციონი, ისევე როგორც მთელ საქართველოში (გოცი­
რიძე 2007). ოჯახი არიდებდა მას მძიმე ფიზიკურ სამუ­
შაოს. ბუნებრივია, ჩვილის კვების რაციონიც სვანეთში 
განსხვავებული იყო. სპეციფიკურად იკვებებოდა მეძუ­
ძური დედაც. მას სამ წლამდე მხოლოდ მსუბუქი საქმით 
ტვირთავდნენ.

რასაკვირველია, ტრადიციული სოციუმი ზრუნავდა 
მოზარდის ფიზიკურ და გონებრივ სიმრთელეზე. ახალ­
დაბადებულის სახელზე ოჯახში სრულდებოდა სპეციალ­
ური ლოცვები. აგრეთვე, შვილიერების სიხარულის გამო 
მადლიერების გამომხატველი დღეობები და რიტუალებ­
იც სრულდებოდა. მათგან განსაკუთრებით მასშტაბურია 
„ლიჩანიშობის” დღეობა, რომელსაც აღნიშნავს იფარის 
თემის მოსახლეობა. მადლიერი იფარელი მშობლები მიდი­
ან ჩანის წმიდა გიორგის ეკლესიასთან და მადლიერების 
ნიშნად სწირავენ მაღალ ტარზე/ჭოკზე ასხმულ მანდი­
ლებს, დროშის სახისად მოწყობილს. ადრე ამ დღეობას 
ესწრებოდნენ მხოლოდ იფარელები და მათი გათხოვილი 
ასულები („ჰასუიშ”). დღეისათვის კი აქ ლოცულობს უკვე 
ნებისმიერი მსურველიც. მადლიერი მშობლები სამი წლის 
განმავლობაში მოდიან ჩანის წმიდა გიორგის ეკლესიაში 
და მადლობას უძღვნიან მას. აქ ლოცულობენ შვილიერე­
ბის მსურველი წყვილებიც. მიაქვთ შესაწირავიც. ბავშვთა, 
მოზარდთა და ზოგადად ნებისმიერი ასაკის ადამიანთა 
ფსიქიკური სიმრთელისათვის, გუნება-განწყობის გაუმ­
ჯობესებისათვის, ლოცვა სრულდებოდა ეპილეფსიისაგ­
ან გამოჯანმრთელებისათვისაც და ეს ტრადიცია ახლაც 
გრძელდება ბეჩოს თემის სოფელ გულის მთავარანგელო­
ზის ეკლესიასთან („გულა გაბრელ”) და სხვ.

ძალიან მნიშვნელოვანი იყო ოჯახის წევრების დამო­



125

კიდებულება მცირეწლოვანთა მიმართ. მათ ეპყრობოდნენ 
როგორც თანასწორებს. 10-12 წლმადე ბავშვები, ძირი­
თადად, თამაშით ერთობოდნენ, ხოლო შემდეგ მათ უკვე 
რთავდნენ საოჯახო საქმეებში და აჩვევდნენ მეურნეობის 
მართვას. 

აღზრდის ტრადიციული სისტემა აუცილებლად მიიჩ­
ნევდა აღსაზრდელთათვის სათამაშოებისა და თამაშების 
შერჩევას ბავშვების სქესობრივი კუთვნილებიდან გამომ­
დინარე: გოგოებს და ბიჭებს განსხვავებული სათამაშო­
ები ჰქონდათ. ბიჭებისათვის მამები თლიდნენ სათამაშო 
მშვილდ-ისრებს, თოფებს, ხმლებს, მათ ასწვლიდნენ ჭი­
დაობას, ცხენზე ჯდომას, მთებსა და კლდეებზე სიარულს, 
თხილამურებით სრიალს… გოგოებისთვის კი ძირითად 
გასართობად თოჯინებს – „დედოფლებს” კერავდნენ. სვა­
ნეთში ნაჭრებისაგან ამზადებდნენ სათამაშო თოჯინებს 
– „დედოფლებს”, რომელთაც სვანურად „დალილდ” ჰქვია. 
თოჯინას სახესაც ლამაზად მოუხატავდნენ. გოგონებიც 
ინტერესდებოდნენ თოჯინისათვის ახლა-ახალი სამოსის 
შეკერვით და უფროსებისაგან ჭრა-კერვის ელემენტებს 
სწავლობდნენ, შემდეგ უკვე წამოზრდილნი უმცროს დებს 
თავადაც უკერავდნენ თოჯინების კაბებს. გოგონების 
ჩართვა საშინაო მსუბუქ საქმიანობაში დაახლოებით 10 
წლიდან იწყებოდა, ბავშვები დედებს ეხმარებოდნენ სახ­
ლის დაგვა-დასუფთავებაში, სარეცხის რეცხვაში და სხვა 
საქალებო საქმეში. 

მართალია, მოზარდები ასრულებდენ სხვადასხვა სა­
ოჯახო საქმეს: დადიოდნენ სამწყემსურში, მიჰქონდათ ყა­
ნებში და სათიბებში საგზალი და ა.შ. მაგრამ მაინც ბევრი 
დრო რჩებოდათ გართობისა და დასვენებისთვისაც.

სვანეთის ტრადიციულ ყოფაში არსებული ხალხური 
თამაშობები მეტად გონივრული და აღმზრდელობითი სა­



126

ხისა იყო. ზოგიერთი თამაში მოზარდში სხვადასხვა სამ­
ხედრო საქმისადმი მიდრეკილებას ზრდიდა, ზოგიერთიც 
გონებას ავარჯიშებდა. თამაშობათა ერთ ნაწილს რთული 
სიუჟეტი არ ჰქონდა, ისინი შეჯიბრებითობის პრინციპზე 
იყო აგებული და მოზარდში ავითარებდა ხტომის, სირბი­
ლის, ნიშანში სროლის, ქვის ტყორცნის, ჭიდაობის უნარ-
ჩვევებს; ზოგიც, მაგალითად, „გირგითელა”, განსაკუთრე­
ბულად ზრდიდა გამძლეობის უნარს. ბავშვებს სჩვეოდათ 
ხის წკნელებზე გადაჯდომა და „დოღის” გამართვა, ხეებზე 
ცოცვა, მომცრო ზომის ოჩოფეხებით სიარული, 14 წლი­
დან ვაჟებს აჩვევდნენ საჯილდაო ქვის აწევას. თამაშობე­
ბი „ლიყანსგუნალ”-ი და „ლიპეჟუნალ”-ი ავითარებდა არა 
მხოლოდ ფიზიკურ მონაცემებს, არამედ ჭკუა-გონებასაც 
და ა.შ. (ღოღობერიძე 1970).

ზოგიერთი თამაშობა არქაული ხანიდან მომდინარე 
იყო და მათში მითოლოგიური პასაჟებიც იკვეთება, მა­
გალითად, „ნიშხა-ნიშხა ბარბალუკა” მოზარდს სრულიად 
ბუნებრივად აკავშირებდა წინაპართა მსოფლხედვის არ­
აქულ პასაჟებთან, ხოლო თამაშობა „ლიდბაშ” მოზარდში 
აღვივებდა რელიგიურ ხედვას. „ლიდბაშ” იმართებოდა 
ხანგრძლივი გვალვის ან წვიმიანობის დროს და თავისთავ­
ში შეიცავდა ხალხური ლოცვის რიტუალს. თუკი სოფელს 
გვალვა ან წვიმიანობა შეაწუხებდა, ბავშვები იკრიბებოდ­
ნენ, მთელ სოფელს კარდაკარ ჩამოივლიდნენ და შესაწი­
რავს აგროვებდნენ (ყველი, ფქვილი, ტკბილეული). შემდეგ 
გადიოდნენ სოფლის განაპირას, შეკრებდნენ ფიჩხს, დაან­
თებდნენ კოცონს, შეგროვილი ფქივილისა და ყველისაგან 
აცხობდნენ ხაჭაპურებს და ღმერთს გამოდარებას ან გაწ­
ვიმებას შესთხოვდნენ. არსებობდა ისეთი „დედოფალაც”, 
რომელსაც „ქორწილს” უხდიდნენ ან „დაკრძალავდნენ”, ამ 
დროს ორივე რიტუალს ბავშვები გაითამაშებდნენ იმ სა­



127

ხით და ფორმით, რასაც ყოფაში ხედავდნენ ქორწილებსა 
და გასვენებებში (სატირალში). ხშირად თოჯინისათვის 
სახლს აკეთებდნენ. სახლი, ბუნებრივია, ტრადიციულ სავ­
ნური საცხოვრებლის (ქორ) ფორმისა მზადდებოდა. შესა­
ბამისად, ისინი უკვე ბავშვობიდან ხდებოდნენ მშენებლო­
ბის ტრადიციის ერთგვარი მატარებელნი. 

ზამთრობით ბიჭები ადგილობრივ დამზადებული თხი­
ლამურებითა და ციგებით სრიალს სწავლობდნენ, ეჩვე­
ოდნენ ღრმა თოვლსა და სიპ ყინულზე სიარულს. დიდების 
კვალდაკვალ, თვითონაც აგებდნენ „თოვლის კოშკებს” და 
გაითამაშებდნენ, მაგალითად, „ლიმურყვამალის” რიტუ­
ალს. 

ადრეული სოციალიზაციის პერიოდშივე ხდებოდა მო­
ზარდის ჩაბმა რელიგიურ რიტუალებში. მოზარდი ყოფით 
ყოველდღიურობაში ადევნებდა თვალს საოჯახო თუ სა­
სოფლო ლოცვებს, სამზადისს რელიგიური დღეობისათ­
ვის, იცავდა იმ აღკვეთებსა და წესებს, რაც წინ უძღოდა 
ამა თუ იმ რიტუალს. 10-12 წლიდან ზოგიერთ ოჯახში ბავ­
შვებიც მარხულობდნენ და საგულდაგულოდ იცავდნენ 
რელიგიურ წესებსა და ნორმებს.

მოზარდის სულიერი ფორმირების მხრივ ოჯახთან ერ­
თად, დიდი ადგილი ეჭირა სასოფლო შეკრების მთავარ ად­
გილს – სასოფლო მოედანს. სასოფლო მოედანზე (სუიფ) 
თავს იყრიდა მთელი სოფელი საღამოობით და უქმე დღე­
ებში, ხოლო ბავშვები თითქმის მთელ თავისუფალ დროს 
იქ ატარებდნენ. 

სვანეთის სასოფლო მოედნები საკრალური ადგილე­
ბია, რადგან ყოველ მათგანს ამშვენებს ეკლესია (ან შემო­
ნახულია ნაეკლესიარი). მოედანი ხშირად წრიული ფორ­
მისაა და მას გალავანიც აქვს შემორტყმული. მოედნებზე 
დგას იფნის, მუხის ან ცაცხვის ხეები, რომლებიც ეკლესი­



128

ის სიახლოვიდან გამომდინარე „წმიდად” ითვლება და საკ­
რალურია (გუჯეჯიანი 2008).

სასოფლო მოედანი, გარდა იმისა, რომ იგი სოფლის 
საკრალური და კომპოზიციური ცენტრია, ამავე დროს 
მნიშვნელოვანი აღმზრდელობითი კერაც იყო. სასოფლო 
მოედნებზე იკრიბებოდა მთელი სოფელი, როდესაც იქ 
წყდებოდა სამრთლებრივი ან სასოფლო მნიშვნელობის 
საკითხები. ზოგიერთ სასოფლო მოედანს ქვის სკამებიც 
ამკობდა, სადაც სოფლის საგვარეულოების მამაკაცები 
ჩამოსხდებოდნენ ბჭობის დროს. აქ წყდებოდა ყოველი სა­
ჭირბოროტო საკითხი. სასოფლო მოედანი საზოგადო ად­
გილი იყო და იქ მისვლა ყველას შეეძლო, მათ შორის, უცხო 
სტუმარს ან დევნილსაც, რასაკვირველია, ქალებსაც. ამ 
მხრივ შეზღუდვები სვანებს არ ჰქონდათ. ქალს სვანეთ­
ში მხოლოდ რამდენიმე ეკლესიაში შესვლა ეკრძალებოდა 
(მაგალითად, სკალდის მთავარნგელოზი). ეს ეკლესიები, 
კვლევა-ძიების მიხედვით, ძველად იყო მამათა მონასტრე­
ბი. ამ ეტაპზეც შემორჩენილია ქვემო სვანეთში, სკლადის 
ეკლესიის კრძალულად დაცვის წესი. ქალი ესწრებოდა 
სხვა ყველა ეკლესიის წირვა-ლოცვას, ხოლო ხალხური 
ლოცვების დროს, ქალები რიტუალებს ატარებდნენ ეკ­
ლესიების მინაშენში, რომელიც „ლადბაშ”-ის სახელითაა 
ცნობილი. აქ მათ მუდამ ახლდნენ ქალიშვილები და მცი­
რეწლოვანი გოგონები (ბარდაველიძე 1939). „ლადბაშ”-ი 
საეკლესიო კომპლექსის საქალებო მხარეა. რასაკვირვე­
ლია, ქალები ეკლესიაში არ მიდიოდნენ მშობიარობიდან 
40 დღის გასვლამდე და ე.წ. დედათა წესის დროს. ამგვარი 
აკრძალვები, ცხადია, საეკლესიო სწავლებიდან მოდიოდა. 

სასოფლო მოედანზე მისული ადამიანი ერთგვარად 
დაცულად გრძნობდა თავს, რადგან ამიერიდან მასზე მთე­
ლი სოფელი იზრუნებდა. სასოფლო შეკრებებზე დგებოდა 



129

საეკლესიო დღეობათა მომზადების გეგმები, სასოფლო 
დანიშნულების გზების გაყვანის, ხიდების გადების და 
სხვა სამეურნეო საქმეები, აქვე განიხილებოდა ზოგიერთი 
სამართლებრივი სახის პრობლემაც ჩვეულებითი სამარ­
თალწარმოების ფარგლებში.

მნიშვნელოვან შეკრებებს მამაკაცები (სრულწლო­
ვანები) ესწრებოდნენ, მაგრამ ოჯახის უფროსის შინ არ­
ყოფნის ან გარდაცვალების შემთხვევაში თავყრილობაში 
ოჯახის უფროსი ქალიც მონაწილეობდა, იგი შუახნის ას­
აკისა მაინც უნდა ყოფილიყო. ხანდაზმული ადამიანების, 
მათ შორის, ქალების ჩართულობა სასოფლო მნიშვნელო­
ბის საქმეების გადაწყვეტაში ძლიერი ფაქტორი იყო შუახ­
ნის ასაკის კრიზისის დაძლევისათვის და გარკვეულ კომ­
ფორტს უქმნიდა ასაკოვან ადამაინებს. ცნობილია, რომ 
ამ მხრივ, ტრადიციული ქართული ცხოვრების წესი ბევრ 
ისეთ პრობლემასაც კი შესაშური წარმატებით აწესრიგ­
დებდა, რაც თანამედროვე საზოგადოებისთვისაც გადა­
უჭრელ პრობლემად გვევლინება. ნინო მინდაძის დაკვირ­
ვებით, „შუახნის ასაკის კრიზისის დაძლევის ერთ-ერთი 
მიზეზი ქართველთა ცხოვრების წესშიც უნდა ვეძიოთ. 
შუახნის ასაკიდან თანდათან მცირდებოდა ქალის ფიზი­
კური დატვირთვა და მისი ფუნქცია ძირითადად ოჯახის 
საშინაო საქმიანობითა და ბავშვების აღზრდით შემოიფ­
არგლებოდა... შუახნის ასაკიდან იწყებდა ქალი ოჯახის 
მეურნეობის გაძღოლასაც, რაც უმეტესწილად ღრმა მო­
ხუცებულობამდე გრძელდებოდა. სვანეთში ოჯახის უფ­
როს ქალს ებარა მთელი წლის მოსავალი... და უიმისოდ 
ვერავინ ვერაფერს გასცემდა ოჯახიდან... იგი ანაწილ­
ებდა ოჯახში მყოფ დანარჩენ ქალებს შორის სამუშაოს... 
შუახნის ქალები გარკვეულ პრივილეგიებს იღებდნენ რე­
ლიგიური კულტმსახურების თვალსაზრისითაც” (მინდაძე 



130

2003, 26-27). ანუ, შუახნის ქალები სვანების ტრადიციულ 
საზოგადოებაში მნიშვნელოვან ადგილს იკავებდნენ, დი­
დი იყო მათი სოციალური სტატუსი და პრესტიჟი, რაც 
გენდერული ბალანსის განმაპირობებელი ფაქტორი იყო 
და ამგვარი სოციალური პრესტიჟით გარკვეული მოტივა­
ცია უჩნდებოდათ მოზარდ და ახალგაზრდა გოგონებსაც. 

აღსანიშნავია ის გარემოებაც, რომ სვანეთის ტრადი­
ციულ ყოფაში, თვით სამართლებრივი ხასიათის პრობლე­
მის გადაწყევეტის დროსაც კი ჰქონდა მანდილოსანს ხმის 
უფლება და მას აზრსაც ეკითხებოდნენ. ცნობილია არა­
ერთი ქალი, ვინც მედიატორის ფუნქციასაც ასრულებდა 
(გუჯეჯიანი 2008). 

სუიფებში განსახილველი საკითხები თემატურად ასე 
ჯგუფდება: ჩვეულებითი სამართალი, სასოფლო-სამე­
ურნეო ხასიათის პრობლემა, საეკლესიო დღეობის მე­
ნეჯმენტი... ბუნებრივია, რომ მოზარდები, შეკრებილნი, 
მოშორებით, თვალყურს ადევნებდნენ სრულწლოვან თანა­
სოფლელთა შეკრებებს, მათ მსჯელობას, ქცევის წესებს, 
უფროს-უმცროსობის ეტიკეტს, ზრდილობიან სიტყვა-პა­
სუხს, ყოველივე ეს ბუნებრივად უყალიბებდა მოზარდებს 
ქცევის წესებსა და ეთიკურ ნორმებს. მოზარდი თანამო­
ნაწილე იყო ყოველდღიური ყოფისა და სოფლის ცხოვრე­
ბაში ჩართულობა მას თანაგანცდის ფსიქოლოგიურ გან­
წყობას უქმნიდა, ანუ, უყალიბებდა პასუხისმგებლობის 
გრძნობას. 

მოზარდს ესმოდა რა ამა თუ იმ სამართლებრივი და­
ვის შინაარსი, მოდავეთა არგუმენტები თუ ძველი მსგავსი 
ამბების შედარებები (ჰარაკ) მიმდინარე ამბავთან, თავის­
თავად შეიმეცნებდა ჩვეულებითი სამართლის ნორმებს. 
ძველქართული სახელმწიფო და საეკლესიო სამართლის 
ნორმებით ნასაზრდოები სვანური ჩვეულებითი სამართა­



131

ლი, მისთვის ცხოვრების წესის წარმმართველი მექანიზმი 
ხდებოდა. 

სასოფლო მოედნებში აღმართულ ეკლესიებთან 
სრულდებოდა რელიგიური დღეობები. მოზარდი ესწრე­
ბოდა ყველა დღეობას, ამ მხრივ, აკრძალვები არ არსებობ­
და. სმენით და ხედვით იგი სწავლობდა რელიგიური რი­
ტულების არსს, ლოცვის ტექსტებს, ეკლესიასთან ქცევის 
წესებს, ლოცვის წესებს.

სასოფლო მოედნები წარმოადგენდა ხალხური მუსი­
კალური შესაძლებლობების გამოვლენის არენასაც. აქ 
იმართებოდა ფერხულები, აქ სრულდებოდა რელიგიური 
საგალობლები თუ სხვა სახის სიმღერები. მთხრობელთა 
გადმოცემით, მათ სწორედ ბავშვობაში ისწავლეს სიმღერა 
და ცეკვა, როდესაც მოზრდილები გვერდით იყენებდნენ 
და აჩვევდნენ ფერხულის ილეთებსა და სიმღერის ხმებს 
(თათარაძე 1976).

სვანი ბიჭები ადრეული ასაკიდანვე ებმებოდნენ 
სადღეობო სამზადისაა და რელიგიურ რიტუალებში. ის­
ინი მამების, ბიძებისა და ბაბუების გვერდით ესწრებოდ­
ნენ სადღეობო სამზადისს. გოგონებიც დაჰყვებოდნენ 
დედებს, მამიდებს, ბიცოლებსა და ბებიებს სალოცავებში 
(ღვთისმშობლისა და წმიდა ბარბარეს ეკლესიებში) და მო­
ნაწილეობდნენ ე.წ საქალებო ლოცვებში. ანუ, ბავშვები, 
ადრიდანვე ებმებოდნენ ცხოვრების ფერხულში და თა­
ვისთავდ ხდებოდნენ ტრადიციული ცხოვრების წესისა და 
ნორმების მიმდევრები.

სასოფლო მოედნებს კიდევ ერთი ფუნქცია ჰქონდა, 
იქ მოსახლეობა შრომით საქმიანობასაც ეწეოდა. ჯერ კი­
დევ მეოცე საუკუნის 50-იან წლებამდე მოედანზე ამუშავ­
ებდნენ საჭაპანე ტყავს, რაც დიდ ფიზიკურ დატვირთვას 
ითხოვდა და თანასოფლელები ერთმანეთს ენაცვლებოდ­



132

ნენ; ზოგ მოედანზე იდგა ტყავის მოსაქნელი ხელსაწყო, 
რომლითაც ტყავი მუშავდებოდა და ამაშიც სოფელი ერ­
თმანეთს ეხმარებოდა. ბევრ სასოფლო მოედანზე იდგა 
თოფისწამლის სანაყი ქვებიც, რასაც ძველად იყენებდნენ. 
მოზარდი ბავშვობიდან აკვირდებოდა მოზრდილთა შრო­
მით საქმიანობას და თანაზიარი ხდებოდა ამ ცოდნისა.

ოჯახთან ერთად, სწორედ სასოფლო მოედანი იყო ის 
ადგილი, სადაც სხვადასხვა ასაკისა და სქესის ადამიანები 
ერთად იყრიდნენ თავს, სადაც ბუნებრივად ხდებოდა წი­
ნაპართა მიერ დაკანონებული ქცევის ნორმების, წესებისა 
და ადათის მოზარდთათვის გადაცემა. და რადგანაც „ყო­
ველი ცალკეული პიროვნების ცხოვრება გახსნილია სოფ­
ლიონთთათვის, მისი ყოველი არაორდინალური ქმედება 
საჯარო განხილვის საგანია” (კანდელაკი 1995, 265), ამ­
იტომ, სუიფებშივე მიიღებოდა ამა თუ იმ ტრადიციული 
ნორმის დარღვევის აღმკვეთი ღონისძიება, იქვე აღინიშ­
ნებოდა საზოგადოების რომელიმე წევრის სიქველე, ვაჟ­
კაცობა, ზნეობრიობა, კდემამოსილება.

წმინდა ფიზიკურ წვრთნასთან (ბიჭებისათვის) და 
ხელსაქმეში გაწაფვასთან (გოგონებისათვის) ერთად, სა­
სოფლო მოედნებზე მოზარდი პიროვნულადაც ყალიბ­
დებოდა. ბავშვის აღზრდა ჯანსაღი ხალხური გამოცდი­
ლების საფუძველზე განაპირობებდა ისეთი პიროვნების 
ჩამოყალიბებას, რომელსაც ნაკლები კონფლიქტი ექნე­
ბოდა გარე სამყაროსთან, იქნებოდა რა უკვე საუკუნე­
ობით გამოცდილი და აპრობირებული ფასეულებების მა­
ტარებელი და ტრადიციული ქცევის წესებით მცხოვრები 
ადამიანი, რითაც დაცული იქნებოდა მემკვიდრეობითობ­
ის პრინციპიც. 

ვაჟა-ფშაველა ერთ ეთნოგრაფიულ ჩანახატში შე­
ნიშნავს „დიაღ, უყვარს სოფელს თავი და უფრთხილდება 



133

კიდეც თავს ბევრით მეტად, ვიდრე ცალკე წევრნი სოფლი­
სანი ერთმანეთს” (ვაჟა-ფშაველა 1986, 374). ესე იგი, ყო­
ველი კონკრეტული ტრადიციული სოციუმი ცდილობს თა­
ვის კულტურულ-ისტორულ გარემოში გამომუშავებული 
ღირებულებების შენარჩუნებასა და გადაცემას მომავალი 
თაობებისათვის. ამგვარი „კულტურული რეპროდუქციის” 
მრავალგზისობა, სვანეთის მაგალითზე, ოჯახებსა და სა­
სოფლო მოედნებზე ხორციელდებოდა, ძირითადად. 

ოჯახებსა და სასოფლო მოედნებზე ეუფლებოდნენ 
მოზარდები უფროს-უმცროსობის ეტიკეტს. ცნობილია, 
ტრადიციულ ქართულ ყოფაში ზოგადად და მათ შორის, 
სვანეთშიც, განსაკუთრებით საპატიო ადგილას ხანდაზ­
მულები ისხდნენ, მათ ეძლეოდათ პირველი სიტყვის თქმის 
უფლება. ისინი წარმართავდენ საუბარს, მაგრამ ამგვარ 
შეხვედრას არ ჰქონდა მენტორული და მომაბეზრებელი 
ხასიათი, ცოდნის და ეთიკური ნორმების გადაცემა სრუ­
ლიად ბუნებრივად ხორციელდებოდა: სასოფლო მოედნის 
გალავნის გაყოლებით ჩამწკრივებულ ლოდებზე ჩამომ­
სხდარი მოხუცები ყვებოდნენ თავიანთ თავგადასავალს, 
წარმოთქვამდნენ ცნობილ გმირთა სადიდებლებს, იხსე­
ნებდნენ ძველ ამბებს, ადათებს, რაც მსმენელზე და გან­
საკუთრებით, მოზარდზე, წარუშლელ შთაბეჭდილებას 
ახდენდა. საქალებო მხარეს მოხუცი ქალები გოგონებს 
ხელსაქმეს (რთვა, ქსოვა, ქარგვა) ასწავლიდნენ. მოედ­
ნის სხვა ნაწილში ჭაბუკები ბიჭებს წვრთნიდნენ ჭიდა­
ობაში, ქვების აწევაში, ავარჯიშებდნენ ხეებზე ცოცვაში. 
სასოფლო მოედნებზე ხშირად გაისმოდა ხალხური სიმღე­
რები, იმართებოდა ფერხულები, მწუხრის ჟამს ჭუნირის 
(ჭიანური) ჰანგებს აკვნესებდნენ. ერთი ასეთი სასიამოვ­
ნო თავყრილობის შესახებ ძველ სვანურ სიმღერაშიცაა 
მოთხრობილი:



134

	 „შემიყვანეს სუიფში,
	 სუიფი მწკრივად სიმღერას ადგა.
	 ყველგან ვყოფილვარ, ყველაფერი მინახავს,
	 ამისთანა შეკრებილობა, არ მინახავს” 
			   (სვანური პოეზია 1939, 158-159).
სასოფლო მოედნებზე შეკრებილი საზოგადოება ტრა­

დიციული ქცევის ნორმებს ემორჩილეობდა, იქ მყოფს ეკ­
რძალებდა ჩხუბი, ხმაური, აყალ-მაყალი, რომ არაფერი 
ვთქვათ, ბილწსიტყვაობაზე, რაც საერთოდ, უცნობია სვა­
ნეთის ტრადიციული ყოფისა და სვანური მეტყველები­
სათვის (გუჯეჯიანი 2008). 

სვანეთის ოჯახები და სასოფლო მოედანი ის გარემო 
იყო, სადაც ტრადიცული ცოდნა და ქცევის ნორმები გა­
დეცემოდა თაობიდან თაობას და მოზარდი ადრეული სო­
ციალიზაციის პერიოდშივე შეიმეცნებდა წინაპართათვის 
ნორმად მიჩნეულ ცხოვრების წესს (რელიგიურ და სოცი­
ალურ ნორმებს).

ტრადიციული სოციუმის ძირითად ნიშნებს სვანეთის 
საზოგადოება თვით საბჭოთა დროშიც ინარჩუნებდა. 
იმ ეპოქაში ბავშვი და მოზარდი ძირითად დროს ჯერ კი­
დევ ტრადიციულ გარემოსა და სკოლაში ატარებდა, ანუ, 
ბავშვის მსოფლხედვა არსებული ღირებულებითი სისტე­
მით ყალიბდებოდა და საბჭოთა იდეოლოგიური გავლენა 
მეტ-ნაკლებად ერწყმოდა ტრადიციულ ცოდნას. საბჭო­
თა კავშირის დაშლის შემდეგ თავისუფალი საქართველოს 
თავსდატეხილი კატაკლიზმები (არსებული ეკონომიკის 
მოშლა, საბჭოთა მეურნეობების ნგრევა, უცნობ ეკონომ­
იკურ ფორმაციაზე გადასვლა, მასობრივი უმუშევრობა, 
თვითდასაქმების გზების ძიება, ომები, მრავალი სახის 
ყოფითი პრობლემა..) აპირობებს მიგრაციასაც და ბავშვე­
ბის ნაწილის სოციალიზაცია ხდება არასრულ ოჯახში, ან 



135

მხოლოდ ბებიისა და პაპის ან ნათესავების გარემოში. ამას 
დაერთო განათლების რეფორმის პროცესი. ამასთანავე, 
მთელი მსოფლიოსათვის უდიდესი გამოწვევა – გლობალი­
ზაცია და ინტერნეტსივრცის მიერ ბავშვთა და მოზარდთა 
გონების დაპყრობა – აისახა საქართველოზეც და სერიოზ­
ული გავლენა მოახდინა მოზარდთა ფორმირებაზე. ტრა­
დიციული გარემოსადმი გაუცხოების მომენტებს ზრდის 
სატელევიზიო სივრციდან ქართული მხატვრული, დოკუ­
მენტური ფილმების გამოდევნა, შემეცნებითი გადაცემე­
ბის ნაკლებობა და უცხოური სერიალები სიჭარბე. ამავე 
დროს, როგორც ქალაქად, ასევე სოფლადაც მკვიდრდება 
აქამდე ჩვენთვის უცხო გასართობი ცენტრების სივრცე­
ები, რომელთა პროგრამები თითქმის სრულიად ინგლი­
სურენოვანია: სიმღერებიც, თამაშობებიც, ანიმაციური 
პერსონაჟებიც და ასეთ გარემოში ბავშვი ნაკლებ ინტე­
რესდება თავისი ეროვნული კულტურით. ბოლო წლების 
განმავლობაში იცვლება ლხინისა და ჭირის სუფრის გა­
დახდის ფორმები. თუკი აქამდე საქორწილო და ქელე­
ხის სუფრის მომზადებაში ოჯახს მთელი სოფელი ეხმა­
რებოდა – ფიზიკური შრომითაც და შესაწირითაც, ახლა 
ხშირად სუფრის მომზადებისთვის ქალაქიდან ქირაობენ 
შესაბამის ჯგუფს. მოზარდები უკვე ამ კონკრეტული 
შრომითი ურთიერთდახმარების ფაქტებს ვეღარ ხედავენ 
და ვერც მონაწილეობენ მასში. თანდათანობით იკარგე­
ბა ტრადიციული ღირებულებითი სისტემის გარკვეული 
ელემენტები.

უნდა ითქვას, რომ სვანეთის წარსული გამოცდილე­
ბის ამსახველი ეთნოგრაფიული მასალა შესაძლებლობას 
გვაძლევს, წარმოვაჩინოთ ქართველთა აღმზრდელობითი 
სისტემის ისეთი სიცოცხლისუნარიანი ელემენტები, რომ­
ლებიც უაღრესად ჰუმანური ხასიათით გამოირჩეოდა და 



136

თანამედროვე გლობალიზაციის ფონზეც მნიშვნელოვა­
ნი დატვირთვის მქონეა. სვანეთში არსებული ხალხური 
აღზრდის სისტემა ქართული ეროვნული ღირებულებების 
რეალიზებისა და თანამედროვეობასთან ადაპტირების 
კუთხით დიდი პერსპექტივის შემცველია და ამიტომ ამ 
პრობლემის აქტუალიზირება სასიცოცხლოდ მნიშვნელო­
ვანია ქართული ეროვნული თვითმყოფადობის გადარჩე­
ნის კონტექსტში.

დამოწმებული ლიტერატურა:

ბარდაველიძე ვ. (1939), სვანურ ხალხურ დღეობათა კა­
ლენდარი, I, ახალწლის ციკლი, ტფ.

გოცირიძე გ. (2007), კვების ხალხური კულტურა და სუფ­
რის ტრადიციები საქართველოში, თბ.

გუჯეჯიანი რ. (2008), ქართველ მთიელთა მენტალობის 
ისტორიიდან (სვანეთი), თბ.

ვაჟა-ფშაველა (1986), ვაჟა-ფშაველა, ჩვენი სოფელი, – 
თხზულებანი, თბ.

თათარაძე ა. (1976), ძველი ქართული (სვანური) ფერხუ­
ლები, თბ.

კანდელაკი მ. (1995), სოციალური სიმბოლიკა ქართველ 
მთიელთა ტრადიციულ ყოფში, სადოქტორო დისერ­
ტაცია, თბ.

კაპანაძე ნ. (1986), ბავშვის აღზრდის ქართული ხალხური 
წეს-ჩვეულებანი, – ტრადიცია და თანამედროვეობა, 
N16, თბ.

კაპანაძე ნ. (2001), აღზრდის ხალხური წესები სვანეთში 
(ეთნოგრაფიული მასალის მიხედვით) – კრ., ისტორი­
ულ-ეთნოგრაფიული ძიებანი, #3, თბ.



137

მინდაძე ნ. (2003), ადამიანის სიცოცხლის ასაკობრივი 
ციკლებს ფსიქო-ფიზიოლოგიური თავისებურებანი 
და ცხოვრების ტრადიციული წესი, „ჩუბინი”, N2, თბ.

ღოღობერიძე ნ. (1970), ხალხური აღზრდის წესები სვა­
ნეთში (თამაში და სათამაშოები), – კრ., სვანეთის 
ეთნოგრაფიული შესწავლისათვის, ს. ჯანაშიას სახ. 
საქართველოს სახელმწიფო მუზეუმი, თბ.

 

GUJEJIANI ROZETA

THE SYSTEM OF UPBRINGING AND STAGES OF 
SOCIALIZATION IN TRADITIONAL GEORGIAN LIFE 

AND CONTMPORARY SITUATION (SVANETI)

The traditional Georgian everyday culture is presented with 
particular clarity in ethnographic material. In traditional society 
there are preserved the most important values ​​of the ethnos, which 
were transmitted from generation to generation through upbring-
ing.

Religion occupied a large place in the traditional upbringing 
system and throughout the Middle Ages it appeared as a power-
ful segment creating and developing national identity, culture and 
values, which also had a great influence on the formation of the 
upbringing system. The traditional upbringing system was the main 
pillar of the traditional way of life and therefore it occupied an im-
portant place in society

In Svaneti, even to our time, the traditional model of upbring-
ing, which was developed in the Georgian cultural-historical envi-



138

ronment throughout the long history, is still partially preserved. It 
was developed from generation to generation in a natural environ-
ment and was provided with knowledge of a humane nature.

A person born in a traditional society, during the early period of 
socialization, naturally became aware of the worldviews and values ​​
of his native society and shared local cultural-economic, legal, or 
ethnoecological knowledge and experience. Thus a child, natural-
ly, without any artificial intervention or methods of coercion, was 
involved in adaptation to the surrounding cultural-economic envi-
ronment, in understanding and developing traditional skills, ethical 
norms, etiquette, and forms of social solidarity.

In Georgian society, including Svaneti, there were rich tradi-
tions of a delicate attitude towards children. In the traditional Geor-
gian environment, a child was considered a full-fledged person who 
had both rights and duties. Traditional Georgian life distinguished 
the rules for raising sons and daughters, which was completely nat-
ural according the main characteristics of local life.

The main signs of traditional society were preserved by Svane-
ti society even during the Soviet era. In that era, children and ado-
lescents spent most of their time in a traditional environment and 
school, thus the child’s worldview was formed within the existing 
value system, and Soviet ideological influence was more or less 
combined with traditional knowledge. After the collapse of the So-
viet Union, the cataclysms that befell free Georgia (the collapse 
of the existing economy, the destruction of Soviet farms, the tran-
sition to an unknown economic formation, mass unemployment, 
the search for ways to self-employment, wars, many kinds of ev-
eryday problems..) also led to migration, and the socialization of 
some children took place in an incomplete family, or only in the 
environment of grandparents or relatives. This was accompanied 
by the process of educational reform. At the same time, Georgia 



139

facd the greatest challenge for the whole world – globalization and 
the conquest of the minds of children and adolescents by the In-
ternet. This had a serious impact on the formation of adolescents. 
The moments of alienation from the traditional environment are in-
creased by the expulsion of Georgian feature films and documenta-
ries from the television space, the lack of educational programs and 
the abundance of foreign series. At the same time, both in cities and 
in villages, were foundd the spaces of entertainment centers that 
were previously foreign to the local communities. The programs of 
those centers are almost entirely in English: songs, games, animat-
ed characters, and in such an environment, the child becomes less 
interested in his/her national culture. Certain elements of the tra-
ditional value system are gradually being lost. It must be said that 
the ethnographic material reflecting the past experiences of Svaneti 
allows us to present such viable elements of the Georgian educa-
tional system, which were distinguished by their extremely human 
character and have a significant load even against the background 
of modern globalization. The folk belief system existing in Svaneti 
holds great promise in terms of realizing Georgian national values ​​
and adapting to modernity, and therefore, addressing this problem 
is vitally important in the context of preserving Georgian national 
identity.



140

გიორგი ვახანგაშვილი

ბილასუვარის ყარაბაღიდან დევნილთა   
დასახლების კულტურის სახლი: ქორწინება, 
პოლიტიკური ლეგიტიმაცია და იძულებით 

გადაადგილება

წარმოდგენილ სტატიაში ნაჩვენებია, თუ როგორ შე­
იძლება ტრანსფორმირდეს კულტურის სახლის, როგორც 
სიმბოლური და მატერიალური სივრცის მნიშვნელობა საბ­
ჭოთა პროპაგანდისტული სივრციდან პოლიტიკური ლეგი­
ტიმაციის შექმნის პირველწყაროდ „ყარაბაღის ომის შემ­
დეგ იძულებით გადაადგილების კონტექსტში”. როგორც 
ცნობილია, საბჭოთა კავშირის პერიოდში კულტურის სახ­
ლებს ცალსახად იდეოლოგიური ფუნქცია გააჩნდათ – ეს 
იყო სივრცეები, რომელშიც კულტურული ღონისძიებები, 
პროპაგანდა და კოლექტივისტური რიტუალები იყრიდა 
თავს (Grant 2020; Igmen 2012). კულტურის სახლთა პოსტ-
საბჭოთა რეკონფიგურაციები ნაკლებადაა შესწავლილი. 
მიუხედავად ამისა, ამგვარი სივრცეები ხშირად მეხსიერ­
ების, ადამიანთა ყოფაში სახელმწიფოს არსებობის და ზო­
გადად, ადგილობრივი მოსახლეობის სოციალური ყოფის 
მნიშვნელოვან შრეებს მოიცავენ. იძულებით გადაადგი­
ლებულთა კონტექსტში მათი შესწავლა ასევე საინტერე­
სოა კუთვნილებისა და სახელმწიფოსთან ურთიერთობის 
ფორმების გამოსარკვევად. 

ეთნოგრაფიული კვლევა ეყრდნობა ჩემ მიერ 2022 წელს 
აზერბაიჯანში ბილასუვარის დევნილთა დასახლებაში მო­
პოვებულ მასალებს. როგორც მსჯელობიდან გამოჩნდე­
ბა, კულტურის სახლების შესწავლა დაკავშირებულია მათ 
სოციალურად კონსტრუირებულ სივრცედ კონცეპტუალ­



141

იზაციასთან, რადგანაც ამგვარი ანალიტიკური დაშვება 
საშუალებას იძლევა კულტურის სახლი და ასევე ნებისმი­
ერი სხვა სივრცითი თუ მატერიალური ობიექტი დანახულ 
იქნას, როგორც ადამიანთა ყოფისა და მიმდინარე მაკრო 
თუ მიკრო სოციალური და პოლიტიკური პროცესების ამ­
სახველი მოცემულობა და არა როგორც ადამიანთა მოქმე­
დებებისთვის შექმნილი არქიტექტურული ფორმა. ჰენრი 
ლეფევრის (Lefevre 1991) სოციალური სივრცის კონსტრუ­
ირების თეორიაზე დაყრდნობით, კულტურის სახლი და­
ნახულია, როგორც სივრცითი ტრიადა, რომელშიც ფიზი­
კური სტრუქტურა, რეპრეზენტაციული სიმბოლოები და 
ადამიანთა ყოველდღიური ყოფა ერთ მთლიანობას ქმნის, 
შესაბამისად, ბილასუვარის კულტურის სახლის შესწავ­
ლისას ყურადღება გამახვილდა როგორც სივრცით პრაქ­
ტიკაზე (კულტურის სახლის ინსტიტუციური გამოყენება 
და ადგილობრივთა ყოველდღიური რუტინული ქმედებანი 
ამ სივრცეში), ასევე სივრცის რეპრეზენტაციებსა (მის და­
გეგმარებაზე, სიმბოლოებსა და პოლიტიკურ მნიშვნელო­
ბაზე) და რეპრეზენტაციულ სივრცეზე (ამ სივრცესთან 
ინტერაქციის პროცესში ჩემი მთხრობელების აფექტურ 
გამოცდილებებზე). ამგვარი პერსპექტივა გამოკვეთს 
არამხოლოდ იმას, თუ როგორ ჩანს პოლიტიკური ძალა­
უფლება კონკრეტულ სივრცეში, არამედ იმასაც, თუ რო­
გორ მატერიალიზდება ის მისი დიზაინის, ადგილობრივთა 
მხრიდან სხვადასხვა სახის მნიშვნელობების მინიჭებისა 
თუ რიტუალური პრაქტიკების მეშვეობით. 

ბილასუვარის დევნილთა დასახლება სამხრეთ აზერ­
ბაიჯანში, ირანის საზღვრიდან 5-მდე კილომეტრში მდე­
ბარეობს. იგი რამდენიმე ათეულ კილომეტრზეა გადაჭი­
მული და აერთიანებს დევნილთა 11 სოფელს, რომლებიც 
ერთმანეთს ჩრდილოეთიდან ცენტრალური გზით უკავ­



142

შირდებიან. ამ 11-დან იმ სოფლის მშენებლობა, რომელ­
შიც მე 2022 წლის ეთნოგრაფიული კვლევისას ვცხოვრობ­
დი, 90-იანი წლების მიწურულიდან დაიწყო და 2004 წელს 
დასრულდა. ამ დროისათვის, აზერბაიჯანის მთავრობამ 
ბილასუვარის რაიონში დევნილთა დროებითი თავშესაფ­
რები დახურა და დევნილებს ახლად აშენებულ და გაუმ­
ჯობესებული ინფრასტრუქტურის მქონე დასახლებაში 
გადასცა საცხოვრებელი სახლები (UNHCR, 2004). მიუხ­
ედავად ამ გარემოებისა, დევნილებს, ჩემი მთხრობელების 
ინფორმაციით, საკუთარი საცხოვრებლის განახლება მას 
შემდეგაც არ შეუწყვეტიათ. 

2022 წელს დასახლებაში 450-მდე დევნილთა საცხოვ­
რებელი სახლი მდებარეობდა. დასახლების სამხრეთი ნა­
წილი უმეტესწილად მდელოს წარმოადგენდა, რომელსაც 
მეცხვარე დევნილები პირუტყვების საძოვრად იყენებ­
დნენ. ცენტრალური გზის ჩრდილოეთით სასოფლო-სამე­
ურნეო მიწები მდებარეობდა, რომლებიც დევნილთა სა­
კუთრებას წარმოადგენდა. მათ დიდ ნაწილს დევნილები 
სხვადასხვა ბოსტნეულისა და პირუტყვისათვის საჭირო 
მარცვლეულის მოსაყვანად იყენებდნენ, თუმცა, ამ ად­
გილასაც საძოვრების ფუნქცია ჰქონდა. დასახლებას გა­
აჩნდა თავისი ცენტრალური პარკი, ქორწინების სახლი8, 
სკოლა, საბავშვო ბაღი, მაღაზიები, ჩაი ხანა და სასაფლაო. 
ჩემი იქ ყოფნისას დილის 9 საათიდან დასახლების სხვა­
დასხვა ნაწილში მცხოვრები დევნილები სამსახურებში ავ­
ტომობილებითა და ველოსიპედებით ცენტრალური გზის 
გავლით გადაადგილდებოდნენ. ჩემი მთავარი მთხრობელი 
დაი, ხშირად მიმითითებდა დევნილთა დასახლებაში არსე­
ბულ ხალიჩების ქარხანაზე, რომელიც თურქულ-აზერბა­
იჯანულ კომპანიას ეკუთვნოდა და ძირითადად ქალები 

8. აზერბ: Şadlıq Sarayı.



143

იყვნენ დასაქმებულნი. აქ წარმოებული ხალიჩები, მისივე 
თქმით, მთელს აზერბაიჯანში იყიდებოდა.

ამ ყველაფერთან ერთად, ცენტრალურ გზასთან და 
სკოლასთან ახლოს მდებარეობდა კულტურის სახლიც. სა­
მეცნიერო ლიტერატურიდან ცნობილია, რომ კულტურის 
სახლებს (კლუბებს) საბჭოთა პერიოდში მნიშვნელოვანი 
სოციალური და იდეოლოგიური ფუნქცია გააჩნდათ. რო­
გორც წესი, სწორედ აქ იმართებოდა მნიშვნელოვანი პრო­
პაგანდისტული დებატები და კოლმეურნეთა ყრილობები, 
რაც დაწვრილებითაა აღწერილი ანთროპოლოგ ბრიუს 
გრანტის ნაშრომში (Grant 2020, 37). ყირგიზეთში ჩატარე­
ბული ეთნოგრაფიული კვლევის საფუძველზე ალი იგმე­
ნი (İğmen, 2012) ასკვნის, რომ კლუბების ფუქნცია ე.წ. „ჩა­
მორჩენილი” ყირგიზული ცხოვრების წესის აღმოფხვრასა 
და საბჭოთა იდეების ფართოდ გავრცელებაში მდგომა­
რეობდა, რაშიც აქტიურად იყვნენ ჩართული არამხოლოდ 
სახელმწიფო იდეოლოგები, არამედ ხელოვანები, მსახი­
ობები და ჩვეულებრივი მოქალაქეებიც კი (İğmen 2012, 2). 
აღსანიშნავია, რომ ამ ადგილებმა თავისი ფუნქცია შეინ­
არჩუნა საბჭოთა კავშირის დაშლის შემდეგაც, როდესაც, 
ავტორის მიხედვით, ერთ დროს ანტირელიგიური პროპა­
განდის ცენტრები რელიგიური მისიონერების ცენტრებად 
იქცა, ხოლო ასაკით უფროსი ყირგიზი მოქალაქეები ამ ად­
გილების მიმართ ნოსტალგიური დამოკიდებულებით გა­
მოირჩეოდნენ და ამავე სივრცეში აღნიშნავდნენ ოქტომ­
ბრის დიდი რევოლუციის დღეს (İğmen 2012, 146). 

კულტურის სახლი ბილასუვარის დევნილთა დასახლე­
ბის პირველი სოფლის ცენტრში, საშუალო სკოლის მოპირ­
დაპირე მხარეს, ცენტრალური გზის მიმდებარედ მდებარე­
ობდა. ცენტრის გვერდით არსებობდა სარიტუალო სახლი 
და შუშის ახალი შენობა, რომელიც, როგორც ამიხსნეს, 



144

სოფლის ახალი კულტურული ცენტრი უნდა ყოფილიყო, 
თუმცა, იმ პერიოდში მუდმივად დაკეტილი მხვდებოდა.

მიუხედავად იმისა, რომ კულტურის სახლის შენობას 
აზერბაიჯანელ დევნილთა დასახლებაში საბჭოთა წარ­
სული არ გააჩნდა (ის ხომ ყარაბაღის ომის დასრულებისა 
და დევნილთა დასახლების გაჩენის შემდეგ შეიქმნა) ეს 
ადგილი მაინც გამოირჩეოდა თავისებური იდეოლოგი­
ური დატვირთვით. აქედან გამომდინარე, ბუნებრივია 
აღმოცენდა შეკითხვები პოსტ საბჭოთა რეალობაში, ყა­
რაბაღის ომის შემდეგ აზერბაიჯანელ დევნილთა და­
სახლებაში შექმნილი კულტურის სახლის ზოგად მნიშ­
ვნელობასა და იმ აღქმებზე, რომლებიც ამ სივრცესთან 
უშუალოდ დაკავშირებულ პირებს თუ, ზოგადად, დევნი­
ლებს გააჩნდათ.

კულტურის ცენტრს სამამდე ადგილობრივი მამაკა­
ცი განაგებდა. მისი გასაღები აქედან მხოლოდ ორს ჰქონ­
და. იქიდან გამომდინარე, რომ ჩემს მთავარ მთხრობელ 
დაის სოფელში განსაკუთრებული სოციალური სტატუსი 
გააჩნდა, მისი თხოვნის საფუძველზე კულტურის სახლის 
განმკარგველმა მამაკაცებმა შენობაში შეშვებასა და  ამ 
ადგილის ისტორიის მოყოლაზე უყოყმანოდ განმიცხადეს 
თანხმობა. თარიღის დათქმის შემდეგ კულტურის სახლში 
დაიმ მიმიყვანა იმ დროს, როდესაც საკუთარი ქალიშვილი 
სკოლაში მიჰყავდა. გიდი შენობის შესასვლელთან დანარ­
ჩენ ორ შუახნის მამაკაცთან ერთად შემხვდა, რომლებიც, 
როგორც ამიხსნეს, აგრეთვე პასუხისმგებელნი იყვნენ 
კულტურის სახლის დაცვასა და მოვლაზე.

შენობაში შესვლიდან მალევე გავაცნობიერე, რომ ამ 
მეხსიერების ადგილს ისეთივე მნიშვნელოვანი ამბების 
მოყოლა და ჩვენება შეეძლო აზერბაიჯანელ დევნილებზე, 
როგორც უშუალოდ დევნილებს. შენობის შესასვლელშივე 



145

შევხვდი ყარაბაღის ომში დაღუპული შაჰიდების ფოტო­
ებს, რომელთა ზემოთაც დიდი ასოებით გამოკრული იყო 
ილჰამ ალიევის ციტატა: „ჩვენ სამართლიანად ვამაყობთ 
ჩვენი მემკვიდრეობით.”9 კედლებზე ეკიდა ყარაბაღთან 
დაკავშირებული რამდენიმე მნიშვნელოვანი ბანერი, მათ 
შორის ხარაბულბულის სიმბოლოები, აზერბაიჯანის დრო­
შები, შუშასთან დაკავშირებული გაზეთი10. გაზეთიდან გა­
მოყოფილი იყო ის თარიღები, რომლებიც აზერბაიჯანული 
მხარის პერსპექტივიდან ომის გარდამტეხ ეპიზოდებს წარ­
მოადგენდა, მაგალითად: შუშას დაკავების თარიღი (2020 
წლის 8 ნოემბერი), აღდამში აზერბაიჯანული ჯარის შეს­
ვლის თარიღი (2020 წლის 20 ნოემბერი) და ა. შ. ყარაბაღის 
თემატიკას აგრძელებდა კედლებზე განთავსებული რამ­
დენიმე ფოტო ჯიბრაილის რეგიონის შესახებ (შესაბამისი 
წარწერებით). მაგალითად საბჭოთა პერიოდში გადაღებუ­
ლი ფოტო წარწერით: „800 წლოვანი ჭადრის ხეები ქალაქ 
ჯიბრაილში”11 და „ჩაიხანა, ქალაქი ჯიბრაილი.”12 

ცალკე კედელი ეთმობოდა უშუალოდ დევნილთა 
დასახლების ისტორიის ამსახველ ფოტოებს. მათზე აღ­
ბეჭდილი იყო 2003 წელს ახლად აშენებული დასახლება, 
რომელშიც მხოლოდ მცირე ზომის საცხოვრებელი სახ­
ლები ჩანს და დღევანდელისაგან განსხვავებით, არ ფიქ­
სირდება სასოფლო-სამეურნეო სავარგულები. სტენდზე 
აზერბაიჯანულად ეწერა: „1993-2003 წლებში იძულებით 
გადაადგილებულ პირთა ცხოვრების წესის ნაწილი კარ­
ვების ბანაკში.”13 

9. აზერბ: „Biz mädäniyyätimizlä haqlı olaraq fäxr edärik.”
10. აზერბ: „Şuşa ili.”
11. აზერბ: „800 yaşlı Çınar ağacı. Cäbrayıl şähäri.”
12. აზერბ: „Çayxana. Cäbrayıl şähäri.”
13. აზერბ: „Mäcburi köçkünlärin 1993–2003-cü illär ärzindä çadır 
düşärgäsindäki häyat tärzinin bir hissäsi.”



146

ამ ფოტოებისა და სტენდების დათვალიერებისას ჩემი 
მთხრობელები იხსენებდნენ არამხოლოდ ამ სახლის, არამ­
ედ მთლიანად – დევნილთა დასახლების ისტორიებს. ერთ-
ერთი მათგანი ჯიბრაილში 1993 წელს დასახლდა ოჯახ­
თან ერთად. მასაც, ჩემი სხვა მთხრობელების მსგავსად 
კარავში ცხოვრება მოუწია. კარავს ის ცელოფნად14 მოიხ­
სენიებდა. კარვები ცენტრალურ გზასთან ახლოს იყო გაშ­
ლილი, რომელიც, როგორც აღინიშნა, დასახლების ჩრდი­
ლოეთით მდებარეობს და დევნილთა დასახლების ყველა 
სოფელს აერთიანებს. შედარებით ნორმალური კარვები 
მის ოჯახს ირანიდან შემოსულმა ორგანიზაციამ (სავარა­
უდოდ, წითელმა ჯვარმა) მისცა.

საერთო ჯამში, ჩემი მთხრობელის თქმით, კარვებში 
დევნილთა უმეტესობამ 10 წლამდე იცხოვრა. აქ ცხოვ­
რება განსაკუთრებულ სირთულეებთან იყო დაკავშირე­
ბული, რადგანაც, როგორც ჩემმა მორიგმა მთხრობელმა 
ადილმა, 40 წელს გადაცილებულმა ყოფილმა სამხედ­
რომ სხვა შემთხვევაში მითხრა, ამ ადგილას ცხოვრება 
რთული კლიმატური პირობების, ჰიგიენური ნორმების 
არ არსებობის და სხვა უამრავი მიზეზის გამო. ერთ ერ­
თი ყველაზე დიდი პრობლემა კი ის იყო, რომ ადგილობ­
რივებს სიცხესთან ერთად უამრავ გველთან15 გამკლავე­
ბა უწევდათ.

ამ სტენდებით დატვირთულ ოთახში, რომელსაც ჩემი 
მასპინძლები მუზეუმად მოიხსენიებდნენ, ცალკე ოთახი 
ეთმობოდა პრეზიდენტ ჰეიდერ ალიევის ფოტოებსა და 
წიგნებს. მუზეუმი აჩენდა განცდას, რომ პრეზიდენტ ილ­
ჰამ ალიევის პოლიტიკური ცხოვრება და დევნილების რე­
ალობა ყარაბაღის ომიდან ბილასუვარში დასახლებამდე 

14. რუს: Tselofan.
15. აზერბ: İlan.



147

ერთი ამბის ნაწილს წარმოადგენდა. შუშის მაგიდაზე გან­
თავსებული იყო რამდენიმე ათეული წიგნი და ჟურნალი, 
რომლებიც პრეზიდენტ ალიევის ჯორჯ ბუშთან, ედუარდ 
შევარდნაძესთან და სხვა პოლიტიკოსებთან გადაღებული 
ფოტოებით გარმოიჩეოდა. რამდენიმე ფოტოზე აღეჭდი­
ლი იყო ილჰამ ალიევის ახალგაზრდობა და პოლიტიკაში 
გამოჩენის პირველი წლებიც. 

როგორც ერთ-ერთმა მასპინძელმა მამაკაცმა ამიხსნა 
ეს ადგილი დევნილთათვის განსაკუთრებული მნიშვნელო­
ბით გამოირჩეოდა. ამ შენობაში გარდა ამ სამუზეუმო სივ­
რცისა განთავსებული იყო: 1. ბილასუვარის რეგიონალ­
ური კულტურული დეპარტამენტი16 2. ამ დასახლების მე-4 
სოფლის კლუბი17 3. ცენტრალური ბიბლიოთეკის სისტე­
მის ჯიბრაილის რაიონის 29-ე ბიბლიოთეკა18. არსებული 
მულტიფუნქციური დატვირთვის გამო, ჩემს მთხრობელ­
თა თქმით, ამ ადგილას ხშირად მოჰყავდათ ბავშვები და 
ახალგაზრდები, რათა მათ, შესაბამისი კულტურული თუ 
სასწავლო აქტივობების პარალელურად, საკუთარი წარ­
სულის შესახებ უფრო მეტი გაეგოთ. 

ჩვენი საუბარი განსაკუთრებით ეხებოდა აზერბაიჯ­
ანის უახლეს ისტორიასთან დაკავშირებულ ამბებს. ჩემი 
მთხრობელები აღნიშნავდნენ, რომ მათთვის ჰეიდარ ალი­
ევი გამორჩეული პრეზიდენტი და, ზოგადად, პოლიტიკოსი 
იყო, რომელსაც თანაბარი ოსტატობით შეეძლო მოლაპა­
რაკება როგორც მეზობელ, ისევე დიდი სახელმწიფოების 
(მაგ. ა.შ.შ.-ს) პრეზიდენტებთან. ისინი ხშირად უსვამდნენ 
ხაზს ჰეიდარის ინტელექტს, ინგლისური ენის სათანადო 

16. აზერბ: „Biläsuvar Regional Mädäniyyät İdaräsi.”
17. აზერბ: „Cäbrayıl rayonu 4 saylı qäsäbä klubu.”
18. აზერბ: „Cäbrayıl rayonu MKS 29 saylı kitabxana filialı. (MKS = Märkä­
zläşdirilmiş Kitabxana Sistemi.”



148

დონეზე ცოდნასა და მის მიერ დაგროვებულ ცხოვრებისე­
ულ გამოცდილებას, რომელიც მან თავის შვილს, აზერბა­
იჯანის მოქმედ პრეზიდენტს გადაულოცა.

გარდა ამ ზოგადი ამბებისა, მთხრობელებმა გამიზი­
არეს ჰეიდარ ალიევთან დაკავშირებული კონკრეტული 
ისტორია, რომელიც მათთვის სიამაყის განსაკუთრებულ 
საფუძველს ქმნიდა და ამ დასახლების ისტორიაში მომ­
ხდარ ერთ-ერთი ყველაზე მნიშვნელოვან ისტორიას წარ­
მოადგენდა.

როგორც გაირკვა, ჯერ კიდევ იმ პერიოდში, როდესაც 
დევნილების დასახლება ახალი გახსნილი იყო და დევნილ­
თა უმეტესობას საცხოვრებელი სახლები ახალი ჩაბარე­
ბული ჰქონდა, სოფელს მაშინდელი პრეზიდენტი ილჰამ 
ალიევი ესტუმრა და აქ მცხოვრები დევნილების ქორწილს 
დაესწრო. ალიევს თან ახლდა აზერბაიჯანის ახლანდელი 
პრეზიდენტი, მისი შვილი ილჰამ ალიევიც. როგორც ჩემმა 
მთხრობელებმა ამიხსნეს, ადგილობრივი ახლად შექმნილი 
ოჯახის ბედნიერების გაზიარებასთან ერთად, ამ უკანას­
კნელმა თავი პრეზიდენტობის მომავალ კანდიდატად სწო­
რედ ამ სოფლიდან გამოაცხადა, რაც დევნილებისთვის ამ 
დასახლების განსაკუთრებულ პოლიტიკურ მნიშვნელობა­
ზე მიუთითებს.

პრეზიდენტის ყურადღება დასახლებას არც ქორწი­
ლის შემდეგ მოჰკლებია: ყარაბაღიდან დევნილებმა ამიხ­
სნეს, რომ 90-იანი წლების ბოლოსთვის ამ ტერიტორიაზე 
კარვებისა და უკაცრიელი მინდვრების გარდა არაფერი 
არსებობდა. ამის შემდეგ, მთავრობამ 2003 წლიდან დევნი­
ლებს საცხოვრებელი სახლები ეტაპობრივად ჩააბარა რა­
საც უშუალოდ პრეზიდენტი ხელმძღვანელობდა. საერთო 
ჯამში, ამ პროცესს დაახლოებით 10 წელი დასჭირდა და 



149

უკვე 2013 წლისთვის დევნილთა დიდ ნაწილს (6 სოფელს) 
საცხოვრებელი სახლები უკვე დასრულებული სახით ჩა­
აბარეს. 2003-დან 2013 წლებამდე და არც მომდევნო პე­
რიოდში დევნილების ყოფითი პრობლემები ბოლომდე არ 
მოგვარებულა, თუმცაღა, ჩემი მთხრობელების თქმით, 
მთავრობა მათთვის ყოველთვის კარგის გაკეთებას ცდი­
ლობდა და თავადაც მადლიერების გრძნობით იყვნენ გან­
მსჭვალულნი მათ მიმართ გაწეული ყველანაირი დახმარე­
ბის მიმართ.

დევნილებმა მითხრეს, რომ მათთვის ჰეიდარ ალი­
ევის სოფელში სტუმრობა პირველ რიგში იმედის დაბ­
რუნებას უკავშირდებოდა, რადგანაც პრეზიდენტმა მათ 
ყარაბაღში დაბრუნების პირობა მისცა, რაც, როგორც 
რეტროსპექტულად გამოჩნდა, რეალური დაპირება იყო 
– ის ხომ სისრულეში ილჰამ ალიევმა მოიყვანა. რაც შე­
ეხება ქორწილში სტუმრობას, გარდა იმისა, რომ ეს მათ­
დამი პატივისცემის უდიდეს გამოვლინებას ნიშნავდა, 
ნიშანდობლივი იყო ის ფაქტიც, რომ მამა-შვილმა ალიევ­
ებმა ახლად შეუღლებულ წყვილთან იცეკვეს, საჩუქრე­
ბი აჩუქეს და, რაც მთავარია, პირობა მისცეს, რომ მათი 
შთამომავლობა აუცილებლად იცხოვრებდა ყარაბაღში. 
მანამდე კი, პრეზიდენტმა და მისმა შვილმა დადეს პი­
რობა, რომ პირად კონტროლზე აიყვანდნენ დევნილთა 
დასახლებაში მიმდინარე სამუშაოებს. როგორც მოგვი­
ანებით, ერთ-ერთმა მთხრობელმა ინტერვიუს პროცეს­
ში განმიცხადა:

„როდესაც ის [ჰეიდარ ალიევი გ.ვ.] პირველ ჩამოვი­
და, მან განაცხადა, რომ ამ ადგილას დიდხანს ცხოვრება 
არ მოგვიწევდა და როცა საშუალება გვექნება, თქვენ­
თვის ახალ სახლებს მალევე ავაშენებთო. ხედავთ რო­
გორი იყო აქაურობა [მიმანიშნებს სტენდზე გაკრულ 



150

ფოტოებზე გ.ვ.] მან სწრაფი ბრძანება გასცა – ააშენეთ 
სახლები.” 19

მოგვიანებით, ჰეიდარ ალიევის გარდაცვალების შემ­
დეგ, ილჰამ ალიევი ამ დასახლებაში დაბრუნდა და მისი 
სურვილი პრეზიდენტად გახდომის შესახებ სწორედ ამავე 
ადგილიდან გააგებინა მთელს სოფელსა და აზერბაიჯანს. 
შეიძლება ითქვას, რომ დევნილთა დასახლება ყარაბაღის 
თემასთან ერთად, ილჰამ ალიევისთვის პოლიტიკური ლე­
გიტიმაციის მთავარ წყაროდ იქცა. 

კულტურის სახლი სწორედ ზემოთ მოყვანილი რთული 
პოლიტიკური პროცესის ერთგვარ მატერიალურ მტკიცე­
ბულად შეიძლება ჩაითვალოს, რომელიც არა სტატიკურ 
საბჭოთა პროპაგანდისტულ სივრცეს (როგორც მისი ის­
ტორიული კონტექსტი მიგვითითებს), არამედ პოლიტი­
კური ავტორიტეტის წარმოებისა და ხელახალი დადასტუ­
რების მაგალითს წარმოადგენს. მისი მუზეუმის მსგავსი 
შიდა სივრცეები, რეგიონალური კულტურული დეპარ­
ტამენტები და ბიბლიოთეკები, ასევე ბავშვებისა და სკო­
ლის მოსწავლეების სასწავლო აქტივობებისათვის გამო­
ყოფილი ოთახები და სტენდები ამ ადგილს მეხსიერების 
პოლიტიკის, პედაგოგიკისა და ადმინისტრირების გამაერ­
თიანებელ სივრცედ აქცევს. რაც შეეხება პრეზიდენტების 
სტუმრობებს, ქორწილში დასწრებას, ცეკვასა და „ადგი­
ლობრივთა ლხინის გაზიარებას,” ამ ქმედებებში რიტუ­
ალური კონდენსაციის ფორმები შეიძლება ამოვიცნოთ: 
ადამიანთა ყოველდღიურ ყოფასთან დაკავშირებული გა­
ზიარებული ყოფითი ელემენტები სახელმწიფოს ხელში 
ხდება სიახლოვის, კეთილგანწყობისა და იძულებით გადა­

19. რუს: „Kogda on [Il’kham Aliev G. V.] pervyi raz priehal, on skazal o poli­
tike, chto vy dolgo ne budete zhit’ v takikh mestakh, i kogda u nas budet voz­
mozhnost’, my bystro postroim dlia vas novye doma. A vot vidish’, kak bylo 
siuda zdes’. On bystro dal ukaz – postroi novye doma.”



151

ადგილებულთა მიმართ სივრცითი თუ დროითი კავშირე­
ბის გამოხატვის შესაძლებლობა. 

მიუხედავდად იმისა, რომ დევნილების მიერ მო­
ნათხრობი ამბავი სწორედ ამ დასახლებიდან ილჰამ ალი­
ევის მიერ საკუთარი გაპრეზიდენტების ოფიციალურად 
გამოცხადების შესახებ ჩემ მიერ ვერ იქნა დადასტურებუ­
ლი, ერთ-ერთ საჯარო განცხადებაში, რომელშიც ილჰამ 
ალიევი ბილასუვარის და საათლის რაიონების დევნილთა 
დასახლებებში საცხოვრებელი პირობების გაუმჯობესე­
ბაზე საუბრობს, აზერბაიჯანის პრეზიდენტი აღნიშნავს: 
„მახსოვს, რომ დევნილთა პირველი დასახლება, რომელ­
შიც ჩემი საპრეზიდენტო ინაუგურაცია იყო, ბილასუვარის 
რაიონში მოხდა და მინდა, რომ დევნილებს განსაკუთრე­
ბული ყურადღება მიაქციოთ” (Administration of the President 
of Azerbaijan, 2020). 

გარდა ამისა, მოიპოვება ნათლად დოკუმენტირებული 
მასალები, რომლებიც იძულებით გადაადგილებულ პირ­
თა დასახლებებში პოლიტიკური ლეგიტიმაციის პრაქ­
ტიკებს ასახავს. მაგალითად, სახელმწიფო ანგარიშებში 
ნაჩვენებია, რომ ილჰამ ალიევი აქტიურად სტუმრობდა 
ბილასუვარის დევნილთა დასახლებებს რაც პოლიტიკუ­
რი ძალაუფლების ლეგიტიმაციის პროცესად შეგვიძლია 
მივიჩნიოთ. ოფიციალური ანგარიშების მიხედვით, 2003 
წელს ჯერ კიდევ პრემიერ-მინისტრობის დროს, ილჰამ 
ალიევმა საკმაოდ ფართო მასშტაბიანი შეხვედრა გა­
მართა დევნილ მოსახლეობასთან, რა დროსაც ზოგიერთ 
ოჯახს საყოფაცხოვრებო ტექნიკა დაურიგა და აღნიშნა, 
რომ მამამისი, აზერბაიჯანის პრეზიდენტი „მამობრივი 
მზრუნველობით იყო განმსჭვალული” დევნილთა მიმართ 
(Azertag, 2003). 3 წლის შემდეგ, უკვე გაპრეზიდენტებული 
ილჰამ ალიევი პირველ ლედისთან მეჰრიბან ალიევასთან 



152

ერთად კიდევ ერთხელ ესტუმრა ამ ადგილს. მიუხედავად 
იმისა, რომ შეხვედრის სიტყვაში ცალკე აღებული დევ­
ნილთა საკითხი არ არის განხილული, ქვეყნის პრეზიდენ­
ტი პირობას დებს, რომ გააგრძელებს რეგიონის ეკონომ­
იკურ განვითარებას, შექმნის ახალ სამუშაო ადგილებს 
და ბაქო-თბილისი-ჯეიჰანის გაზსადენის პოტენციალს 
კიდევ უფრო გამოიყენებს (Azertag, 2006). აღსანიშნავია 
ისიც, რომ 2019 წელს ალიევი თავის მეუღლესთან ერთად 
დაესწრო ქორწილს ყარაბაღის ომში დაღუპული ერთ-ერ­
თი შაჰიდის ოჯახში. ამ ცნობის მიხედვით, ერთ-ერთი 
დასახლების გახსნისას მისულ პრეზიდენტსა და მის მე­
უღლეს შაჰიდის ცოლმა მადლობა გადაუხადა შაჰიდთა 
ოჯახებისა და შვილებისთვის ფინანსური დახმარების 
გამო და პრეზიდენტი და პირველი ლედი თავისი შვილის 
ქორწილში დაპატიჟა (News.Az, 2024). 

ზოგადად, ამგვარი ტიპის ცერემონიებში მონაწილე­
ობა სიმბოლურად პრეზიდენტის, როგორც მზრუნველისა 
და დამცველის ფიგურის წინ წამოწევად შეგვიძლია მივიჩ­
ნიოთ, რომელიც დევნილთა საკითხს ფართო ეროვნულ 
ნარატივში აერთიანებს. შესაბამისად, ამგვარი პრაქტი­
კები ლოგიკურ თანხვედრაშია მკვლევართა მიერ გამოთ­
ქმულ მოსაზრებასთან, რომლის მიხედვითაც ალიევმა ნა­
ციონალიზმი და 2020 წლის შემდეგ მიღწეული სამხედრო 
წარმატება (განსაკუთრებით კი ყარაბაღის მეორე ომში 
გამარჯვება) მნიშვნელოვანწილად გამოიყენა საკუთარი 
შიდა ლეგიტიმურობის გასაძლიერებლად (Mahmudu, 2023), 
ხოლო კონკრეტულ ქორწილში პრეზიდენტის გამოჩენა 
დევნილთა ყოფითი თავისებურებების ნაციონალისტური 
მნიშვნელობებით დატვირთვისა და პოლიტიკური ძალა­
უფლების ემოციური სიახლოვით გამყარების საინტერესო 
მცდელობას წარმოადგენს.



153

ალიევის ამგვარი მოქმედების გასაგებად შესაძლებე­
ლია ვიხელმძღვანელოთ კლიფორდ გირცისა და მაიკლ 
ჰერცფილდის მიერ ზემოთ წარმოდგენილი ანალიტიკური 
ჩარჩოებითაც. ცხადია, რომ პოლიტიკური ანთროპოლო­
გის პერსპექტივიდან, პოლიტიკური ლიდერის გადაწყვე­
ტილება უშუალო მონაწილეობა მიიღოს საზოგადოების 
ადგილობრივ სიმბოლურ პრაქტიკებში (ამ შემთხვევაში – 
დევნილთა ქორწინებაში) შესაძლოა გავიაზროთ, როგორც 
პოლიტიკური სტრატეგია, რომელიც მიმართულია ლეგი­
ტიმაციასთან და ნაციონალისტური სენტიმენტების თავ­
მოყრასთან დაკარგული ტერიტორიებისა და იძულებით 
გადაადგილებულთა თემის გამოყენებით. გირცმა პოლი­
ტიკური ძალაუფლების სიმბოლური განზომილებების ან­
ალიზისას თვალნათლივ დაგვანახა, რომ კუნძულ ბალიზე 
პოლიტიკური ავტორიტეტები ხშირად ჩნდებოდნენ სიმ­
ბოლურ რიტუალებსა და საჯარო დღესასწაულებზე, რაც 
ადგილობრივ კულტურული კონტექსტში ფართო საზოგა­
დოებრივ რეზონანს იწვევს (Geertz, 1980). 

მსგავს დასკვნამდე მიდის ჰერცფილდიც, რომელიც 
კულტურული ინტიმურობის მრავალგანზომილებიან და 
რთულ შრეებს იკვლევდა, და რომლის ერთ-ერთ გამოვლი­
ნებადაც ლიდერებსა და მოქალაქეებს შორის არსებული 
სიმბოლური ინტიმურობის დინამიკას ასახელებს. ამერიკ­
ელი ანთროპოლოგი აღნიშნავს, რომ პოლიტიკური ლეგი­
ტიმაცია ხშირად აღმოცენდება იმგვარი პერფორმატიული 
მოქმედებების მეშვეობით, რომლებიც მიკუთვნებულობი­
სა და სიახლოვის შეგრძნებებს ქმნიან (Herzfeld, 2005). 

ამ თეორიული წანამძღვრებებიდან გამომდინარე, 
ქორწილში მონაწილეობა სწორედ დევნილ მოსახლეობ­
ასთან სიახლოვის საჩვენებელ პერფორმატიულ მოქმე­
დებად შეიძლება იქნას გააზრებული, რაც საფუძველს 



154

არამხოლოდ ახალ ოჯახს, არამედ ახალ პოლიტიკურ ძა­
ლაუფლებრივ სტრუქტურასაც უყრის. 

უნდა აღინიშნოს ისიც, რომ ქორწინების ეპიზოდი 
მნიშვნელოვანია არა იმენად, რამდენადაც რეალურად 
მომხდარი და დოკუმენტირებული მოვლენაა, არამედ იმ­
ის გამო, თუ რამხელა მნიშვნელობას ატარებს ის დევნილ­
თათვის. შეიძლება ითქვას, რომ ალიევის პოლიტიკური 
პერფორმანსი საკუთარი თავდაპირველი დანიშნულების 
გარდა, ატარებდა სხვა – უფრო ფართოდ გაზიარებულ 
ფუნქციასაც – ის ჩემი მთხრობელებისთვის სიამაყისა და 
საკუთარი სოციალური მნიშვნელობის ერთგვარ ინდიკა­
ტორსაც წარმოადგენდა. ამ მნიშვნელობის მაჩვენებელია 
პირველ რიგში კულტურის სახლის ლეფევრისეული სოცი­
ალური სივრცის კონსტრუირების ტრიადული მოდელით 
ანალიზი. ამგვარი ანალიტიკური მიდგომიდან გამოიკვე­
თა, რომ სივრცითი პრაქტიკა (კულტურის სახლში მოს­
წავლეების სტუმრობა, სხვადასხვა სახის ღონისძიებები, 
პრეზიდენტის მიერ ქორწილში მონაწილეობა), სივრცის 
რეპრეზენტაციები (ყარაბაღისა და ამ დასახლების ად­
რეული წლების ამსახველი ფოტოები, ასევე პრეზიდენ­
ტის მუზეუმი, ყარაბაღის ომის ამსახველი ვიზუალური 
და წერილობითი დოკუმენტები) და რეპრეზენტაციული 
სივრცეები (სიამაყის, ნდობის და იმედის გამომწვევი მარ­
კერები) აყალიბებენ ერთიან, სოციალურად კონსტრუირ­
ებულ დევნილთა კულტურის სახლს. ეს უკანასკნელი, თა­
ვის მხრივ, ადამიანთა ყოველდღიურობაში ყველგანმყოფი 
და ყოვლისშემძლე სახელმწიფოს იდეას ხდის ხელშესა­
ხებს. ამდენად, კულტურის სახლი იძულებით გადაადგი­
ლების, მეხსიერების და პოლიტიკური ლეგიტიმაციის ერთ 
სივრცით და სიმბოლურ წესრიგში მომყვან მოცემულობას 
წარმოადგენს.



155

დამოწმებული ლიტერატურა:

Administration of the President of Azerbaijan (2020), President 
Ilham Aliyev meets with IDPs: Housing construction funded 
by oil revenues. 21 თებერვალი, https://president.az (ხელ­
მისაწვდომი იყო 19.09.2025).

Azertag (2003), Prime Minister of Azerbaijan Ilham Aliyev par-
ticipated in opening of settlement built for displaced persons 
in Bilasuvar. 1 ოქტომბერი, https://azertag.az (ხელმისაწ­
ვდომი იყო 19.09.2025).

Azertag (2006), President Ilham Aliyev visits Bilasuvar province. 
12 აგვისტო https://azertag.az (ხელმისაწვდომი იყო 
19.09.2025).

Geertz C. (1980), Negara: The Theatre State in Nineteenth-Centu-
ry Bali. Princeton University Press.

Grant B. (2020), In the Soviet house of culture: A century of pere-
stroikas. Princeton University Press.

Herzfeld M. (2005), Cultural Intimacy: Social Poetics in the Na-
tion-State. Routledge.

İğmen A. (2012), Speaking Soviet with an Accent: Culture and 
Power in Kyrgyzstan. Pittsburgh: University of Pittsburgh 
Press.

Lefebvre, H. (1991), The production of space (D. Nicholson-Smith, 
მთარგმნელი). Oxford: Blackwell. (ორიგინალი ნაშრო­
მი დაიბეჭდა 1974 წელს)

Mahmudlu C. (2023), Vertical and Horizontal Nationalism in 
Azerbaijan. Caucasus Analytical Digest, 133, 6-9. https:// 
doi.org/10.3929/ethz-b-000619287; 

News.Az (2024) Azerbaijani President Ilham Aliev, first lady 
Mehriban Alieva accepted wedding invitation from martyr 
family. 29 ივლისი, https://news.az/news/azerbaijani-presi-



156

dent-ilham-aliyev-first-lady-mehriban-aliyeva-accept-wed-
ding-invitation-from-martyr-family (ხელმისაწვდომი იყო 
19.09.2025). 

UNHCR (2024) The Office of the United Nations High Commis-
sioner for Refugees  (UNHCR), Azerbaijan closes last of 
emergency camps.. https://www.unhcr.org/us/news/stories/
azerbaijan-closes-last-emergency-camps (ხელმისაწვდომი 
იყო 19.09.2025). 

VAKHTANGASHVILI GIORGI

HOUSE OF CULTURE OF BILASUVAR IDP SETTLE-
MENT: MARRIAGE, POLITICAL LEGITIMATION 

AND FORCED DISPLACEMENT

The presented article explores how the symbolic and material 
meanings of a House of Culture — a Soviet institution originally 
designed for ideological propaganda—were transformed into a site 
of political legitimation and memory production among Azerbaija-
ni internally displaced persons (IDPs) after the Karabakh war.

Drawing on ethnographic research conducted in Bilasuvar IDP 
settlement in southern Azerbaijan (2022), the author employs Hen-
ri Lefebvre’s (1991) concept of the social production of space to 
conceptualize the House of Culture as a spatial triad combining 
physical structure, representational symbols, and lived experience. 
Through this lens, the building emerges not as an inert architectural 
form but as a dynamic arena where state power, national memory, 
and everyday life intersect.

The fieldwork reveals that Bilasuvar’s cultural center, though 
newly built and not of Soviet origin, mirrors the ideological con-



157

tinuity of Soviet cultural institutions. Inside, photos of martyrs, 
quotes by President Ilham Aliyev, and exhibits devoted to Heydar 
Aliyev and the Karabakh war construct a narrative linking IDP suf-
fering with presidential benevolence. Oral accounts describe how 
Heydar and Ilham Aliyev’s visits to IDP weddings and housing 
inaugurations became performative rituals of care, closeness, and 
legitimation.

Interpreting these events through Clifford Geertz’s (1980) the-
ory of political symbolism and Michael Herzfeld’s (2005) notion 
of cultural intimacy, the article argues that such ceremonies func-
tion as performative acts of political legitimation—where everyday 
gestures like dance or gift-giving symbolically fuse personal inti-
macy and national belonging. Ultimately, the Bilasuvar House of 
Culture is read as a spatial condensation of memory, displacement, 
and power, materializing the omnipresence of the state in IDPs’ 
everyday lives.

სურ. 1. კულტურის სახლის შესასვლლი, 2022 წლის მაისი, 
ავტორის ფოტო



158

სურ. 3. ბილასუვარის დასახლების პირველი 10 წლის (კარვების 
ბანაკის) ამსახველი სტენდი. 2022 წლის მაისი, ავტორის ფოტო

სურ. 2. ჰეიდარ ალიევის მემო
რიალური ოთახი, 2022 წლის 
მაისი, ავტორის ფოტო

სურ. 4. შაჰიდთა მემორი
ალური დაფა და ყარაბღის 
მეორე ომის გამარჯვებისად
მი მიძღვნილი პლაკატი 2022 
წლის მაისი, ავტორის ფოტო



159

ნიკოლოზ კიწმარიშვილი 

დისციპლინარული ტერმინების თარგმნის                        
პრობლემა („მთხრობელი”)

თარგმანის პრობლემა აქტუალური პრობლემაა სა­
მეცნიერო დისციპლინების ტერმინოლოგიის განვითა­
რების გზაზე. ეთნოლოგია-ანთროპოლოგია, როგორც 
დამოუკიდებელი დისციპლინა მეცხრამეტე საუკუნიდ­
ან იწყებს ჩამოყალიბებას. საქართველოშიც ამ დროიდან 
იწყება ეთნოლოგიის ისტორია და აქაც დარგის ფორმირე­
ბის იგივე პროცესები მიმდინარეობდა რაც დასავლეთში 
(ხუციშვილი 2019, Khutsishvili 2010). მაგრამ პოლიტიკური 
ვითარების ცვლილებამ – დამოუკიდებლობის დაკარგვამ 
და საბჭოთა წყობის დამკვიდრებამ სამეცნიერო პროცე­
სებზეც იქონია არსებითი გავლენა. იდეოლოგიური წნეხის 
და რკინის ფარდის დაშვების პირობებში გაწყდა მანამდე 
არსებული ინტენსიური ურთიერთობა დასავლეთ ევრო­
პის სამეცნიერო წრეებთან, შეიზღუდა ლიტერატურაზე 
წვდომაც, შედეგად ახალ მეთოდოლოგიურ, მეთოდიკურ 
და განსაკუთრებით ტერმინების ფორმირებასთან დაკავ­
შირებულ გამოწვევებთან გამკლავება ქართული ეთნო­
ლოგიური სკოლის წარმომადგენლებს დასავლეთისგან 
იზოლირებულად მოუხდათ. 

აკად. გიორგი ჩიტაიამ ქართული ეთნოლოგიური სკო­
ლის ფუძემდებელმა 1926 წელს გამოქვეყნებულ სტატიაში 
«ქართული ეთნოლოგია» (ჩიტაია 1997, 521-535) საქარ­
თველოს ეთნოლოგიური კვლევის მდგომარეობა შეაფასა 
და დასახა კვლევის პერსპექტივა, რომელიც «სისტემატუ­
რად და სათანადო სიწრაფით» (ჩიტაია 1997, 535) ეთნოგ­
რაფიული ფაქტების შეგროვებას გულისხმობდა. მანვე 



160

ჩამოაყალიბა კომპლექსურ-ინტენსიური კვლევის მეთოდი 
(იხ. ჩიტაია 2023-IV, 63-65). ამ მეთოდის გამოყენებით და­
იწყო ეთნოგრაფიული მასალის ინტენსიური შეკრება და 
ანალიზი. ამ გზაზე გიორგი ჩიტაიასა და სხვა ქართველი 
ეთნოლოგების ძალისხმევით ჩამოყალიბდა ქართულენო­
ვანი ტერმინოლოგიური აპარატი, რომლითაც ოპერირებ­
დნენ მთელი საბჭოთა პერიოდის განმავლობაში. საბჭო­
თა კავშირის დაშლისა და დამოუკიდებლობის მოპოვების 
შემდეგ დღის წესრიგში დადგა სამეცნიერო სივრცეების 
დაახლოება. ამ პროცესში, როდესაც შეუზღუდავია წვდო­
მა სამეცნიერო ლიტერტურაზე და თარგმანის მომზადება 
და გამოცემაც არ არის რეგულირებული, მოთხოვნილების 
არსებობის შესაბამისად ითარგმნება და იბეჭდება ეთნო­
ლოგიური-ანთროპოლოგიური სამეცნიერო ლიტერატუ­
რა. შედეგად, აღმოჩნდა, რომ ახალ თარგმანებში არ არ­
ის გათვალისწინებული უკვე დამკვიდრებული ქართული 
ტერმინოლოგია და სამეცნიერო მიმოქცევაში შემოდის 
ახალი ვერსიები. განვიხილავ ერთი ტერმინის მაგალითს, 
კერძოდ, ქართულ ეთნოლოგიაში დამკვიდრებულ ტერმინს 
“მთხრობელი”, რომელიც აღნიშნავს იმ პირს, ვისგანაც 
იღებს მკვლევარი მისთვის საინტერესო ინფორმაციას. ამ 
ტერმინს თანდათან ცვლის ტერმინები “ინფორმანტი” და 
“რესპონდენტი”. 

ეთნოგრაფული კვლევის ქვაკუთხედი საკვლევ საგა­
ნზე უშუალო დაკვირვება და ადამიანებთან უშუალო კო­
მუნიკაციის შედეგად მიღებული ინფორმაციაა. ამ ად­
ამიანებს ვისთანაც მუშაობენ ეთნოლოგები და ვისი 
მეშვეობითაც მოიპოვებენ მათთვის საინტერესო მასალას 
გიორგი ჩიტაია და მისი მოსწავლეები მთხრობელების 
სახელით მოიხსენიებდნენ. ეს ტერმინია ნახენები გ. ჩი­
ტაიას და სხვა ქართველი ეთნოლოგების შრომებში. გ. ჩი­



161

ტაია ეთნოგრაფიის საგანსა დ მეთოდზე საუბრისას წერს: 
“აუცილებლად საჭიროა მთხრობლის ცნობა... ჩანაწერებს 
უნდა ახლდეს ცნობები: მთხრობლის გვარი, ხელობა, ად­
გილობრივია თუ მოსული...” (ჩიტაია 2023-IV, 65). ტერმინი 
მთხრობელია მოხსენიებული ვ. ბარდაველიძის (“გადმოგ­
ვცემს მთხრობელი” (ბარდაველიძე 1985, 6)), თ. ოჩიაურის 
(“მთხრობლები გვიამბობენ” (ოჩიაური 1954, 17)), რ. გუ­
ჯეჯიანის (“მთხრობელნი დღესაც გვიჩვენებენ” (გუჯეჯი­
ანი 2025, 59)) და სხვათა შრომებში.

ტერმინი მომდინარეობს ძველი ქართული იურიდი­
ული მნიშვნელობის მქონე ტერმინიდან. ვახტანგ მეექვსის 
სამართლის წიგნში “მთხრობელი” თვითმხილველი პირის, 
მოწმის მნიშვნელობით გამოიყენება: “მთხრობელი იმას 
ქვიან, რომელსაც უნახავს თვალითა” (მუხლი 236) (სამარ­
თალი 1981, 255). ქართული განმარტებითი ლექსიკონის 
მიხედვით მთხრობელი არის ის “ვინც რაიმეს ჰყვება, ვინ­
მეს რაიმეს მოუთხრობს”, “მთქმელი” (http://www.nplg.gov.
ge). ამ შინაარსის გამო დამკვიდრდა ეს ტერმინი ქართულ 
ეთნოლოგიაში იმ პირის აღსანიშნავად, ვინც როგორც 
კულტურის მატარებელი, ემიკური ხედვის მქონე, უშუალ­
ოდ აწვდის ფაქტობრივ ცნობებსა თუ ინტერპრეტაციებს 
მკვლევარს. 

ახალი ტერმინი – “ინფორმატორი” ქართველ ეთ­
ნოლოგთა შრომებში 1990-იანი წლების ბოლოს იწყებს 
დამკვიდრებას, რაც დაკავშირებული უნდა იყოს ლ. 
მელიქიშვილის პუბლიკაციებთან. (იხ. მელიქიშვილი 
2001, 25, მელიქიშვილი 2000, 26). ეს ინგლისური infor-
mator / informant-ის ქართული თარგმანი უნდა იყოს. In-
formant – ნიშნავს, სწორედ მთხრობელს, პირს, რომელიც 
ინფორმაციას, ცნობებს აწვდის მეორე ადამიანს. ეს 
ტერმინი ფრთოდ იყო გავრცელებული ინგლისურენო­



162

ვან სამეცნიერო სივრცეში (ფრანგ. – Informateur; გერმ.– 
Informant/in) ეთნოლოგია-ანთროპოლოგიაში. ინგლისუ­
რი ენიდან, მოხდა ამ ტერმინის გავრცელება ქართულ 
სამეცნიერო ტერმინოლოგიაში, ჯერ გაქართულებული 
- “ინფორმატორის” ფორმით და მალვე “ინფორმანტის” 
ფორმით.

ამ პერიოდში დასავლეთის სამეცნიერო და კულტუ­
რულ წრეებში მიმდინარე პოსტ-მოდერნისტული დის­
კუსია დეკონსტრუქციის, მულტიკულტურული კომუ­
ნიკაციის შესახებ აისახა ანთროპოლოგიაშიც ახალი 
ტერმინის გაჩენით – interlocutor, რაც გულისხმობს დიალ­
ოგში მონაწილე პირს, თანამოსაუბრეს. ეს ტერმინი ეხმი­
ანება ერთი მხრივ, ეთნოგრაფიული კვლევის ერთ-ერთ 
ძირითად მეთოდს – მონაწილე დაკვირვებას და მეორე 
მხრივ, მიმდინარე პარადიგმას – სოციალური ინტერაქ­
ციის მნიშვნელობის შესახებ. რადგან ეს უკანასკნელი 
ტერმინი ქართულად ითარგმნება, როგორც “თანამოსა­
უბრე”, რომელიც ქართულ ყოვლდღიურ ენაში აქტიურ­
ად გამოიყენება და ნაკლებად აქვს აკადემიური კონო­
ტაცია, ამიტომ არ მოხდა მისი დამკვიდრება ქართულ 
სამეცნიერო ენაში. სამაგიეროდ, ახალი თარგმანების და 
სოციალური მეცნიერებების გააქტიურების კვლადაკ­
ვალ აქტიურად ხდება ტერმინ “რესპონდენტის” გამოყე­
ნება მთხრობლის აღსანიშნავად. ტერმინი “რესპონდენ­
ტი” ქართული ლექსიკონის მიხედვით აღნიშნავს “პირს, 
რომელიც სოციოლოგიურ გამოკითხვაში (ანკეტირებაში 
ან ინტერვიუში) მონაწილეობს და ინფორმაციის წყაროს 
ან კომუნიკატორს წარმოადგენს” (კოდუა, 2004, 351). 
იგივე მნიშვნელობით გამოიყენება ტერმინი ინგლისუ­
რენოვან სივრცეშიც. მაგრამ არის მკვეთრი განსხვავე­
ბა გამოკითხვის ფორმებს შორის და სოციალური ინტე­



163

რაქციის ხარისხს შორის, რაც განაპირობებს ტერმინთა 
გამოყენების განსხვავებებსაც. ოქსფორდის (იხ. https://
www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition) და კემბრი­
ჯის (იხ. https://dictionary.cambridge.org) ინგლისური ენის 
განმარტებითი ლექსიკონების მიხედვით, ინფორმანტი 
არის საუბარში ჩართული პირი, რომლიც წარმოადგენს 
სხვა პირებსაც. ეს ტერმინი გამოიყენება იმ პირის აღ­
სანიშნავად, რომლიც არის ინფორმაციის წყარო თვი­
სებრივი გამოკითხვისას. მაშინ როცა რესპონდენტი 
რაოდენობრივი კვლევის მონაწილეს მიემართება. «პი­
რი, რომელიც პასუხობს თხოვნას ინფორმაციის მოწო­
დებაზე” https://dictionary.cambridge.org). იგივეა დაფიქსი­
რებული ქართულ ლექსიკონებშიც, მაგალიად მოხელის 
სამაგიდო ლექსიკონში რესპონდენტი ასე განიმარტება 
რესპონდენტი არის «საზოგადოებრივი აზრის შესწავლის 
მიზნით წარმართული გამოკითხვის, ანკეტირების, ინ­
ტერვიუს ობიექტი პირი» (ურიდია 2004, 483). გვხვდება 
ასეთი განმარტებაც: “რეპონდენტის ნაცვლად ზოგჯერ 
ხმარობენ ტერმინს „ინფორმანტი”, როდესაც გამოკვლე­
ვის დროს არაფორმალური კვლევითი ტექნიკა (როგო­
რიცაა, მაგ., არასტრუქტურიზებული ინტერვიუები) გა­
მოიყენება” (კოდუა, 2004, 351). არასტრუქტუირებული 
ინტერვიუ და არაფორმალური კვლევითი ტექნიკა, სწო­
რედ თვისებრივ კვლევას გულისხმობს. თვისებრივი და 
რაოდენობრივი კვლევები განსხვავებულ მეთოდებს ეყ­
რდნობა განსხვავებული მიზნების მისაღწევად. თვისებ­
რივი კვლევა ორიენტირებულია ფენომენოლოგიურ ინ­
ტერესზე, შესაბამისად, ასეთ დროს უფრო ინტენსიური 
და მჭდროა კომუნიკაცია თუ ინტერაქცია ინფორმაციის 
წყაროსთან (მთხრობელთან), მაშინ როდესაც ტენდენცი­
ების დადგენაზე ორენტირებული რაოდენობრივი კვლე­



164

ვა შესაძლებელია მინიმალურ სოციალურ კომუნიკაციას 
საჭიროებდეს. შესაბამისად, ინფორმანტად (მთხრობე­
ლად) მოიხსენიება ის პირი რომელიც უფრო ფართო 
სპექტრის ინფორმაციის გამცემია. ამიტომ, ტერმინთა 
გამოყენების მიხედვითაც ხდება იმის შეფასება თუ რო­
მელი დარგის პერსპექტივიდან კეთდება ანალიზი. ტექ­
სტში ტერმინ “რესპონდენტის” გამოყენება პირდაპირი 
მანიშნებელია იმისა, რომ რაოდნობრივ, და ესე იგი არა 
ეთნოგრაფიულ კვლევაზეა ლაპარაკი. თუმცა, ზოგეჯრ 
ქართველ ეთნოლოგთა შრომებშიც გვხვდება ტერმინი 
რესპონდენტი.  

ქართული ტერმინის „მთხრობელის” “ინფორმანტით” 
ჩანაცვლება ვერ აიხსნება მსოფლიო სამეცნიერო წრე­
ებთან დაახლოების სურვილით, რადგან ინგლისურ თარ­
გმანში “მთხრობელი”, მაინც “ინფორმანტად”, ან თანა­
მედროვე კვლევებში “interlocutor”-ად (თანანმოსაუბრედ) 
ითაგმნება. შესაბამისად ქართული ტერმინის ჩანაცვლე­
ბის არანაირი საჭროება არ არის. ქართველი ეთნოლო­
გების უმრავლეოსობა დღესაც ტერმინ “მთხრობელს” 
იყენებს. ზოგჯერ, ახალი უცხოენოვანი ლიტერატურის 
თარგმნისას, თუ თარგმნის პროცესში ტერმინოლოგიის 
აღრევის თავიდან აცილება დარგის სპეციალისტებთან 
კონსულტაციებითაა შესაძლებელი. ვფიქრობ, ეს თანა­
მედროვე ქართული სამეცნიერო ენის განვითარების ერთ-
ერთი მნიშვნელოვანი პრობლემაა.



165

 დამოწმებული ლიტერატურის სია:

ბარდაველიძე ვ. (1985), აღმოსავლეთ საქრთველოს მთი­
ანეთის ტრადიციული საზოგადოებრივ-საკულტო 
ძეგლები. თუშეთი, ტ. 2, თბილისი

გუჯეჯიანი რ. (2025) ლაგურკა. ისტორიულ-ეთნოგრაფი­
ული ნარკვევი, ტორი პლუსი, თბილისი 

კოდუა ე. (რედ.) (2004), სოციალურ და პოლიტიკურ ტერ­
მინთა ლექსიკონი–ცნობარი, თბილისი, ლოგოს პრესი

მელიქიშვილი ლ. (2000), საველე მუშაობის მეთოდი კონ­
ფლიქტურ საზოგადოებაში, თბილისი, მემატიანე

მელიქიშვილი ლ., ხარშილაძე მ. (2001), მეცნიერები ლა­
ტენტური კონფლიქტის ზონაში, თბილისი

ოჩიაური თ. (1954), ქართველთა უძველესი სარწმუნოების 
ისტორიიდან, მეცნიერებათა აკადემია, თბილისი

სამართალი ვახტანგ მეექვსისა (1981), ტექსტი დაადგინა, 
გამოკვლევა და საძიებლები დაურთო ისიდორე დო­
ლიძემ, თბ. გამომცემლობა საბჭოთა საქართველო

ურიდია ს. (რედ.) (2004), მოხელის სამაგიდო ლექსიკონი, 
თბილისი

ჩიტაია გ. (1997), ქართული ეთნოლოგია, ეთნოლოგიის 
ქრესტომათია, შემდგ. ს. ჭანტურიშვილი, თბილისი 
გვ.521-535

ჩიტაია გ. (2023-IV), ქართული ეთნოგრაფიის ისტორია, 
საგანი და მეთოდი, შრომები, ტ. IV, თბილისი

ხუციშვილი ქ. (2019), ქართული ეთნოლოგიური სკოლის 
განვითარება, გამოფენის მეგზური, თსუ გამომცემ­
ლობა, თბილისი 

Khutsishvili K. (2010), The History of Georgian Anthropological 
(Ethnological School), ანთროპოლოგიური კვლევანი I, 
თბილისი



166

http://www.nplg.gov.ge
https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/interlocutor
https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/ameri-

can_english/interlocutor

KITSMARISHVILI NIKOLOZ

THE PROBLEM OF TRANSLATION OF                                  
DISCIPLINARY TERMS (“MTKHROBELI”)

The problem of translation is an issue problem in the develop-
ment of the terminology of scientific disciplines. Ethnology-anthro-
pology, as an independent discipline, began to take shape in the nine-
teenth century. The history of ethnology in Georgia also begins from 
this time, and here the same processes of formation of the field were 
taking place as in the West. However, the change in the political situ-
ation – the loss of independence and the establishment of the Soviet 
system – also had a significant impact on scientific processes. Under 
the conditions of ideological pressure and the fall of the Iron Curtain, 
the previously existing intensive relations with Western European 
scientific circles were severed, access to literature was also limited, 
as a result, representatives of the Georgian ethnological school had to 
deal with new methodological, methodological and especially term 
formation challenges in isolation from the West.

Through the efforts of Georgian ethnologists, a Georgian-lan-
guage terminological apparatus was formed, with which they oper-
ated throughout the Soviet period. After the collapse of the Soviet 
Union and the gaining of independence, the rapprochement of sci-
entific spaces became the order of the day. In this process, when 
access to scientific literature is unlimited and the preparation and 



167

publication of translations is not regulated, ethnological-anthropo-
logical scientific literature is translated and printed according to the 
demand. As a result, it turned out that the new translations do not 
take into account the already established Georgian terminology and 
new versions enter scientific circulation. In the report, I will discuss 
an example of one term, namely, the term “narrator” established in 
Georgian ethnology, which denotes the person from whom the re-
searcher receives information of interest to him. This term is grad-
ually being replaced by the terms “informant” and “respondent”.

Conducting ethnographic fieldwork Georgia is associated with 
the name of Gorgi Chitaia. In the 1920s, he gathered a group of 
young people and began conducting fieldwork, which became the 
basis for his development of a specific method – the method of 
complex-intensive research. The cornerstone of ethnographic re-
search is direct observation of the subject of study and information 
obtained as a result of direct communication with people. These 
people, with whom ethnologists work and through whom they ob-
tain material of interest to them, were referred to by Giorgi Chitaia 
and his students as storytellers. This term is found in the works of 
G. Chitaia, V. Bardavelidze and other Georgian ethnologists, and 
thus became established in Georgian ethnology. The term derives 
from an old Georgian legal term. In the Law Book of Vakhtang VI, 
“storyteller” is used in the meaning of an eyewitness, a witness 
(Article 236). According to the Georgian explanatory dictionary, a 
narrator is “one who tells something, tells someone something”, “a 
teller”. Due to this content, this term was established in Georgian 
ethnology to denote a person who, as a bearer of culture, with an 
emic vision, directly provides factual information or interpretations 
to the researcher.

A new term – “informant” appeared in the works of Geor-
gian ethnologists in the late 1990s (in particular, in the works of 
La Melikishvili). This was a Georgian translation of the English 
informant. Informant – means, precisely, a narrator, a person who 



168

provides information, knowledge to another person. This term was 
widely spread in the English-speaking scientific space (French 
– Informateur; German – Informant/in), in particular, in ethnolo-
gy-anthropology. From the English language, this term spread to 
Georgian scientific terminology, first in the Georgianized form of 
“informator” and then in the Malve “informant” form.

During this period, the ongoing post-modernist discussion in 
Western scientific and cultural circles about deconstruction and 
multicultural communication ended with the emergence of a new 
term in anthropology – intrlocutor, which refers to a person par-
ticipating in a dialogue, an interlocutor. This term echoes, on the 
one hand, one of the main methods of ethnographic research – par-
ticipant observation, and on the other hand, the current paradigm 
– about the importance of social interaction. Since the latter term 
is translated into Georgian as “interlocutor”, which is actively used 
in Georgian everyday language and has little academic connota-
tion, it has not been transferred to the Georgian scientific language. 
Instead, with the advent of new translations and the activation of 
social sciences, the term “respondent” is increasingly being used to 
refer to the narrator. According to the Georgian Explanatory Dic-
tionary, the term “respondent” refers to “a person who participates 
in a sociological survey (questionnaire or interview) and is a source 
of information or a communicator”. The term is also used in the 
English-speaking world with the same meaning. However, there is 
a sharp difference between the forms of the survey and the degree 
of social interaction, which also determines the differences in the 
use of the terms. According to the Oxford English Dictionary, an 
informant is a person who is the source of information in a quali-
tative survey, while a respondent refers to a participant in a quan-
titative study. The same is recorded in the Georgian Explanatory 
Dictionary ts, which states: “Instead of respondent, the term “infor-
mant” is sometimes used when informal research techniques (such 
as, for example, unstructured interviews) are used during the re-



169

search”. Unstructured interview and informal research techniques 
refer to qualitative research. Qualitative and quantitative research 
rely on different methods to achieve different goals. Qualitative 
research is oriented towards phenomenological interest, there-
fore, in such cases, communication or interaction with the source 
of information (the narrator) is more intense and frequent, while 
quantitative research oriented towards determining trends may re-
quire minimal social communication. In other words, an informant 
(narrator) is a person who provides information to a wider range 
of people. Therefore, the use of the terms also determines the per-
spective from which the analysis is being conducted. The use of the 
term “respondent” in the text This is a direct indication that we are 
talking about a demographic, and not an ethnographic, study.

The replacement of the Georgian term “narrator” with “in-
formant” cannot be explained by the desire to get closer to world 
scientific circles, because in the English translation “narrator” is 
still translated as “informant”, or in modern studies as “nterlocu-
tor”. Accordingly, there is no reason to replace the Georgian term. 
The majority of Georgian ethnologists still use the term “narra-
tor”. However, when translating new foreign-language literature, 
if consultations with specialists in the field are not held during the 
translation process, terminology is confused.

I think this is one of the important problems in the develop-
ment of the modern Georgian colloquial language.



170

მაისაია ინეზა, ტოგონიძე ნატალია

ღომის კულტურის ისტორიის შესახებ                                   
საქართველოში

ღომი (სურ. 1) საქართველოს კულტურული ფლორის 
ერთ-ერთი უძველესი მცენარეა, რომლის ისტორია ქარ­
თველი ერის სამიწათმოქმედო მოღვაწეობის შორეული 
წარსულიდან მომდინარეობს. საქართველო უძველესი 
დროიდან ნაყოფიერ და მდიდარ ქვეყნად ითვლებოდა. 
მოსახლეობა მისდევდა მიწათმოქმედებას და მესაქონ­
ლეობას; ფართოდ იყო გავრცელებული მეტალურგიული 
წარმოება. საქართველოს ტერიტორიაზე არქეოლოგი­
ურმა კვლევებმა ცხადყო, რომ ენეოლითის, ნეოლითისა 
და ბრინჯაოს ადრეულ ხანაში აქ ფართოდ ყოფილა გავ­
რცელებული ხორბლის, ქერის, ფეტვნაირებისა და სე­
ლის კულტურა. აქვეა ნაპოვნი მებაღეობისა და მევენახე­
ბის განვითარების დამადასტურებელი ნივთიერი მასალა 
(ხოშტარია 1944; მენაბდე 1948; გორგიძე 1977; მაისაია 
1987; მაისაია, შანშიაშვილი, რუსიშვილი 2005).

როგორც ცნობილია, შემგროვებლობითი ხასიათის 
საქმიანობიდან მცენარეთა მოშენების პერიოდზე გადას­
ვლა ადამიანის კულტურული ისტორიის ის ეტაპია, როდე­
საც საფუძველი ეყრება მიწათმოქმედებას. 

ისტორიულ ფაქტს წარმოადგენს ის ღირებულება, რომ 
სხვადასხვა მხარის მსგავს პირობებში მცხოვრებ პირველ­
ყოფილ ტომებს კულტურული ყოფის ერთი და იგივე სა­
ფეხურის გავლა მოუხდათ, არა ერთდროულად, არამედ 
ერთმანეთისაგან დამოუკიდებლად და მაშასადამე, მიწათ­
მოქმედებასაც საფუძველი უნდა ჩაყროდა არა მხოლოდ 
ერთ მხარეს, გარკვეულ ეპოქაში, რომელიმე ცივილიზე­



171

ბულ ხალხთა ოჯახში, არამედ მისი საწყისები სხვადასხვა 
მხარეში, სხვადასხვა ეპოქასთან და სხვადასხვა ხალხთა 
მოღვაწეობასთან უნდა ყოფილიყო დაკავშირებული.

ცხადია, რომ ამა თუ იმ მცენარის კულტურული ტიპი 
მხოლოდ იმ ადგილებში შეიძლებოდა ჩამოყალიბებული­
ყო, სადაც მისი წინაპარი ბუნებაში ველურად იზრდებო­
და. ამავე დროს, მცენარის უძველესი კულტურული ფორ­
მა ველურის ახლო ნათესავი უნდა ყოფილიყო. ხოლო ამ 
მცენარის ბუნებიდან კულტურაში გადატანა ადამიანის 
ხანგრძლივი შრომის შედეგია. 

პირველყოფილი ადამიანის ერთ-ერთ ძირითად საკ­
ვებს ველური მცენარის ნაყოფი წარმოადგენდა, მაგრამ 
მცენარე მისთვის საკვებად მხოლოდ წლის გარკვეულ პე­
რიოდში გამოიყენებოდა. აქედან გამომდინარე, ადამიანის 
შეგნებაში თანდათან მტკიცდებოდა საკვებად გამოსაყე­
ნებელი მცენარეების ნაყოფის, თესლის, ტუბერის, ბოლ­
ქვის და სხვა ნაწილების შემონახვის შეგრძნება. 

ველურ მცენარეთა ნაყოფებისა და თესლების შეგრო­
ვების პერიოდს მოსდევს მცენარეთა მოშენების ხანა. 

როგორც ისტორიული, ბოტანიკური, არქეოლოგიური 
გამოკვლევებით მტკიცდება, საქართველო მრავალი კულ­
ტურული მცენარის დომესტიკაციის ერთ-ერთი მნიშვნე­
ლოვანი კერაა, მათ შორის არის ფეტვნაირი კულტურები.

ჯერ კიდევ გასული საუკუნის 40-იან წლებში აკად. ვ. 
მენაბდე ძველი კოლხეთის არქეოლოგიურ მასალებში (დი­
ხა გუძუბა) აღმოჩენილი კარბონიზებული მარცვლების 
ანალიზის საფუძველზე აკეთებს დასკვნას, რომ კულტუ­
რის პრეისტორიულ პერიოდში საქართველოში უმეტესად 
გავრცელებული იყო ფეტვნაირი პურეული, შემდგომ მარ­
ცვლოვანი კულტურები (ხორბალი, ქერი) (მენაბდე, 1948). 
გამოთქმულია მოსაზრება რიგი მკვლევარების მიერ (კიკ­



172

ვიძე, 1976; ნებიერიძე, 1972; გრიგოლია, 1977), რომ სწო­
რედ ფეტვნაირი უნდა ყოფილიყო ერთ-ერთი იმ კულტუ­
რათაგანი, რომელმაც სათავე დაუდო მიწათმოქმედებას 
დასავლეთ საქართველოში. 

XVII საუკუნემდე, ვიდრე სიმინდის კულტურა შემოვი­
დოდა დასავლეთ საქართველოში (კოლხეთში), ფეტვნაირ­
თაგან ერთ-ერთი ძირითადი სასურსათო კულტურა იყო 
ღომი (ჩხვერი, ღუმუ, ფეტვი, მჭადი, ჭკიდი, ფიტი, ფატი).

სიმინდის კულტურის შემოსვლის შემდეგ, იგი ღომის 
სუროგატის როლს ასრულებს და სიმინდისაგან მომზა­
დებულ სქელ ფაფას „ღომს” უწოდებენ. ხოლო სიმინდის 
ფქვილისაგან გამომხვარ ცომს კი – მჭადს (მაისაია, 2009; 
სადუნიშვილი და სხვა, 2021). 

საქართველოში სასოფლო-სამეურნეო მცენარეებ­
ის და მათ შორის, ღომის კულტურის სიძველეს ადასტუ­
რებს ძველ ბერძენ ფილოსოფოსთა ჩანაწერები. ლ. დეკაპ­
რელევიჩის, ა. კასპარანისა და ე. ვარენიცას ნაშრომებში 
აღნიშნულია შემდეგი: ბიზანტიური ეპოქის ისტორიკოსი 
პროკოპე მიუთითებს, რომ „ლაზები, რომლებიც მდინარე 
რიონის გასწვრივ ცხოვრობდნენ, მიირთმევდნენ მხოლოდ 
ფეტვს (Декапрелевич, Каспарян 1928; Вареница 1958).

ივ. ჯავახიშვილის გამოკვლევებით, ისტორიულ წყა­
როებში, ღომი პირველად ჯერ-ჯერობით დავით ნარინის 
დროს XIII საუკუნეში „დიდი მონასტრის” დეკანოზის – 
იაკობის საბუთებში მოიხსენიება, სადაც ნათქვამია, რომ 
„მაღლაკელთა და ფარსმანყანეველთა გლეხთანაგ გამო­
ვალს სამი ურემი ღუინო უპარტახტოდ და ტყისაგან მო­
დი, რაიც-ღა მოვალს: იფქლი, ფეტვი და ღომი-ო”. ივ. ჯა­
ვახიშვილი იქვე დასძენს, რომ ღომი საქართველოში XIII 
ს-ის შუა წლებზე ადრე უნდა შემოსულიყო, მაგრამ დროის 
ზუსტი განსაზღვრა, ნივთიერი საბუთის უქონლობის გა­



173

მო, ძნელია. როგორც ივ. ჯავახიშვილი აღნიშნავს, უძვე­
ლესი ხანის გადარჩენილ ძეგლთა და საბუთების სიმცირის 
გამო, იმ საკითხების გამორკვევა თუ რას თესავდნენ ძველ 
საქართველოში, სრულად და ზედმიწევნით შეუძლებელი 
ხდება. 

საერთოდ უნდა ითქვას, რომ ფეტვნაირთა საკითხი 
საქართველოში ნაკლებად არის შესწავლილი და სასურ­
ველია ადგილობრივ, საქართველოს სხვადასხვა თემში 
ხელმეორედ და გულდასმით იყოს იგი გამოკვლეული, რო­
გორც ბოტანიკურად, ისე ტემინოლოგიის მხრივაც, მაშინ 
ბევრი რამის გარკვევა იქნებოდა შესაძლებელი, რაც ამჟა­
მად ბუნდოვანია (ჯავახიშვილი, 1930, 1934). 

ის გარემოება, რომ ძველსა და ახალ ისტორიულ წყა­
როებში არ მოიპოვება არავითარი ცნობა აღმოსავლეთ 
საქართველოში ღომის კულტურის შესახებ, ივ. ჯავა­
ხიშვილს აძლევს საფუძველს გამოთქვას კიდევ ერთი 
ფრიად საგულისხმო მოსაზრება – ღომი ლიხთიმერეთში 
შემოსული უნდა იყოს დასავლეთიდან და არა აღმოსავ­
ლეთიდან. ამას ის გარემოება ცხადყოფს, რომ მესხეთ­
სა და ქართლ-კახეთში ღომი არსად არ ითესებოდა და 
არც ახლა ითესება. ამის დასტურად ივ. ჯავახიშვილი 
იშველიებს ვახუშტი ბატონიშვილის ჩანაწერს, რომელიც 
XVIII საუკუნის პირველი ნახევრის აღმოსავლეთ საქარ­
თველოს დახასიათებისას აქვს აღნიშნული, რომ კახეთში 
„არა სთესვენ ღომსა”. ხეფინის ხევის დახასიათებისას ამ­
ბობს: „ქართლისაგან მეტი არს აქა ღომიო”. ამ სიტყვები­
დან ჩანს, რომ XIII ს-ის დამდეგს ღომი აქა-იქ ქართლშიაც 
უთესიათ, მაგრამ ეტყობა იმდენად მცირე, რაოდენობით, 
რომ ღომის გავრცელების ადგილის გარკვევით დასახე­
ლება საჭიროდ არ მიუჩნევიათ (ვახუშტი, 1941; ჯავახიშ­
ვილი, 1930, 1934).



174

ნ. მაისურაძის მიხედვით, საქართველოში ღომის კულ­
ტურის სიძველეს მიუთითებს თუნდაც ის, რომ ერთ-ერთ 
უძველეს ქართულ ხელნაწერში – ბიბლიაში (დაბადება) 
მოხსენიებულია მცენარეები – ჩვეულებრივი ფეტვი და 
ღომი (Майсурян, 1929). 

ამასათანავე, ავტორი აღნიშნავს, რომ უფრო მოგვი­
ანო ხელნაწერებშიც შეიძლება ვიპოვოთ ამ მხრივ საყუ­
რადღებო ისტორიული მონაცემები. ფეტვი და ღომი აღ­
ნიშნულია ათონის მონასტრის ბერების ხელნაწერებში. 

იმავე ნაშრომში მოტანილია ასეთი მნიშვნელოვანი 
ცნობა – „ბაქარ ბატონიშვილის მიერ 1725 წელს შედგენილ 
რუსულ-ქართულ ლექსიკონში, რომელიც გამოვიდა „ვაკა­
ფას” სახელწოდებით, შესულია სიტყვები „ფეტვი” და „ღო­
მი”. XIII ასწლეულის ბოლოს უცნობი ავტორის (როგორც 
ჩანს საქართველოში მყოფის), იტალიელი მისიონერის მი­
ერ შედგენილი იყო იტალიურ-რუსული ლექსიკონი, რო­
მელშიც სიტყვა „panigo” თარგმნილია „Гоми”-ის სახელწო­
დებით. თუმცა ზუსტი თარიღი ლექსიკონის შედგენისა არ 
მოიპოვება, მაგრამ არაპირდაპირი მონაცემებით, იგი შე­
იძლება მიეკუთვნებოდეს მეფე ერეკლეს პერიოდს (დაახ­
ლოებით 1780 წელს).

ლ. დეკაპრელევიჩი ნაშრომში „შოთა რუსთაველის ეპ­
ოქის მატერიალური კულტურა” აღნიშნავს, რომ ღომი და­
სავლეთ საქართველოში ითესებოდა შოთა რუსთაველის 
ეპოქაში (XII ს) (დეკაპრელევიჩი, 1938).

ღომის კულტურის გავრცელების შესახებ საყურადღე­
ბო ცნობებია მოცემული არა ერთი უცხოელი მოგზაურის 
ჩანაწერებშიც. XV საუკუნეში იტალიელი მოგზაურების 
– ოოსაფა ბარბაროსასა და ამბროზიო კონტარინის აღ­
წერილობებიდან ჩანს, რომ ამ დროს ღომი დასავლეთ სა­



175

ქართველოში ერთ-ერთი მთავარი საკვებია (ჯავახიშვილი 
1930).

არსებობს ცნობა იმის შესახებ, რომ XIII ს-ის ქართულ 
წერილობით წყაროებში ვხვდებით გამოთქმას „მოდი – 
ღომი – გამოსაღებია” (რუხაძე 1976). ე.ი. ღომი საქართვე­
ლოში, აღნიშნულ დროს ან უფრო ადრეც, უკვე უნდა ყო­
ფილიყო. 

კრისტოფორო დე კასტელის (1976) ჩანაწერების მი­
ხედვით, სამეგრელოში (1627-1654 წწ.) გავრცელებულ 
მარცვლეულთა შორის ღომიცაა დასახელებული. აქ ყო­
ველგვარი ჭირნახულის სიუხვეა, რომელიც ადამიანის 
აუცილებელ საჭიროებას წარმოადგენს, ესენია: ღომი, 
ფეტვი, ბრინჯი, ლობიო, ცერცვი, ცერცველა და სხვა. მი­
წათმოქმედნი ხორბლის პურით არ იკვებებიან, არამედ 
ზემოთხსენებული სახეობებით ინარჩუნებენ თავიანთ სი­
ცოცხლეს. 

XVI ს-ის დამლევსა და XVII-XVIII საუკუნეების დასავ­
ლეთ საქართველოს საეკლესიო და სამონასტრო ბეგარებ­
ში, მარცვლეულთა შორის ღომი ყველგანაა მოხსენიებ­
ული (რუხაძე 1976). 

XVII საუკუნეში იტალიელი მისიონერი არქანჯელო 
ლამბერტი სამგრელოს აღწერისას აღნიშნავდა: მეგრე­
ლები, ჩვეულებრივ, პურით კი არა ღომით იკვებებიან და 
უცხოელები დარწმუნებულნი არიან, რომ პური კიდეც 
რომ მოიტანონ, აქ ვერ გაყიდიან”. ღომი, ლამბერტის მი­
თითებით, ის მცენარეა, რომელსაც იტალიაში „Panigo” ეწ­
ოდება (ლამბერტი 1938).

XVI ს-ის ცნობილი ფრანგი მისიონერი – ჟან შარდენი 
(1672-73 წწ.) აღნიშნავს: „მეგრელების ჩვეულებრივ საკ­
ვებ მარცვლეულს წარმოადგენს ღომი. თურქები ამ პურს 
უწოდებენ „პასტას”, მეგრელები კი „ღომს”. მოგზაურს 



176

პირდაპირ არ აქვს მითითებული, მაგრამ ჩანს, რომ ღო­
მი სამეგრელოდან გაჰქონდათ თბილისში, ახალციხეში, 
სომხეთში, სადაც შარდენს ღომის ბევრი მოყვარული შეხ­
ვედრია. „სომხეთსა და საქართველოში ბევრი წარჩინებუ­
ლი თურქი და ქართველი მინახავს, მათ შორის თბილისის 
მთავარი და ახალციხის ფაშაც, რომელთაც შემოჰქონდათ 
ეს მარცვლეული და სიამოვნებით მიირთმევდნენ. მისი 
ჭამის დროს აუცილებელია წმინდა ღვინის სმაც, რათა 
ღომის გამაგრილებელი და კუჭში გამხსენლი თვისება შე­
ნელდეს. ამას ღომის მჭამელები სიამოვნებით ასრულებენ 
(შარდენი 1675).

ამასვე აღნიშნავენ 1650-52 წელს რუსეთის ელჩები სა­
ქართველოში – ტოლოჩანოვი და იევლევი, მოსკოვში გაგ­
ზავნილ თავიანთ ანგარიშებში. ისინი წერენ, რომ დასავ­
ლეთ საქართველოში ძირითადად ითესება ღომი, აგრეთვე 
მცირედ ხორბალი და ქერი (Полиектов 1926).

ვახუშტი ბატონიშვილი კოლხეთის დაბლობის სამეურ­
ნეო დახასიათებაში ღომსაც იხსენიებს (1745). მას ისიც 
აქვს აღნიშნული, რომ აქ ყველაზე ფართედ ითესებოდა 
ღომი და „იქაურნი გამოიზრდებიან ღომითო” (ვახუშტი 
1941). 

XIII ს-ის გერმანელი მეცნიერი ანტონ გულდენშტედტი, 
რომელმაც იმოგზაურა საქართველოში (იმერეთის აღწე­
რისას) აღნიშნავს, რომ სხვა მარცვლოვან კულტურებთან 
ერთად, ღომიც არის გავრცელებული ზოგიერთ ადგილას 
(ოკრიბა, სალორთქიფანიძეო, სამიქელაძეო, ვაკე) ითეს­
ება მხოლოდ ღომი და ფეტვი (გულდენშტედტი 1962).

საგულისხმო ფაქტს გვაწვდის აგრეთვე XVII ს-ის I ნა­
ხევრის დასავლეთ საქართველოს, კერძოდ სამეგრელოს 
ისტორიის შესახებ, დონ ჯუზეპე ჯუდიჩე მილანელი. სა­
მეგრელოს ნიადაგი იძლევა ყველა სახის ბოსტნეულსა 



177

და ხილს, რომელთაც ჭაობიანი ადგილი უყვართ, ასეთია: 
ბრინჯი, ღომი, ფეტვი და სხვა. პურის მაგივრად ღომს ჭა­
მენ. (Gomo- ასე უწოდებენ, რომელიც იტალიური Panigo-ს 
მსგავსია (მილანელი 1964). 

აფხაზეთის საკათალიკოსო გლეხების დიდ დავთარ­
ში მარცვლეული კულტურებიდან დასახელებულია: პური, 
ქერი, იფქლი, ღომი, ფეტვი. ამათგან დასავლეთ საქარ­
თველოში ყველაზე მეტად გავრცელებული ყოფილა ღომი 
(გვრიტიშვილი 1965).

XIX ს-ის I ნახევარში ეიხვალდი (1825-1826 წწ.), კო­
ხი (1836-1838 წწ.) და სპენსერი (1836-1837 წწ.) ღომსა და 
ფეტვს ასახელებენ როგორც გურიის, სამეგრელოსა და 
იმერეთის ერთ-ერთ უმთავრეს სასურსათო მცენარეს (მა­
ისაია და სხვა 2005).

1852 წელს სამეგრელოს უკანასკნელი მთავრის დავით 
დადიანის მიერ შედგენილ „უსტარში” დაწვრილებით არის 
აღწერილი თუ რა მოიწეოდა სამეგრელოში XIX ს-ის I ნახე­
ვარში. „ძველთა ჟამთა შინა, უხსოვარი დროიდან სამეგრე­
ლოს სამთავროსა შინა მიღებული არს თესვა ღომისა, ამას 
სთესენ სიხშირით და ხმარობენ პურის წილ” (მეუნარგია 
1939).

XIX ს-ის 40-იანი წლების დასაწყისში პაქსტაუზენი 
აცხადებდა, რომ სამეგრელოსა და იმერეთში იგი მხოლოდ 
სიმინდისა და იშვიათი სახის ფეტვნაირ ღომს ხედავდა. 
დიუბუა დე მონპერე ლეჩხუმში გავრცელებულ მარცვლე­
ულ კულტურებს შორის ღომსაც ასახელებს (გუგუშვილი 
1954; ბრეგაძე 1969; რუხაძე 1975). XIX ს-ის II ნახევრიდან 
სწრაფი ტემპით მიმდინარეობს სოფლის მეურნეობიდან 
ღომის განდევნის პროცესი. 

XIX ს-ის 80-იან წლებში ღომის გავრცელების მთავარ 



178

რაიონებში – ქუთაისის, ოზურგეთისა და სენაკის მაზრებ­
ში, მას თესავდნენ მხოლოდ შეძლებული გლეხები, ხოლო 
90-იანი წლებიდან ღომის ნათესი მკვეთრად მცირდება. 

XX ს-ის დამდეგისათვის ღომის ყანები საქართველო­
ში იშვიათობაა. ამ კულტურის სიძველის შესახებ ძველმა 
ქართულმა ისტორიულმა წყაროებმა ძუნწად შემოგვინახა 
ცნობები, თუმცა საქართველოს ტერიტორიაზე შესრულე­
ბულმა არქეოლოგიურმა გათხრებმა დაადასტურეს, რომ 
ჯერ კიდევ უძველეს ეპოქაში, ჩვენს წელთ აღრიცხვამდე 
დიდი ხნით ადრე, საქართველოში ღომის კულტურა ფარ­
თოდ იყო გვარცელებული. არუხლო I-სა და II-ში, ქართუ­
ლი მიწათმოქმედების უძველეს კერაში (აღმოსავლეთ სა­
ქართველო, VI ათასწლეული) ნაპოვნია: ხორბლის, შვრიის, 
ქერის, ფეტვის, ღომისა და ბარდის თესლები, რომელთა 
ხნოვანება დადგენილია ნახშირბადის (C14) მეთოდით (მა­
ისია და სხვა, 2005).

ღომის კულტურის ქართულ კერას წარსულში, ქარ­
თველების განსახლების ტერიტორიაზე, ფართო არეალი 
ეკაა. დასავლეთ საქართველოში (ვანში) შესრულებულმა 
არქეოლოგიურმა კვლევამ დაადასტურა, რომ ჯერ კიდევ 
ჩვ.წ აღრიცხვამდე II- I სს. ღომი აქ ფართოდ იყო გავრცე­
ლებული (მაისაია 1978). ღომის დანახშირებული მარ­
ცვლები მიკვლეულია აგრეთვე არახლოში – ქვემო ქარ­
თლი, ვახუშტისეული ნახიდური, ძვ. წ V-VI ათასწლეული 
(ჩუბინიშვილი, 1973).

ღომის დანახშირებული მარცვლები სხვა ქართულ არ­
ქეოლოგიურ ძეგლებშიც იყო აღმოჩენილი. ქუთაისის მახ­
ლობლად ნაციხვარი (სათაფლია) -დათარიღებულია ბრინ­
ჯაოს ხანით და ბიჭვინთის ტერიტორიაზე – ახ. წ. აღ. III 
ს-ითაა დათარიღებული (ბრეგაძე 1969). 



179

ღომის ნაშთები, სხვა კულტურებთან ერთად (ხორ­
ბალი, ჭვავი, ფეტვი), ნაპოვნია აგრეთვე ზემო სვანეთის 
არქეოლოგიურ მასალებში ს. ეცერი I ათასწლეული ჩვ. წ. 
აღ-მდე (Чартолани1974).

კოლხეთის აღწერისას (1815-19 წწ.) ღომი ნახსენები 
აქვს მინა მედიჩს – „ აქ მოჰყავთ მარცვლეულის განსა­
კუთრებული სახეობა, რომელსაც ღომს უწოდებენ და თე­
სენ ბრინჯის მსგავსად. პური თეთრია და ძალზე ნოყიერი 
(მაისაია 1987).

1871 წელს დროების კორესპონდენტი იუწყებოდა, 
რომ გურიაში მცხოვრებლებს მჭადისა და ღომის მეტი არ­
აფერი არ მოჰყავთ და ამ ორ მოსავალს ძალიან ბევრი მუ­
შაობა უნდება, რომ გურული წლიდან-წლამდე თავის ღო­
მისა და მჭადის ყანების თოხნასა და წმენდას უნდებაო” 
(გაზ. დროება 1871).

საქართველოში სასოფლო-სამერნეო კულტურათა 
მრავალფეროვნების შესახებ სარწმუნო ცნობებს გვაწ­
ვდის ტოპონიმიკური მასალაც, რომელიც დღესაც მრავ­
ლად გვხვდება. მაგ. სამეგრელოს ტერიტორიაზე “ოღ­
უმოლი”, „ნაჩხვერი” (ღომის ჩხვერის სათესი ადგილი 
„ნაღუმუ” (ნაღომარი), „ოჩხვარეში” (ღომის საცეხვი ადგი­
ლი) (ელიავა 1977).

ღომი საქართველოს მოსახლეობის კვების ძირითა­
დი წყარო იყო, ამაზე მიგვითითებს აგრეთვე ღომის თეს­
ვა – მოყვანა – მოხმარებასთან დაკავშირებული საოჯახო 
ნივთები, ასევე ღომის სქელი ფაფის მომზადებასთან, 
როგორიცაა კარდალა (გურულად), კარდილა (ჭანურად), 
კარდია (მეგრულად), ღომის ჩხვერის მარცვლის მოსახარ­
ში ქვაბი (სურ 2). ნაჭა (მეგრულად) ღომის ქვაბის ჩამოსა­
კიდი რკინის ჯაჭვი კერიაზე – შუა ცეცხლზე. ღომის მო­
სარევი სუთი – კირზა (მეგრულად); ლეფერა (გურულად) 



180

კორზა//კირზა (ჭანურად) (სურ. 3); ჩოგანი ანუ ხვარჩინი 
(მეგრულად) – ქვაბიდან ღომის ფაფის ამოსაღები (სურ. 
4); ნისორი // სარღა//ბარქაშა (მეგრულად); სარღა//საღრა 
(ჭანურად).

სურ.5. ხის გობი, რომლითაც ანიავებდნენ გაცეხვილ 
ღომს; ტაბაკი (მეგრულად) – ხის მოკლეფეხიანი გრძელი 
მაგიდა, რომელზეც დებდნენ ცხელ ღომს.

დასავლეთ საქართველოში დღემდეა შემორჩენილი 
ღომის თესვა, მოყვანა და მის მოხმარებასთან დაკავშირე­
ბული არაერთი ეთნოგრაფიული ნიმუში. ღომის საცეხვი, 
ხელის, ფეხის ან წყლის ჩამუხი. გაცეხვილი ღომის შესანა­
ხი თიხის ჭურჭელი – დერგი, კოკა, ბუყუნი. ტყავის ლაგუ­
ჯი (თიხის გუდა ანუ ხართა ან თიხის დორაში; ჭურა (ხაპი), 
ხის კასრი – კოთხო (კოთხა), ბათმანი და სხვა (სურ. 6).

ღომთან არის დაკავშირებული წნულით და ფიც­
რით აშენებული ზოგიერთი სათავსო, მაგ. „ოჩამურე” – 
ხის ფარდული, სადაც ღომს ცეხვავდნენ. ნანია//ნალია 
(ღომისა და სიმინდის გასაშრობი ნაგებობა). „ხულა” 
სამეგრელოში „ბაღ” ეწოდებოდა, აჭარასა და გურიაში 
ბეღელი, იგივე ამბარი (ღომის თაველების შესატანად). 
„ოლე” (ჭანურად” – ღომის თაველების საშრობი – თხი­
ლის წნელისაგან მოწნული კალათა, რომელსაც ჩამო­
კიდებდნენ შუა ცეცხლზე, ღომის თაველი რომ გამომ­
შრალიყო.

მატერიალური კულტურის ადგილობრივი წარმოშო­
ბის ელემენტებია აგრეთვე, ღომის ნათესების მოსავლე­
ლად განკუთვნილი სპეციალური იარაღები: ორკაპა როკა 
თოხი, „ჩენგი” (მეგრულად) – ღომის ნათესების გასამარ­
გლი პატარა თოხი. მერულა, „კაბდო” (მეგრულად) – მიწის 
გასაფხვიერებელი იარაღი. ხის კავი, „ოგაფა” (მეგრულად, 
ცეკა), წნელისაგან მოწნული,  კალათა რომელშიც აწყობ­



181

დნენ მოჭრილ თაველს. ღომის გადასაზიდი სპეციალური 
ტრანსპორტი, ე.წ. ჭკიდის ურემი (მეგრულად) და სხვა. 

ღომის მოვლა-მოყვანის, შენახვისა და გამოყენები­
სათვის განკუთვნილი ხელსაწყოების ასეთი სიუხვე, ჩამო­
ყალიბებული ფორმა და ადგილობრივი სახელწოდებანი 
საქართველოში ამ კულტურის სიძველის მანიშნებელია 
(მაისაია 1987; მაისაია და სხვა 2005).

როგორც ცნობილია, ამა თუ იმ კულტურული მცენა­
რის წარმოშობის საკითხის გადაწყვეტა მნიშვნელოვანია 
არა მხოლოდ კულტურულ-ისტორიულ, არამედ პრაქტი­
კული თვალსაზრისითაც. 

ზოგადად, ღომის კულტურის წარმოშობის ადგილის 
შესახებ, მკვლევართა მიერ აზრთა სხვადასხვაობა არსე­
ბობს. პირველ ცნობებს ა. დეკანდოლეს ნაშრომში ვხვდე­
ბით (Декандол 1885). იგი მცენარის სამშობლოდ აღმო­
სავლეთ აზიას მიიჩნევდა. ამავე აზრს იზიარებდნენ სხვა 
მკვლევარებიც (ვავილოვი, 1926; ვარენიცა, 1958 და სხვა). 
ჟუკოვსკი (1964) ეთანხმება რა ზემოთ მოყვანილ მოსაზ­
რებას, ღომის გამოჩენას სამხრეთ-დასავლეთ ქვეყნებში 
ჩინგის ხანისა და თემურ-ლენგის შემოსევას უკავშირებს 
(XIII-XIV სს); ე.ი. ღომი მას საქართველოში მონღოლების 
მიერ შემოტანილ კულტურად მიაჩნია.

ი. ლომოურის (1950) მითითებით, სწორედ შორეულ 
აღმოსავლეთში უნდა ჩასახულიყო უხსოვარი დროიდან 
ღომის კულტურა. ხალხთა მოძრაობისა და განსახლე­
ბის პროცესში ღომი თანდათან გავრცელდა სამხრეთ­
სა და დასვლეთისაკენ ორი ნაკადით. ინდოეთ-ირანის 
და თანამედროვე რუსეთის სამხრეთ-აღმოსავლეთის 
ვრცელი ველების გზით, ახლანდელი უკრაინის გავ­
ლით, ღომი შევიდა სამხრეთ ევროპაშიც, საიდანაც ალ­



182

ბათ მან გაიკაფა გზა ევროპის კონტინენტის დასავლეთ 
საზღვრამდე.

პირველად ლ. დეკაპრელევიჩმა და ა. კასპარიანმა ღო­
მის ქართული და აზიური ფორმების შედარებითი შეს­
წავლის საფუძველზე, გამოთქვეს მოსაზრება, ქართული 
ღომის დამოუკიდებელი გეოგრაფიული სტატუსის თაობ­
აზე და გამიჯნეს იგი აზიური ღომისაგან – Grex tubalicum 
Dekapr. სახელით (Декапрелевич и Каспарян, 1928). შემდეგ 
ვ. მენაბდემ და ა. ერიციანმა (1947-48) აღნიშნეს, რომ დე­
კაპრელევიჩისა და კასპარიანის მიერ ღომისათვის მითი­
თებულ თავისებურებებს უნდა დაემატოს საქართველო­
ში ველური ღომის (Setaria ketzchovelii Men. & Eritz.) პოვნა. 
მათი აზრით, ამ ბოტანიკურ-გეოგრაფიულ ოლქში (ამი­
ერკავკასიაში) გამოცალკევდება ღომის წვრილთესლიანი 
ჯგუფი და სავსებით შესაძლებელია, რომ ეს ამიერკავკა­
სიის ჯგუფი წარმოადგენს ცალკე მორფო-გეოგრაფიულ 
რასას. 

ცოტა მოგვიანებით, გ. ფხაკაძე (1955) იბერიულ-კავკა­
სიური ჯგუფის ხალხის ისტორიიდან გამომდინარე აღნიშ­
ნავდა, რომ ღომი საქართველოში შემოტანილი კულტურა 
კი არ არის, არამედ გამოყვანილია ქართველი ტომების მი­
ერ და შემდეგ გავრცელებული სხვა ქვეყნებში. სავსებით 
ვიზიარებთ ზემოთ მოყვანილ მოსაზრებას.

საქართველოს ღომების კომპლექსური გამოკვლე­
ვებით, რომელიც ითვალისწინებდა არა მარტო ბოტანი­
კურ-სისტემატიკურ შესწავლას, არამედ ისტორიას, არ­
ქეოლოგიას, ეთნოგრაფიას, ლინგვისტიკას, გენეტიკას, 
ციტოლოგიას, ტოპონიმიკას, ბიოქიმიას, დამტკიცდა 
ღომის კულტურის ქართული კერის არსებობა (მაისაია 
1987). 



183

ყოველივე ზემოთ აღნიშნული გვაძლევს იმის თქმის 
საშუალებას, რომ ღომი საქართველოში უძველესი კულ­
ტურაა. ის გარემოება, რომ წერილობით წყაროებმა ძუნ­
წად შემოგვინახა ცნობები მისი სიძველის შესახებ, გვა­
ფიქრებინებს, ქართულ ლექსიკაში ხომ რ იყო „ღომის” 
შესატყვისი სხვა სახელი, თუნდაც „ქვრიმა” ან „ფეტვი”. 
საკითხი მეტად საინტერესოა და სპეციალური კვლევის 
საგანს წარმოადგენს.

დამოწმებული ლიტერატურა:

არქანჯელო ლამბერტი (1938), სამეგრელოს აღწერა. 
თრაგმნა იტალიურიდან ალ. ჭყონიამ, თბილისი

ბრეგაძე ნ. (1969), მთის მიწათმოქმედება დასავლეთ სა­
ქართველოში, თბილისი, „მეცნიერება”.

გვრიტიშვილი დ. (1965), ნარკვევები საქართველოს ის­
ტორიიდან (XV-XVII სს.). გამ-ბა „საბჭოთა საქართვე­
ლო”. თბილისი

გიულდენშტედტი (1962), მოგზაურობა საქართველოში, 
გერმანულიდან თარგმნა და კომენტარები დაურთო 
გ. გელაშვილმა. თბილისი, საქართველოს სსრ. მეც­
ნიერებათა აკადემიის გამ-ბა, ტ. 

გრიგოლია გ. (1977), ცენტრალური კოლხეთის ნეოლითი 
პალური, გამ-ბა „მეცნიერება”. თბილისი

გუგუშვილი პ. (1954), მარცვლეულის მეურნეობა საქარ­
თველოსა და ამიერკავკასიაში. 1801-1920 წწ. საქ. 
სსრ. მეცნ. აკად. გამ-ბა. თბილისი 

დეკაპრელევიჩი ლ. (1938), შოთა რუსთაველის ეპოქის 
მინდვრის უმთავრესი კულტურები, გამ-ბა „შრომა 
და ტექნიკა”



184

დონ ქრისტეფორე დე კასტელი (1976), ცნობები და ალ­
ბომი საქართველოს შესახებ. ტექსტი გაშიფრა, თარ­
გმნა, გამოიკვლია და კომენტარები დაურთო ბ. გი­
ორგაძემ. თბილისი, გამ-ბა „მეცნიერება”

დონ ჯუზეპე ჯუდიჩე მილანელი (1964), წერილები საქარ­
თველოზე XVII ს. ტექსტი იტალიურიდან თარგმნა და 
შენიშვნები დაურთო ბეჟან გიორგაძემ. გამ-ბა „საბ­
ჭოთა საქართელო”. თბილისი

ელიავა გ. (1977), აბაშისა და გეგეჭკორის რაიონების ტო­
პონიმიკა. თბილისი, 1977. 

ვახუშტი ბატონიშვილი (1941), აღწერა სამოფოსა საქარ­
თველოსა (საქართველოს გეოგრაფია), თბილისი, 
თსუ გამ-ბა

იტალიელი მოგზაურები საქართველოში (1894), მე XV სა­
უკუნეში – იტალ. თარგმნ. ა. ჭყონიასი, მოამბე, NXI

კიკვიძე ი. (1976), მიწათმოქმედება და სამიწათმოქმედო 
კულტი ძველ საქართველოში. გამ-ბა „მეცნიერება”

ლომოური ი. (1950), მარცვლეული კულტურები (ფეტვნა­
ირი პურეული). ნაწილი I

მაისაია ი. (1987), ღომის კულტურა საქართველოში. თბი­
ლისი

მაისაია ი. (1978), ქართული ღომის შესწავლისთვის. სა­
ქართველოს ბოტანიკური საზოგადოების მოამბე VII. 
თბილისი

მაისაია ი. (2009), ჩვენი ეროვნული საუნჯე (საქართვე­
ლოს საზეთე და ბოჭკოვანი კულტურები, „დი ემ ქო­
ლორი”. თბილისი

მაისაია ი., შანშიაშვილი თ., რუსიშვილი ნ. (2005), „კოლხე­
თის აგრარური კულტურა”. თბილისი



185

მენაბდე ვ., ერიციანი ა. (1948), საქართველოს ღომი ბო­
ტანიკურ სისტემატიკური ნარკვევი. თბილისის ბო­
ტანიკის ინსტიტუტის შრომები, ტ. XII.

მენაბდე ვ. ერიციანი ა. (1947), საქართველოს ღომის შეს­
წავლისათვის, თბილისის ბოტანიკის ინსტიტუტის 
შრომები, ტ. XI.

მეუნარგია ი. (1939), სამეგრელოს სამთავროს უკანასკნე­
ლი პერიოდი და დავით დადიანი. გამ-ბა „ტექნიკა და 
შრომა”. თბილისი

ნებიერიძე ლ. (1972), დასავლეთ ამიერკავკასიის ნეოლ­
ითი, გამ-ბა „მეცნიერება”. თბილისი

რუხაძე ჯ. (1976), ხალხური აგროკულტურა დასავლეთ 
საქართველოში – გამ-ბა „მეცნიერება”

რუხაძე ჯ. (1975), მცენარეული კულტის გადმონაშთის სა­
კითხისათვის დასავლეთ საქართველოში. მასალები 
საქართველოს ეთნოგრაფიისთვის. XVII „მეცნიერ­
ება”, თბილისი

სადუნიშვილი თ., მაისაია ი., ბაცაცაშვილი ქ., სიხარული
ძე შ., დარჩიძე თ. (2021), საქართველოს აგრარული 
კულტურა. საქართველოს მეცნიერებათა ეროვნული 
აკადემია, თბილისი

ფხაკაძე გ. (1955), ღომის კულტურის შესახებ საქარ­
თველოში. საქ. სამ. ინსტიტუტის შრომები. ტ. XLII-
XLIII

შარდენი ჟ. (1975), ჟან შარდენის მოგზაურობა სპარსეთსა 
და აღმოსავლეთის სხვა ქვეყნებში (ცნობები საქარ­
თველოს შესახებ). ფრანგ. თარგმნ. და კომენტ. და­
ურთო მზია მგალობლიშვილმა. „მეცნიერება”, თბი­
ლისი



186

ჩუბინიშვილი ტ. (1973), ახალი მასალები ქვემო ქართლის 
ადრესამიწათმოქმედო კულტურის ისტორიისათვის. 
ჟურნ. ძეგლის მეგობარი. N33. თბილისი

ხოშტარია ნ. (1944), დიხა გუძუბა, კოლხეთის დაბლობის 
ძველი მოსახლეობა. საქ. სსრ. მეცნ. აკადემიის მოამ­
ბე, ტ. V. N2.

ჯავახიშვილი ივ. (1930), საქართველოს ეკონომიკური ის­
ტორია. წიგნი I, თბილისი, ქართული წიგნი

ჯავახიშვილი ივ. (1934), საქართველოს ეკონომიკური ის­
ტორია. წიგნი I, თბილისი

Вавилов Н.И. (1926), Центры происхождения культурных 
растений. Труды по прикл, ботанике, генетике и селексии, 
т. ХVI . вып. 2.

Декандол А. (1985), Место происхождения возделываемых 
растений, Петербург

Декапрелевич Л.Л., Каспарян А.С. (1929), К изучению 
итальянского проса (Setaria italica P.B. maxima Alef.). 
Трудов по прикл. ботанике, генетике и селекции, т. XIX.

Майсурян Н.А. (1929), Просо Грузии – Труды по прикл, 
ботанике, генетике и селексии, т. ХХ . вып. 2.

Полиектов М. (1926), Посольство стольника Толоченова и 
дьяка цевлева в Имеретию 1650-1652, Тифлис

Чартолани М.Г. (1974), Сванети эпоху бронзи историко-
археологический исследование, Тбилиси



187

TOGONIDZE NATALIA, MAISAIA INEZA

ON THE HISTORY OF GHOMI CULTURE                               
IN GEORGIA

Ghomi is one of the oldest plants of the cultural flora of Geor-
gia, the history of which originates from the distant past of the 
Georgians agricultural activities. Georgia has been considered a 
fertile and rich country since ancient times. The population was en-
gaged in agriculture and cattle breeding; metallurgical production 
was widespread. Archaeological research on the territory of Geor-
gia has shown that in the Eneolithic, Neolithic and early Bronze 
Ages, the culture of wheat, barley, millet and flax was widespread 
here. Material evidence of the development of horticulture and 
vineyards has also been found here. Complex studies of the Geor-
gian Ghomi, which included not only botanical-systematic studies, 
but also history, archeology, ethnography, linguistics, genetics, cy-
tology, toponymy, and biochemistry, confirmed the existence of a 
Georgian center of Ghomi culture. It can be concluded that Ghomi 
is an ancient culture in Georgia. The fact that written sources have 
not preserved much information about ghomi, makes us wonder 
whether there was another name in the Georgian vocabulary that 
corresponded to “ghomi,” that might be “qvrimā” or “petvi.” The 
issue is very interesting and is the subject of special research.



188

სურ.2.

სურ.1.

სურ.3.



189

სურ.4.

სურ.5.

სურ.6.



190

მამარდაშვილი გიორგი, ხვადაგიანი მინდია

ხორბალი ლეჩხუმში (წერილობითი წყაროების,     
ეთნოლოგიური მასალისა და ტოპონიმიკური 

მონაცემების მიხედვით)

საქართველო უძველესი სამიწათმოქმედო კულტურის 
ქვეყანაა. საყოველთაოდ არის ცნობილი, რომ ჩვენი ქვეყ­
ნის ტერიტორია მევენახეობა-მეღვინეობის აკვანია. ას­
ევე უძველესი ისტორია აქვს ქართულ მეხორბლეობასაც. 
პურეულის საკვებ რაციონში გამოყენების ყველაზე ად­
რინდელი დასტური საქართველოს ტერიტორიაზე, არქე­
ოლოგიური მონაცემებით, ქვემო ქართლიდან, არუხლო­
დანაა. ეს ადრესამიწათმოქმედო დასახლება ჩვ. წ.აღ-მდე 
VI – V ათასწლეულით თარიღდება. არუხლოში ნაპოვნია 
ველური ერთმარცვლა, აგრეთვე კულტურული ერთმარ­
ცვლა, ორმარცვლა, სპელტა, მახა, კოლხური ასლი, რბი­
ლი, ქონდარა და მაგარი ხორბლები (ბრეგაძე 2004, 12). 
ამგვარი სიძველის მონაპოვრები დასავლეთ საქართველო­
ში არ მოგვეპოვება, რისი მიზეზიც აქაური ნიადაგია, რო­
მელშიც რაიმეს შენახვისა და დაუშლელობის ალბათობა 
გაცილებით ნაკლებია, ვიდრე ლიხსაქეთ საქართველოს 
ტერიტორიაზე. ეთნოგრფიული მონაცემები და ხორბლე­
ულის უძველესი ჯიშების გავრცელება ლეჩხუმსა და მი­
სი მიმდებარე რაჭაში მეხორბლეობის ადრეულ ხანებშივე 
განვითარებასა და მეურნეობაში მის დიდმნიშვნელოვნე­
ბაზე მიგვითითებს.

„ლეჩხუმი, რაჭასთან ერთად, წარმოადგენს საქართვე­
ლოს ხორბლეულთაგან ყველაზე მეტი, ამასთან, ენდემური 
სახეობისა და ფორმის გავრცელების არეს (ბრეგაძე 1969, 
5; ხოშტარია 1944). „დასავლეთ საქართველოში, სადაც 
დამოწმებულია ტრეტიკუმების სახეობრივი შემადგენ­



191

ლობის ნახევარზე მეტი (9), ასევე დიდი როლი ენიჭებოდა 
ხორბალს მისი ერთ-ერთი ძირითად ცენტრად მიჩნეულ 
რაჭა-ლეჩხუმის ფარგლებში” (ბრეგაძე 2004, 28-29). მი­
წათმოქმედებისადმი მიძღვნილი სამეცნიერო ნაშრომების 
ეს ამონარიდები ლაკონიურად მიგვითითებს, რომ ლეჩხუ­
მი ხორბლეული კულტურის გავრცელების ერთ-ერთი 
მძლავრი და უძველესი რეგიონია.

ეთნოგრაფიული მასალის მიხედვით, ლეჩხუმში ძირი­
თადად მოჰყავდათ მახას, ზანდურის, ხულუგოს ჯიშის 
ხორბალი. ითესებოდა დიკაცა და ასლიც (კოლხური ას­
ლი). შეიძლება ითქვას, რომ ხორბლეულის სიმრავლე XVI 
საუკუნის მეორე ნახევრის დოკუმენტიდან ჩანს. „ცაგერის 
საეპისკოპოსოს გამოსავლის დავთრის” მიხედვით, ცაგე­
რელი გლეხების გადასახადებში პურის (ანუ ხორბლის) 
გადასახადიც ფიქსირდება. ამ დოკუმენტის მიხედვით, ცა­
გერის ეკლესიის გლეხებს ნატურალურ გადასახადად აწ­
ერიათ სოფლის მეურნეობის პროდუქტები. ჩამონათვალ 
პროდუქტთა შორის ღვინო რიგითობით პირველ ადგილ­
ზეა, მეორე ადგილზეა პურის ანუ ხორბლეულის გადასა­
ხადი. გლეხთა ძალიან მცირე ნაწილს, ხორბლეულის გარ­
და, აქვს გამზადებული, გამომცხვარი პურის გადახდის 
ვალდებულება. ნამზადი პური ნუსხაში გამომცხვარი ან 
სახარჯო პურის სახელითაა მოხსენიებული, ხოლო ხორ­
ბლის მარცვლეული ფორმის აღსანიშნავად გამოყენებუ­
ლია პური. მხოლოდ ერთადერთხელ გვხვდება ნამზადი 
პურის აღსანიშნავად „სამარხვო” პური. მარცვლეულთა­
გან გადასახადების წიგნში გხვდება ღომიც, მაგრამ მხო­
ლოდ რამდენიმე შემთხვევაში. ქერი და შვრია კი საერთოდ 
არ არის მოხსენიებული (დოლიძე 1970, 374-380). ლეჩხუ­
მის საეკლესიო გლეხების ხორბლეულის გადასახადის 
რაოდენობა სოფლების მიხედვით სხვადასხვაა. ყველაზე 



192

მეტს იხდიან სოფელ ლახეფის, ნაკურალეშისა და ოყურ­
ეშის გლეხები. ნაკურალეშის 14 ბეგარის გადამხდელი 
კომლიდან 11-ის გადასახადი 9 ფოხალი პური/ხორბალია. 
ფოხალი ნახევარი ფუთი ანუ 8 კილოა (ალავიძე 1951, 111) 
შესაბამისად, ნაკურალეშელების ხორბლის გადასახადი 
72 კილოგრამი იყო. დანარჩენი სამი გლეხის ბეგარა თავი­
სებურია. მათ არც ღვინის და არც ხორბლის გადასახადი 
ადევთ. საფიქრალია, რომ ისინი თანასოფლელებთან (მო­
ინალე გლეხებთან) შედარებით, ოდნავ დაწინაურებული 
არიან და მსახური გლეხების კატეგორიას განეკუთვნები­
ან. ხორბლის გადასახადის რაოდენობა იგივეა სოფელ ლა­
ხეფაშიც – 11 კომლი 9 ფოხალ პურს იხდის, მხოლოდ ერთი 
იხდის ოდნავ მეტს – 11 ფოხალს. ყველაზე მეტი ხორბლის 
გადასახადი სიფელი ოყურეშის გლეხებს ადევთ – 18-დან 
10 კომლი იხდის 11 ფოხალ (88 კგ) პურს, ერთი 9-ს, სამი 
– 5-ს, სამი – 7-ს, ერთიც გათავისუფლებულია სასურსათო 
ბეგრიდან. ამ სოფლებში, სხვებთან შედარებით, ბევრია 
ხორბლის გადასახადი, რაც შესაძლოა მიგვითითებდეს, 
რომ დასახელებული სოფლის ტერიტორიაზე ხორბლეულ­
ის წარმოებისთვის უკეთესი პირობები არსებობდა.

საცაგერლოს გამოსავლის დავთარს თუ შევადარებთ 
ხონის საეკლესიო გლეხების გადასახადების ნუსხას, ვნა­
ხავთ, რომ ხონის ეკლესიის მებეგრე გლეხებს (61 კომლი) 
საერთოდ არ აქვთ ხორბლის გადასახადი. მარცვლეულ­
თაგან ისინი იხდიან ღომს, ურიშს, ფეტვს და მჭადს. ძა­
ლიან ბევრგან გვხვდება გადასახადი სახელით – ცეხვილი. 
შეიძლება გვეფიქრა, რომ ცეხვილი შესაძლოა გაცეხვილი 
პურის შესატყვისი ყოფილიყო, თუმცა ამ ვარაუდს უარ­
ყოფს ის, რომ ხონის ეკლესიის გამოსავლის წიგნის თანამ­
დროვე საცაგერლოს საეკლესიო გლეხთა გადასახადების 
წიგნში ხორბლის აღსანიშნავად გამოყნებულია პური. ხო­



193

ნის საეპისკოპოსოს გამოსავალ წიგნში მხოლოდ ორ ად­
გილზე, შეწირულობათა მინაწერში, მოხსენიებულია გა­
დასახადი – 10 კოდი პური. ეს უიშვიათესი გადასახადია 
– ორ შემთხვევაში, გლეხის კომლი გათავისუფლებულია 
ყველანაირი გადასახადისგან და მათ მხოლოდ „სასების­
კვეროდ” 10 კოდი პურის გადახდა ევალებათ (დოლიძე 
1970, 368; 372). 

„აფხაზეთის საკათალიკოზო გამოსავალი მოსაკრებ­
ლობის დავთარი”, რომელიც შედგენილია 1661 წელს, 
გვაჩვენებს, რომ იმერეთში საკათალიკოსოსადმი გადა­
სახადებში ხორბლეული ძალიან იშვიათია. სამაგიეროდ, 
რაჭის სოფელ ბარში პურის გადასახადი ძალიან მნიშვნე­
ლოვანია (97 კოდი) დამცხვარი პური 1050-ია, ხოლო ქერი 
31 კოდი (დოლიძე. 1970, 397-399). იმერეთის სოფლების 
გლეხები მარცვლეულიდან, ძირითადად, ღომს იხდიდნენ. 
პური და ღვინო მთავარი შემადგენელია ბეგარისა, რომელ­
საც 1643-1661 წლებით დათარიღებული დოკუმენტის მი­
ხედვით, იხდიან ლეჩხუმელი გლეხები. ცაგერის საყდრის 
მოაღაპე გლეხთა ხორბლეულს ყოველწლიურ გადასახადი 
5.5 გოროა (176 კგ) გარდა ამისა, მათ ბეგარად შეწერი­
ლი აქვთ: 10 გორო (320 ლიტრი) ღვინო, ღორი, ქათმები, 
კვერცხი, ცხვარი, თევზეული. მათ მოვალეობებში შედის, 
აგრეთვე, სამუშაოდ გასვლა, ლაშქრობაში მონაწილეობა 
და მომსახურება (დოლიძე 1970, 523).

ლეჩხუმის აღწერის დროს, ვახუშტი ბატონიშვილი 
მეხორბლეობის შესახებ არაფერს ამბობს. თუმცა აღ­
ნიშნავს, რომ აქ გარდა ბრინჯისა და ბამბისა, ყოველნა­
ირი მარცვლეული ხარობს: „არამედ თუმცა არს ლეჩხუმი 
მთის ადგილად თქმული, გარნა არს ვენახიანი, ხილიანი, 
მოვალს ყოველნი მარცვალნი, თვინიერ ბრინჯ-ბამბი­
სა. გარნა სივიწროვისა და კლდიანობისთვის არა ეგოდ­



194

ენი სიმრავლით.” (ბატონიშვილი 1973, 749). ჯერ კიდევ 
XIX საუკუნის დასაწყისში, რუსეთის იმპერიის ჩინოვნიკი 
ლიტვინოვი აღნიშნავდა, რომ ლეჩხუმში საკმაო რადენო­
ბის პური მოჰყავდათ: „მიწა (ლეჩხუმში) საერთო ჯამში ნა­
ყოფიერია... მოჰყავთ ხორბალი, ფეტვი, სიმინდი და ღომი. 
ხორბლის მთესველს შრომა უხვი მოსავლით უფასდება.
მაგრამ სავარგულების სიმცირე სოფლების გამრავლების 
წინაღობაა”. მისივე ცნობით, ხორბლის პური გავრცელე­
ბულია ლეჩხუმში, ოდიშში კი შვრიის ფაფა და ღომი, სა­
დაც ხორბალი საერთოდ არ ითესება და ლეჩხუმის ხორბა­
ლიც ყოველთვის ხელმისაწვდომი არ არის (Акак II т. : 408, 
409).

შუა საუკუნეების წერილობითი წყაროებით ცხადად 
ჩანს ლეჩხუმელი გლეხის მეურნეობაში მეხორბლეობის 
მნიშვნელოვანი როლი. ამ ფაქტმა ხალხურ ტრადიციებ­
შიც ჰპოვა ასახვა. მეოცე საუკუნის 40-50-იან წლებამდე 
ლეჩხუმსა და რაჭის მოსახლეობაში ჭაბუკობისა და მახიკ
რეფის ჭაბუკობის სახელით ცნობილ დღეს აღნიშნავდნენ. 
ჭაბუკობა აღდგომის მეოთხე დღეს მოდიოდა. ეს დღე უქ­
მე იყო და მახის (ხორბლის უძველესი ჯიში) მარგვლისად­
მი იყო მიძღვნილი. რიტუალს უფროსი ქალი ასრულებს: 
აცხობს ყველიან ან ლობიან ტაბლას, მიაქვს მახის ყანაში, 
ტაბლას წაღმა შემოატრიალებს და ლოცულობს: „ღმერთო 
გაგვიკეთე ნათეს-ნამუშევარიო.” ტაბლას ქალი თვითონვე 
ჭამდა. მახის მარგვლა აუცილებლად ამ დღეს უნდა დაწყე­
ბულიყო (გარდაფხაძე-ქიქოძე 1995, 33). მახის მარგვლას 
უკავშირდება ერთი უჩვეულო რიტუალი, რომელიც ნათე­
სის სარეველისგან დაცვის მიზნით სრულდებოდა. გადმო­
ცემით, მახის ყანებში მომრავლებულა სარეველა „გლი­
ხორხა”. მის საწინააღმდეგო რიტუალის დროს, უფროსი 
ქალი საცვალს იხდიდა და უკუსვლით დაივლიდა მთელს 



195

ყანას, თან საცვალს მიწაზე მიითრევდა და თან გლიხორ­
ხას უშვერი სიტყვებით აგინებდა. ამის შემდეგ იწყებოდა 
მარგვლა. ამ რიტუალის რამდენჯერმე შესრულების შემ­
დეგ გლიხორხა შემცირებულა და ეს ტრადიციაც დამ­
კვიდრებულა (გარდაფხაძე-ქიქოძე 1995, 33). მახიკრეფის 
ჭაბუკობა პეტრეპავლობის შემდეგ ორშაბათს მოდიოდა. 
ამ დღეს იწყებოდა მახის მოსავლის აღება: ქალები დილა­
ადრიან წავიდოდნენ მახის საკრეფად. მოსაღამოვებამდე 
შინ ბრუნდებოდნენ. ოჯახის დიასახლისი აცხობდა ერთ 
ნიგვზიან და ერთ მარილიან ტაბლას. კლავდნენ მამალ­
საც და ხარშავდნენ. უფროსი ქალი ტაბლას წაღმა შემო­
ატრიალებდა და დაილოცებოდა: „ღმერთო, გაგვიკეთე 
ჩვენი ნათესი, მოგვაწევინე მახა, პური; ნუ დაგვიბნევ და 
ბედნიერებაში მოგვახმარე” (გარდაფხაძე-ქიქოძე 1995, 
42). სხვა ჯიშის ხორბლის აღებას წინ ამგვარი რიტუალი 
არ უძღოდა. მკისთვის სავსე მთვარიან დღეს არჩევდნენ. 
რამდენიმე თავთავ ხორბალს შეკრავდნენ და ბეღელში ჩა­
მოკიდებდნენ. მთვარის ერთი ციკლის დასრულების (დამ­
თვარების) შემდეგ იწყებდნენ მკას. კალოს ჩადგმის დროს 
რიტუალის გამძღოლი ქალი გახლდათ. მას მარილიანი 
ტაბლა უნდა გამოეცხო და სანთელთან და ჭიქა წყალთან 
ერთად კალოზე მიეტანა. კალოზე მიტანილს სამჯერ წაღ­
მა აბრუნებდა და დაილოცებოდა: „ღმერთო, გამჩენო ძა­
ლა, ჩემ პურს მიეცი კაი ხვავი, ბარაქა, კაი ნიავი მომიყვა­
ნე”. შემდეგ წყალს გადააქცევდა და ტაბლას სადილობისას 
მიირთმევდა. ახალი მოსავლის პურის გამოყენების დაწყე­
ბასაც ასეთივე მოკლე რიტუალი უძღოდა წინ – ცხვებოდა 
ნიგვზიანი ან მარილიანი ტაბლები, ოჯახის უფროსი ქალი 
კერიის ძირში ლოცულობდა (ბრეგაძე 1960, 128).

პურეული კულტურების გავრცელებისა და მეურნეობ­
აში მეხორბლეობის მნიშვნელოვანი როლის ასახვა უნდა 



196

იყოს ის ფაქტიც, რომ კალო და მასთან დაკავშირებული 
რწმენა-წარმოდგენები ლეჩხუმში მეტად პოპულარული და 
ადრეშუასაუკუნეების ერთ-ერთი გამოჩენილი მოღვაწის 
მაქსიმე აღმსარებლის შესახებ თქმულება/გადმოცემაში 
მოხვდა. ცნობილი ბიზანტიელი ღვთისმეტყველი, მაქსი­
მე აღმსარებელი ლაზიკაში იყო გადმოსახლებული. არის 
მოსაზრება, რომ მან სიცოცხლის ბოლო წლები ლეჩხუმ­
ში გაატარა და იქვე გარდაიცვალა. ქართული საისტორიო 
ტრადიციის მიხედვით, იგი დაკრძალულია ცაგერის მახ­
ლობლად, მურის ციხეების ქვემოთ (ბატონიშვილი 1973, 
749). ხალხური გადმოცემით, მაქსიმე ცაცხვის ხეში ცხოვ­
რობდა. ის წმინდა კაცი იყო. დეხვირში ცხოვრობდა ვინმე 
ჭაბუკიანი (მეორე ვერსიით ქარიაშვილი), რომელიც უქ­
მესაც ტეხდა, მეზობლების ღობეებს ხსნიდა და საკუთარ 
საქონელს მათ ყანებში უშვებდა. სიავკაცის გამო ის და­
ისაჯა: სხვის კალოზე რომ კარგი დარი იყო, მისაზე სულ 
წვიმდა და თავზე ღრუბელი ადგა. გაბეზრდა ჭაბუკიანი 
(ქარიაშვილი) და ერთხელაც ღრუბელს თოფი ესროლა. 
იქიდან კაცი გადმოვარდა. ჭაბუკიანმა იცნო წმინდა მაქ­
სიმე და ხალხის უჩუმრად დამარხა. თუმცა მიცვალებული 
საფლავში არ გაჩერდა და მიწის ზემოთ ამოდიოდა. ეს რამ­
დენჯერმე გამეორებულა. შემდეგ მკვლელს მაქსიმე თა­
ვად გამოეცხადა და უკარნახა, როგორაც უნდა მოქცეულ­
იყო. წმინდანის მითითებით ჭაბუკიანმა მარხილზე დადო 
მიცვალებული, ხარები შეაბა და გაუშვა. ხარებმა გასწიეს 
და მურის ციხეების ქვეშ გაჩერდნენ. ნაკარნახევის მიხედ­
ვით, ხარები დაკლეს, მარხილის შეშით მოხარშეს, ხოლო 
მაქსიმე კი იმ ადგილას დამარხეს, სადაც მარხილი გაჩერ­
და. მეოცე საუკუნის შუა წლებამდე იმართებოდა რიტუ­
ალი, რომელსაც მურობას უწოდებდნენ – სოფელ დეხვირ­
ში იკრიბებოდნენ მამაკაცები. ისინი კისერზე ღვლეჭებს 



197

(მზადდებოდა უმეტესად თხილის წვრილი ტოტის დაგრეხ­
ვით და ჰქონდა თოკის დანიშნულება) შეიბამდნენ და პირ­
დაპირ მურისკენ გარბოდნენ. მათთვის წინაღობა არ არსე­
ბობდა, არც არავის ყანას და ბაღ-ბოსტანს ერიდებოდნენ. 
ასე მიდიოდნენ მაქსიმეს დასაფლავების ადგილამდე (ალ­
ავიძე 1951, 31, 32; გარდაფხაძე-ქიქოძე 1995, 53,54). ამ 
გადმოცემაში, ამჟამად ჩვენთვის საინტერესოა ის, რომ 
წმინდა მაქსიმე უწესო კაცს კალოს, ხორბლის მოსავლის 
„გაფუჭებით” სჯის. ჭაბუკიანს ღვთის სამართლიანი რის­
ხვა სარჩო-საბადებლის, პურის მოსავლის გარეშე ტოვებს.

XVII საუკუნის საეკლესიო საბუთებში პურეულის მო­
საყვან ადგილს ყანა ეწოდება. ცაგერელ ეპისკოპოსს ხვამ­
ლის წმინდა გიორგის ეკლესიისთვის შეუწირავს: სოფელ 
ოყურეშში – ერთი სასახლე ... საჯვარითა, საჯალაბითა, 
ზვრითა, მისისა ყანითა და სათიბითა ... აგრეთვე გლეხის 
კომლები, მათი „სახლკარითა, ჭურმარნითა, ტყითა, ველი­
თა, ვენახითა, მთითა და ბარითა, წყლითა და წისქვილითა, 
საყდრითა და საფლავითა, საძებარითა და უძებარითა... 
ველით, ..., საყანით ....” (დოლიძე 1970, 519). ცაგერის 
ღვთისმშობლის ტაძრისადმი შეწირულობის ტექსტშიც 
სხვადასხვა დანიშნულების სავარგულებთან ერთად (ტყე, 
სახლკარი, ველი, ვენახი და ა.შ) ნახსენებია საყანე (დოლი­
ძე 1970, 516). მოსავლის ბარაქიანობისათვის ჩატარებუ­
ლი რიტუალის ლოცვის ტექსტებში მლოცველი ღმერთს 
ევედრება ნახნავ-ნათესის „გაკეთებას”, მის ბარაქიანობ­
ას. ამ ლოცვებში ყანა არ არის ნახსენები. თუმცა, დღევან­
დელობაში მარცვლეულის სათესი ადგილის სახელდება 
და გვიან შუასაუკუნეებში საეკლესიო საბუთებში დაფიქ­
სირებული ყანა, საყანე გვიდასტურებს, რომ ხორბლის 
მოსაყვან ადგილებს ლეჩხუმში ყანა ეწოდებოდა. რადგან 
არ გაგვაჩნია ცალკე ტერმინი სხვა მარცვლეულის (ღო­



198

მი, ფეტვი, ქერი, სიმინდი) თესვისა და მოყვანის ადგილის 
აღსანიშნავად, უნდა ვთქვათ, რომ მათთვისაც გამოიყენ­
ებოდა ყანა. ყანა იყო ყველა მარცვლეულის სათესი ადგი­
ლის აღმნიშვნელი სახელი. მხოლოდ ერთგან, ჩვენს ხელთ 
არსებული ტოპონიმიკური მასალაში, გვხვდება სახელი 
ხვადაბუნი (საძოვრის სახელია სოფელ სურმუშში) (ცხა­
დაია 2014, 196). ხოდაბუნი პურის ყანას უნდა ნიშნავდეს. 
სულხან-საბას მიხედვით, ხოდაბუნი საბატონო დიდი ყა­
ნაა (ორბელიანი 1993, 425).

მეურნეობაში მარცვლეული კულტურების (უმთავრე­
სად ხორბლის) დიდი როლის გამო, ლეჩხუმსა და რაჭაში 
კარგად იყო განვითარებული ამ კულტურების მოყვანას­
თან, დამუშავებასა თუ ტრანსპორტირებასთან დაკავ­
შირებული მოწყობილობები და იარაღები. ამ რეგიონში 
გამოიყენებდნენ: 1) შამკვს 2) საცეხველს 3) რაჭულ სახ
ვნელს 4) მთის საზიდს – აჩაჩა ურემს, გოგორას (გეგეშიძე 
1956, 79, 83, 141-156), 5) გვიმიან წისქვილს (ჩიტაია 1944). 
შამკვი, იგივე შნაკვი, მახისა და ზანდურის საკრეფი სპე­
ციალური ხელსაწყოა. მოკლე თასმით ორი ჯოხია გადაბ­
მული. შნაკვს თავბოლოთი მუჭებში მოიქცევენ. მცენა­
რეს ღეროს თითქმის შუაწელზე მოუჭერენ, თავთავამდე 
ამოასრიალებენ და შემდეგ, ხელის მკვეთრი მოძრაობით, 
თავთავს ტეხენ, წყვეტენ. თავთავი იქვე მდგარ სალასტო­
ში (მოწნული მაღალი კალათა) ვარდება. ამგვარად მახა­
სა და ზანდურს კრეფენ. ხორბლის ამ ჯიშებს მტვრევადი 
თავთავი აქვთ და ამიტომაც მათი ნამგლით მკას შნაკვით 
თავის წამტვრევას ამჯობინებდნენ. ყანაში დარჩენილ 
ღეროებს შემდეგ მკიდნენ. ზანდურის ღეროებს ძნებად 
კრავდნენ. ამას ადგილობრივები კოროლს უწოდებდნენ. 
კოროლით შენობა-ნაგებობები, ხშირ შემთხვევაში, სახლე­
ბიც იხურებოდა. ამ მიზნით უფრო გამოსაყენებელი იყო 



199

გვაწა ზანდური, რომელსაც ზანდურის მეორე სახეობას­
თან, ჩელტასთან შედარებით, მაღალი ღერო ჰქონდა. XVIII 
საუკუნეში, ზანდურის კულტივაცია რაჭაში გულდენ­
შტედტის მიერ არის დაფიქსირებული (ბრეგაძე 2004, 35). 
ქვემო რაჭაში ჩელტა ზანდურის სახელი გობეჯა ყოფილა, 
გვაწა ზანდურის – წმინდა (ბრეგაძე 2004, 33). გადმოცე­
მით, რაჭაში ყავრის გავრცელებამ, კოროლის საჭიროება 
შეამცირა. შესაბამისად, შემცირდა ზანდურის დანიშნუ­
ლებაც. ვარაუდობენ, რომ ლეჩხუმში, რაჭისგან განსხვა­
ვებით, წიწვოვანი ხის (საყავრე მასალა) ტყეების ნაკლე­
ბობამ განაპირობა ზანდურის კოროლებით შენობების 
გადახურვის ტრადიციისა და, ამდენად, ზანდურის ყანე­
ბის არსებობის აუცილებლობის შენარჩუნება. შეიძლება, 
რაჭაში ზანდურის ყანების გაუქმების ადრინდელი მოწმე 
იყოს ტოპონიმი „ნაზანდურევი” (სოფ. ნიგავზები, ფარა­
ხეთი, ბავრი...) (ბრეგაძე 2004, 35). ისიც შესაძლოა, რომ 
ამგვარი სახელდება ზანდურის ყანების გაუქმებას კი არა, 
სოფლის სამეურნეო კულტურების ურთიერთადგილმო­
ნაცვლეობას, სტიქიური უბედურებასა თუ რაიმე სხვა გა­
რემო პირობების ცვალებადობის გამო, ამათუიმ ადგილის 
მიტოვებას, ანდაც მათზე ზანდურის მოყვანის შეწყვეტას 
უკავშირდებოდეს.

მახა და ზანდური ველურიდან კულტურულზე გარდა­
მავალ ჯიშებად ითვლებიან. ისინი ფხიანი, კილიანი ხორ­
ბლის ჯიშებს მიეკუთვნებიან. მახის მოვლისადმი მიძღვნი­
ლი რიტუალების გარდა, ამ ჯიშის პოპულარულობა და 
დიდად გავრცელება ტოპონიმიკაშიც აისახა. ლეჩხუმის 
ორი სოფლის სახელის ეტმოლოგია, შეიძლება, სწორედ ამ 
ჯიშის ხორბალს უკავშირდებოდეს. ცხენისწყლის ხეობის 
ლეჩხუმში, მის სამხრეთ ნაწილში, სოფელ ლაჭეპიტასა და 
სარეწკელას ვიწრობებს შორის მოქცეულ ქვაბულში მდე­



200

ბარეობს სოფელი მახურა. ადვილი შესაძლებელია ამ სოფ­
ლის სახელდების მოტივაცია ამ ადგილებში მახის ყანების 
სიმრავლე ყოფილიყო. სარეწკელასა და მურის ვიწრობებს 
შორის მდებარე ცაგერის ქვაბულში არის სოფელი მახაში. 
აქ უფრო მარტივადაა საქმე – მახა-ში, -ში სვანურსა და 
მეგრულშიც კუთვნილების აღსანიშნავი/მიმათითებელი 
სუფიქსია. ანუ სოფლის სახელი შეიძლება მახის-ად, მა­
ხისთვის შესაფერ ადგილად მივიჩნიოთ. ადგილობრივების 
გადმოცემითაც, სოფლის სახელი შესაძლოა მახის ჯიშის 
ხორბლის გავრცელებას უკავშირდებოდეს (საველე დღი­
ური, გ.მ. 2025). ამ მოსაზრებას ეთანხმება მიხეილ ალ­
ავიძეც, რომელიც აღნიშნავს რომ „ამ ხორბლით (მახით) 
განთქმული იყო სოფელი მახაში” (ალავიძე 1951, 97). აღ­
სანიშნავია, რომ ქვემო სვანეთში, ცხენისწყლის მარჯვე­
ნა სანაპიროზე გვხვდება სოფელი, რომელსაც აგრეთვე 
მახაში ეწოდება. მახასვე უნდა უკავშირდებოდეს სოფელ 
ნასპერში ადგილის სახელწოდება – მახაშური. ნასპერე­
ლი მთხრობელის გადმოცემით, ამ ადგილზე მახის ყანე­
ბი უნდა არსებულიყო და ეს სახელი მახის აღების, ხეშ­
ვის პროცესის გამო დაურქმევიათ (საველე დღიური, გ.მ. 
2025). აქვე უნდა აღვნიშნოთ, რომ მახისა და ზანდურის 
გალეწვა, მარცვლის მოშორება თავთავისგან, მკის მაგვა­
რად განსხვავდებოდა სხვა ჯიშებისგან. ჩვეულებრივ, პუ­
რეული ილეწება კალოზე, მოსწორებულ ადგილზე, სადაც 
კევრის საშუალებით ხდება მარცვლის მოშორება თავთა­
ვიდან. მახა და ზანდური, როგორც ზემოთ ვთქვით, შნაკ­
ვით იკრიფებოდა. თავთავი კარგად გამოშრობის შემდეგ 
იცეხვებოდა საცეხველში (ჩამურში), რომელიც ქვისგან ან 
ხისგან იყო დამზადებული. მარცვლისა და თავთავის გან­
ცალკევება, ცეხვა ხდებოდა ხის უროებით, მორკალული 
ბოლომსხვილი იარაღით. 



201

ლეჩხუმში მიკროტოპონიმი კალო ბევრგანაა დაფიქ­
სირებული. სავარაუდოდ, აქ მახასა და ზანდურის გარ­
და, ყველა სხვა ჯიშის ხორბლის მოსავალი ილეწებოდა. 
თუმცა კალოს, ალბათ, მახისა და ზანდურის პირველადი 
გამოშრობა-განიავებისთვის და გასაცეხვად მოსამზადებ­
ლად იყენებდნენ. მიკროტოპონიმი კალო გვხვდება სოფელ 
გვესოში – იქ ახლა სოფლის ცენტრალური წყაროა. ადრე 
კალო ყოფილა შემდეგში კი სათამაშო მოედნად, სტადიონ­
ად იყენებდნენ (საველე დღიური, გ.მ. 2025). კალო ჰქვია 
ამჟამად სპორტულ მოედნად გამოყენებულ ადგილს სო­
ფელ ღუშიც (ცხადაია 2014, 198). სოფელ სურმუშში კა­
ლო საძოვრის სახელია (ცხადაია 2014, 183). სოფელ ლა­
ჯანაში არის ადგილი ნაკალვარი. ადგილობრივები ამ 
სახელს კარავს უკავშირებენ – კარავი იდგა და სოფლელე­
ბი დათვისგან ყანას იცავდნენო (ცხადაია 2014, 79). ად­
ვილი შესაძლებელია ეს ახსნა არ იყოს ზუსტი. ადგილის 
სახელად ნაკალვარი სპათაგორშიც, სოფლის ტერიტორი­
აზეც გვხვდება. ეს ადგილი ამჟამად სტადიონადაა გამო­
ყენებული. ადგილობრივები არ უკავშირებენ ამ ადგილის 
სახელს კარავს. სავარაუდოა, რომ ორივე შემთხვევაში 
ტოპონიმის ძირი არის კალო (ნა-კალო-ვ-არ-ი -> ნა-კალ-
ვ-არ-ი -ადგილი, სადაც კალო იყო). ამ აზრს ამყარებს ერ­
თი მიკროტოპონიმი სოფელ ოყურეშის მახლობლად – ად­
გილს ნაკარვალი ჰქვია (საველე დღიური, გ.მ. 2025) აქ, 
გადმოცემით, ადრე, მწყემსებსა და მონადირეებს კარვები 
ჰქონიათ. ამ შემთხვევაში ვხედავთ, რომ კარვის ნამყოფ 
ადგილებს ლეჩხუმში ნაკარვალი ეწოდება და ნაკალვა
რის ძირად კარვის ჩათვლა არ უნდა იყოს გამართლებუ­
ლი. სოფელ სურმუშში ჩარკვიანი(ს) გორის მარჯვნივ არ­
ის „მრგვალი ადგილი”, რომელსაც კალოს ეძახდნენ და 
ახლაც კალო ჰქვია. უფროსი თაობის ხალხს ამ კალოზე 



202

პურის ლეწვა ახსოვს. სოფელ ქორენიშში საბჭოთა დროს, 
სადაც ე.წ. კანტორა და სოფლის ერთგვარი ცენტრი იყო, 
ამჟამად დგას ეკლესია. იქვეა სასაფლაო. ამ ეკლესიის ად­
გილზე ადრე კალო ყოფილა. ამ ადგილს დღესაც კალოს 
ეძახიან. სოფლის ზემოთ არის ადგილი სახელწოდებით კა­
ლოში, რაც, დიდი ალბათობით, კალოს ადგილს უნდა ნიშ­
ნავდეს. ქორენიშის მახლობლად მდებარეობს ნამახარი 
გორაც. საბჭოთა პერიოდის დროინდელ კოლმეურნეობის 
კანტორის ადგილზე ყოფილა კალო სოფელ ლაჯანაშიც. 
ადგილობრივებს დღემდე ახსოვთ, რომ ამ ადგილზე კევ­
რებით ილეწებოდა პური. სოფელ დღნორისაში მცხოვრებ 
ანზორ ლომთაძის საკარმიდამოში დღემდე მიგითითე­
ბენ ადგილს, სადაც ითესებოდა პური. პურს საცეხველში 
ცეხვავდნენ, რაც გვაფიქრებინებს, რომ ისინი მახის ან 
ზანდურის ჯიშის ხორბალს თესავდნენ. საცეხველში შემ­
დგომში ვენახის შესაწამლ შაბიამინს ამზადებდნენ, რაც 
იმას ნიშნავს, რომ საცეხველი საკმაოდ დიდი მოცულობი­
სა უნდა იყოს (საველე დღიური, გ.მ. 2025). გადმოცემით, 
დღნორისაში მოჰყავდათ ხულუგო, იფქლი, მახა და ზან­
დური. ადგილობრივები ახლაც მიგითითებენ ადგილებს 
(თაშავის ძირი, ვაშლარი, ჭალა, კაპაროულა, ლომთაძის 
ყანა, დიდრობა, ნარღოვი), სადაც ამ ჯიშის ხორბლეული 
ითესებოდა (საველე დღიური, მ.ხ. 2025). სოფელ ზოგიშში 
ნაპურალი ადგილებია: ახოწყალი, ბაკიყანა, კახინაყანები, 
ნიგზაყანა, რობის ყანა (ამ ადგილებში სიმინდი და ხორ­
ბალი წელიწადის მონაცვლეობით ითესებოდა), ბაჯეიში/
ბაჯეიშივაკე, ბაჯეიშიგორა, გაღმა ყანა, მეწერია. სოფელ 
ზოგიშში გვხვდება ტოპონიმი კალო (საველე დღიური, მ. 
ხ. 2025). სოფელი დერჩის პურის ყანების სახელებია: აპ
ლიონი, მაქანოული, გრძელი ყანა, მანაგაძეების ყანა, პა
პიას დიდნაყანები, ბიგვეში (საველე დღიური, მ. ხ. 2025). 



203

სოფელ ოყურეშის თავზე, ზეგანზე არის ადგილი, რომელ­
საც ნაპურალი ეწოდება. ამ ადგილის სიახლოვეს კალო 
ყოფილა და პურს კევრებით ლეწავდნენ. ამჟამინდელი 
მთხრობლების გადმოცემით საქაჯიაში, გორიტყეში, დიდ­
ქვაში ხორბალი სამოციან წლებამდე ითესებოდა. ეს ად­
გილები კოლმეურენეობის კუთვნილება იყო. აქ ხორბალი 
და სიმინდი წლის მონაცვლეობით ითესებოდა. ნაკალოები 
ჰქვია ადგილს სოფელი ჩხუტელის ცენტრში. გადმოცე­
მით, აქ ადრე კალო ყოფილა (საველე დღიური, გ. მ. 2025) 
სოფელ სპათაგორში გვხვდება ადგილი სახელწოდებით 
კალოქვეში. ამჟამად ამ ადგილზე საძოვარია (ცხადაია 
2014, 96). თაბორში – ბერკალოდ წოდებული ადგილი ახ­
ლაც სახნავია. გადმოცემით, ამ ადგილზე ბერ გელოვანს 
უცხოვრია. მახაშში არის ადგილი რომელსაც ბატონი(ს) 
კალო ჰქვია. ამავე სოფელში, სოფელ სანორჩის საზღვარ­
ზე, არის ადგილი დიდყანა, სადაც ადრე პური ითესებოდა. 
გვესოში არის ადგილი ბინული ვაკე, სადაც, გადმოცემით, 
ადრე, პური ითესებოდა. სოფელ ჭყვიშში, ადგილ ვაკეყა
ნაზე მონაცვლეობით ითესებოდა ხორბალი და სიმინდი. 
აქვე ნასოფლავებად და ლეშვანად წოდებულ ადგილებზე 
ადრე სულ პურის ყანები ჰქონიათ. ჭყვიშის ციხესთან მდე­
ბარეობს „ციხი(ს)კალო”, იგივე კალო, სადაც ადრე პურს 
ლეწავდნენ, შემდეგ კი ნარჩენ თავთავებს აგროვებდნენ, 
„ხეშავდნენ” საველე დღიური მ. ხ. 2025). სოფელ საირმე­
ში ორი კალო ჰქონიათ და სახელწოდებები (წისქვილკა­
რას არის ზედა კალო. ქვემოთ მდებარე კალოს ქედიკალო 
ერქვა) ამჟამადაც შემორჩენილია. სოფელ დღნორისაში 
ჯვარდამწვარის სიახლოვეს, ზღვის დონიდან, დაახლოებ­
ით, 1100 მეტრზე ადგილს ნაპურალი ჰქვია. 

ტოპონიმი ნაზანდურევი გვხვდება ნასპერშიც და 
ლასხანაშიც. ნასპერში გვხვდება ადგილი, რომელსაც ნა



204

ხულუგვარს ეძახიან. ბოლოს მოყვანილი სამი ცნობიდან, 
ცხადია, რომ ამ ადგილთა სახელის დარქმევის მოტივაცია 
იყო ის, რომ ამ ადგილებში თავის დროზე მოჰყავდათ ზან
დურისა და ხულუგოს ჯიშის ხორბალი. სამეცნიერო ლი­
ტერატურის ცნობებით, ლეჩხუმში დიკას ჯიშის ხორბა­
ლი მაინცადამაინც არ ყოფილა გავრცელებული. მას სხვა 
ჯიშის ხორბალში თუ გამოთესავდნენო (ბრეგაძე 2004, 
55). თუმცა მ. ალავიძის ლეჩხუმურის ლექსიკონში გვაქვს 
სიტყვა ნადიკვარი – სახნავი ადგილი, სადაც დიკა ეთესა 
(ალავიძე 1955, 53). ამავე ლექსიკონში ვხვდებით ხორ­
ბლეულთან დაკავშირებულ ტერმინთა განმარტებებს: ნა
ბილარი, ნამბილარი დაუმუშავებელი მიწა – ნასიმინდარი 
მიწა, რომელზედაც პურეულს თესავენ. ნასიმინდარი მიწა 
ნარბილარია, რადგან იმარგლებოდა. ლეჩხუმში ყველგან 
მოჰყავთ სიმინდი, ლობიო და პურეული. სოფლის ფართო­
ბის ნახევარი სიმინდსა და ლობიოს უჭირავს, ნახევარი კი 
პურეულს. ნარბილარზე პურეულს თესავენ, ჩხალოზე კი 
სიმინდსა და ლობიოს (ალავიძე 1955, 52).

მოროკება – სწრაფი სრიალი კევრისა კალოზე. „ხა­
რებს სირბინი დააწყებია და კევრი მოროკდა” მოროკიალი 
– ჩქარი ლეწვა (შდრ. როკვა) (ალავიძე 1955, 50).

შანკვი – მახის ან ზანდურის მოსამკელი მაკრატელი­
სებური ხელსაწყო. ნახევარი მეტრი სიგრძის მქონე ორ 
გათლილ ჯოხს (შინდისას ან თხილისას) ერთმანეთზე 
წვრილი თოკით გადააბამდნენ. შანკვი ორივე ხელში ეჭირ­
ათ. გახსნიდნენ და რამდენიმე თავთავს შიგ მოაქცევდნენ, 
შემდეგ შეკრავდნენ – თავთავები მოსწყდებოდა ღეროებს 
(ალავიძე 1955, 64).

ჩხალო – დამუშავებული მიწა – ნაპურალი მიწა, რომელ­
ზეც სიმინდსა და ლობიოს თესავენ. ნაპურალი მიწა არ არის 
ნაბილარი, რადგან არ იმარგლებოდა (ალავიძე 1955, 66). 



205

წელს ჩვენ მიერ შეგროვებულ ტოპონიმიკურ მასალა­
ში გვხვდება ნაბილართან, ნამბილართან შესაძლოდ და­
კავშირებული სახელები. სოფელ ლასხანაში არის ადგილი 
ლებელარი, სადაც ადრე, გადმოცემით, პური ითესებოდა. 
სოფელ მახაშში არის ადგილები ებელი და ალექსის ებ
ელი (საველე დღიური, გ.მ 2025). ებელი ზეგანი ადგილია 
და ამჟამად კარგ სავენახე ადგილად ითვლება. სწორედ 
ასეთი დავაკებული, ზეგანი ადგილები იქნებოდა პურის 
ყანისათვის უპრიანი ადგილი. ებელი რომ ერთგვარი მა­
ხასიათებელია, ჩანს იქიდანაც, რომ კონკრეტულად ერთ 
ადგილს არ ჰქვია. გვაქვს ალექსის ებელი, ანუ რაღაც თვი­
სების მქონე ადგილი რომელიც ალექსის ეკუთვნოდა. 

სამეცნიერო ლიტერატურის მიხედვით, ლეჩხუმში 
ხორბლის ერთ-ერთი უძველესი სახეობა, ასლიც იყო გავ­
რცელებული. ასლი ორმარცვლა რელიქტური ჯიშის ხორ­
ბალია. აღმოსავლეთ საქართველოში, ბოლო დრომდე (XX 
საუკუნის 60-იანებამდე) მხოლოდ მთიანეთში შემორ­
ჩა. დასავლეთქართული ასლი საკმაოდ განსხვავებულია 
და მხოლოდ რაჭა-ლეჩხუმის ტერიტორიაზე გვხვდებო­
და (ბრეგაძე 2004, 30). გადმოცემებით, ასლი ჩრდილშიც 
კარგად ხარობს, ამიტომაც მზვარე, მზიანი ადგილები 
სხვა მარცვლეულს ეთმობოდა, ასლს კი, როგორც ამტან 
და ჩრდილთან შეგუებულ სახეობას, ძირითადად, არასახ­
არბიელო პირობების მქონე სავარგულებში თესავდნენ. 
ჩვენ მიერ შეგროვებულ ეთნოგრაფიულ მასალში ასლის 
კულტივირება ლეჩხუმში არ დასტურდება. შესაძლოა, 
ასლი სხვა ჯიშის ხორბალთან არის გაიგივებული და მას 
ლეჩხუმელი გლეხი ცალკე ჯიშად არ განიხილავდა. სავა­
რაუდოდ, ასლი, ისევე როგორც დიკა, სხვა ჯიშის ხორ­
ბლის ყანებში ჰქონდათ გამოთესილი. აღსანიშნავია, რომ 
დასავლეთქართული ასლი გარეგნულად საკმაოდ ჰგავს 



206

მახას. ეთნოგრაფიული მასალით არ დასტურდება, თუმცა 
სამეცნიერო ლიტერატურაში მითითებულია, რომ კოლხუ­
რი ასლის ეგზემპლარები მახის ნათესებში გვხვდებოდა. 
მახა ძირითადად გვხვდებოდა ლეჩხუმში, მის მიმდებარე 
რაჭის ტერიტორიაზე, ძალიან მცირე რაოდენობით ქვე­
მო სვანეთში, იმერეთსა და სამეგრელოში. მახა მეცნიერ­
თათვის მხოლოდ 1932 წელს გახდა ცნობილი. გასული სა­
უკუნის შუა წლებში და ბოლო დროს შეგროვილი საველე 
ეთნოგრაფიული მასალა ლეჩხუმში მახის პურის ფართო 
გავრცელებაზე მეტყველებს. არქეოლოგიური მონაპოვ­
რებით, მახა მთელს კოლხეთში და არუხლოშიც (ქვემო 
ქართლი) დასტურდება. მახა საშემოდგომო კულტურაა და 
ვარიაციათა სიმრავლით გამოირჩევა. საინტერესოა, რომ 
ბალყარეთში გავრცელებულია მარცვლეული, რომელსაც 
მახა-რი-ს უწოდებენ და ის სვანეთიდან შეტანილად ით­
ვლება (ბრეგაძე 2004, 32).

ზანდური ენდემური ჯიშისაა. მას სულხან-საბა მოიხ­
სენიებს თავის ლექსიკონში და თავთუხთან აიგივებს (ორ­
ბელიანი 1991, 276). არსებობს ერთმარცვალა, ანუ გვაწა 
და ორმარცვალა, ანუ ჩელტა ზანდური. ქვემო რაჭაში ჩელ­
ტას გობეჯას, ხოლო გვაწას წმინდას უძახდნენ. ზანდურს 
სოკოვანი დაავადებებისადმი მაღალი იმუნიტეტი აქვს. 
საგაზაფხულო კულტურაა და ითესება შემოდგომაზე. ძი­
რითადად ზღვის დონიდან 400 დან 800 მეტრამდე ითეს­
ებოდა, თუმცა ზანდურის ყანები ლეჩხუმში 1500 მეტრის 
სიმაღლეზეც არის დაფიქსირებული (ბრეგაძე 2004, 34).

ზანდურის გავრცელების ძირითადი არეალია რაჭა-
ლეჩხუმი, იმერეთი, სამეგრელო (აქ ჩელტა ზანდურს პიტა 
ქობალს უწოდებენ). ზანდური დასავლეთ საქართველოს 
კულტურად იყო მიჩნეული, თუმცა გვიანბრინჯაოს ხანის 
არქეოლოგიური მასალა ადასტურებს, რომ დიღომში გავ­



207

რცელებული ყოფილა ჩელტა ზანდური. გვაწა ზანდური 
ქართლში და ცხინვალის რეგიონში უნდა ყოფილიყო გავ­
რცელებული (ბრეგაძე 2004, 35).

 ხულუგო ტენისმოყვარული ჯიშია და ამიტომაც ცუ­
დად ხარობს სამცხე-ჯავახეთსა და აღმოსავლეთ საქარ­
თველოში. გავრცელების ძირითადი არეალი ლეჩხუმი და 
რაჭაა. ხულუგოს ხშირად უწოდებენ: რაჭულას, უფხოს, 
ხოტორას. აქვს გრძელი თავთავი და მსხვილი მარცვალი. 
უფხოობის გამო ადვილადცვენადია და მავნებელთაგან 
ძნელადდასაცავია. ძირითადად თესავენ კარისპირა ყანებ­
ში. ცომი წებოგვარათი მდიდარია, ხულუგოს პური თეთრი 
და გემრიელია (ბრეგაძე 2004, 52).

ლეჩხუმში ხორბლეული გასული საუკუნის 50-60-
იან წლებამდე მოჰყავდათ. მ. ალავიძის ცნობით ითესებ­
ოდა ზანდური, მახა ანუ ფიცარა, თავთუხი ანუ პოშოლა 
(გრძელფხიანი), იფქლი (წითელი დოლი), ხულუგო (უფხო), 
ხვატილა პური (უფხო, მგვალმარცლოვანი), დიკა და ქე­
რი. ზანდური და მახა არ იმკებოდა, შანკვით იკრიფებოდა. 
შემდეგ ახმობდნენ და ცეხვავდნენ. ზანდური აგვისტოს 
ბოლოს მწიფდებოდა, მახა შუა ივნისში. ზანდურის და 
მახის ჩალისგან (კოროლს) დამზადებულ პატარა კონებს 
(თავსკნილი/კვინჭილა) შენობების გადასახურავად ხმა­
რობდნენ. ბოლო პერიოდში, შანკვს/შნაკვს აღარ იყენებ­
დნენ. თავთავებს კალოზე ღეროებიდან ხანჯლით სხეპავ­
დნენ (ალავიძე 1951, 97). პურის ყანის მომკილ ან ხნულის 
მოთოხნილ ნაწილს სვრელი ეწოდებოდა. ერთ მუჭში ჩა­
ტეულ მომკილ ნამჟას ხელეულს უწოდებდნენ. ნამუჭს ორ 
ხელეულს უძახდნენ და ნამუჭებს გვარლით კონავდნენ. 
მომკილ ყანაში ბავშვები დარჩენილ თავთავებს ღეღ-ღერ 
კრეფდნენ. ამ პროცესს ხეშვა ერქვა. ანაკრეფს, მარცხენა 
გულის ხელში რაც ჩაეტეოდათ კრავდნენ, დაგრეხდნენ და 



208

ასეთ კონას ხეშს უძახდნენ. ხეშებს ჩელტზე ფშვნიდნენ და 
ნახეშურს იღებდნენ. გალეწილი პურის მარცვალი ნიავდე­
ბოდა, მზეზე შრებოდა, მერე იცხრილებოდა და ბეღელში 
ინახებოდა. (ალავიძე 1951, 97; 98). 

დამოწმებული ლიტერატურა:

ალავიძე მ. (1951), ლეჩხუმური ზეპირსიტყვაობა, თბილი­
სი 

ალავიძე მ. (1955), მასალები ლეჩხუმური ლექსიკონის­
თვის, ქუთაისი

ბატონიშვილი ვახუშტი (1973), აღწერა სამეფოსა საქარ­
თველოსა, თბილისი

ბრეგაძე ნ. (1969), მთის მიწათმოქმედება დასავლეთ სა­
ქართველოში, თბილისი

ბრეგაძე ნ. (1960), რაჭა-ლეჩხუმის მარცვლეული კულტუ­
რის შესახებ, მეცნიერებათა აკადემიის საზოგადო­
ებრივ მეცნიერებათა მოამბე

ბრეგაძე ნ. (2004), საქართველო მიწათმოქმედების დამო­
უკიდებელი კერა, თბილისი

გეგეშიძე მ. (1956), ქართული ხალხური ტრანსპორტი, 
თბილისი

გარდაფხაძე-ქიქოძე ფ. (1995), ქართული ხალხური დღე­
ობები (რაჭა-ლეჩხუმი), თბილისი

დოლიძე ი. (1970), ქართული სამართლის ძეგლები, III ტ. 
თბილისი

ორბელიანი სულხან-საბა (1991), ლექსიკონი ქართული, I 
ტომი, თბილისი



209

ორბელიანი სულხან-საბა (1993), ლექსიკონი ქართული, II 
ტომი, თბილისი

ჩიტაია გ. (1944), ლეჩხუმის ექსპედიციის მოკლე ანგარიში 
სმმმ, XII, თბილისი

ცხადაია პ. (2014), ლეჩხუმის გეოგრაფიული სახელები, I, 
ლაჯანურის ხეობა, თბილისი 

ხოშტარია ნ. (1944), დიხა-გუძუბა, კოლხეთის დაბლობის 
ძველი ნამოსახლარი, სმამ, V, #2 , თბილისი 

Акак II т. Литвинов, Краткое обозрение Имертии, Мингрелии 
и Лечгума

მინდია ხვადაგიანის საველე ეთნოგრაფიული დღიური, 
2025

გიორგი მამარდაშვილის საველე ეთნოგრაფიული დღი­
ური, 2025

მთხრობელები: გელა ხვადაგიანი, დავით ხვადაგიანი 
(სოფ. ჭყვიში), გიორგი ალავიძე (სოფ. საირმე), თ. ლომ­
თაძე, ნესტან ლომთაძე (სოფ. დღნორისა), მურად ჭელიძე 
(სოფ. ლაჯანა), რომან ობოლაძე (სოფ. სურმუში), ნანუ­
ლი ასათიანი, ოსანა ხმელიძე, დავით გოლეთიანი, ბერდია 
ხმელიძე, მალაზ ასათიანი (სოფ. ქორენიში), გია ლეთო­
დიანი (სოფ. გვესო), ხათუნა ღურჭუმალიძე (სოფ. ნასპე­
რი), ვახტანგ ჭიღვარია (სოფ. ლასხანა), ბადრი სილაგაძე 
(სოფ. ჩხუტელი), ავთო ცხვედიანი (სოფ. მახაში), რომან 
მამარდაშვილი (სოფ. ოყურეში).



210

MAMARDASHVILI GIORGI,

KHVADAGIANI MINDIA

WHEAT IN LECHKHUMI  (ACCORDING TO        
WRITTEN SOURCES, ETHNOLOGICAL MATERIAL 

AND TOPONYMIC DATA)

The use of wheat in the diet in Georgia has a long history. 
Lechkhumi is one of the oldest centers of wheat growing. Writ-
ten sources and ethnographic material confirm that in this region 
(Lechkhumi and Racha) wheat production was one of the lead-
ing branches of agriculture. Local varieties were mainly grown: 
Makha, Zanduri and Khulugo. Dika and Asli were also sown. The 
popularity of these varieties is evidenced by the toponymy of Lech-
khumi. Also, written documents – tax books, where the majority 
of taxpayers pay the bread-wheat tax along with other taxes. Res-
idents of other regions of Western Georgia paid taxes with other 
types of grain (millet, ghomi, barley). Makha and Zanduri were 
sown on especially large areas. These two varieties are considered 
the oldest types of wheat. The rules for their harvesting also differ. 
The stems of the makh and zanduri were used to make bundles that 
were used to cover buildings. Georgian and foreign authors note 
the abundance of grain and bread in their works. Wheat was sown 
in Lechkhumi until the 50s-60s of the twentieth century. Until the 
same period, religious rituals dedicated to the wheat harvest were 
performed.



211

მინდაძე ნინო

ძველი თბილისის ტრადიციული მედიცინის                  
ისტორიიდან

ურბანული ანთროპოლოგია დღეს ანთროპოლოგიური 
მეცნიერების ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი მიმართულებაა. 
ამ მიმართულებით ქართველი ანთროპოლოგები წარმა­
ტებით მუშაობენ. ისიც უნდა აღინიშნოს, რომ ურბანული 
ანთროპოლოგიის მთელი რიგი საკითხები, რომელიც ქა­
ლაქის ეთნოგრაფიის, შემდეგ კი, ქალაქის ეთნოლოგიის 
სახელწოდების ქვეშ ერთიანდებოდა, ქართველ ეთნოლოგ­
თა კვლევის მიღმა არც ადრე დარჩენილა. ვგულისხმობ 
გასული საუკუნის მეორე ნახევრის სამეცნიერო მუშაობას 
ამ მიმართულებით; ნ. აბესაძის, გ. ჯავახიშვილის და სხვა­
თა ნაშრომებს. 

თბილისის მოსახლეობის ტრადიციული ყოფის შესა­
ხებ არაერთი მნიშვნელოვანი ნაშრომია გამოქვეყნებული, 
რომელთა ჩამოთვლაც კი შორს წაგვიყვანს. მაგალითის­
თვის იოსებ გრიშაშვილის „ძველი თბილისის ლიტერატუ­
რული ბოჰემაც” იკმარებს. 

1980 წელს კი ივ. ჯავახიშვილის სახ. ისტორიისა და 
ეთნოლოგიის ინსტიტუტში დაიგეგმა გამოკვლევების 
გამოცემა თბილისის შესახებ. ორ ტომში თბილისის ის­
ტორია უნდა ყოფილიყო გაშუქებული, მესამე ტომში კი 
თბილისის მოსახლეობის ყოფის ეთნოლოგიური კვლევის 
შედეგები. სხვადასხვა მიზეზის გამო მესამე ტომის გამოქ­
ვეყნება ვერ მოხერხდა. ეთნოლოგების მუშაობა როგორც 
საველე, ისე კაბინეტური ორი წლის მანძილზე გრძელდე­
ბოდა და 1982 წელს ეთნოლოგიური ნაშრომები უკვე დას­
რულებლი იყო. 



212

მე დავალებული მქონდა დამეწერა ნაშრომი ძველ 
თბილისში მკურნალობის ხალხური ტრადიციების შესა­
ხებ. გადავწყვიტე გამოვაქვეყნო ნაშრომის პირვანდელი, 
შემოკლებული ვარიანტი.

საველე მასალა შეკრებილ იქნა თბილისის ძველ უბ­
ნებში: ხარფუხში, ორთაჭალასა და ავლაბარში.

საველე და ლიტერატურაში მოძიებული მასალის ან­
ალიზის შედეგად თბილისში ტრადიციული მკურნალობის 
სამი სახე გამოიკვეთა: სამკურნალო საშუალებები, რომ­
ლებიც ხალხშია გაფანტული და მოსახლეობის დიდი ნა­
წილისთვის ცნობილია, 2. სამედიცინო ცოდნა, რომელიც 
ხალხური მკურნალების ხელშია მოქცეული, 3. რიტუალ­
ური მკურნალობა, რომელიც ტარდებოდა ოჯახში, წმ. ად­
გილებთან თუ სალოცავებთან. 

ამ ასპექტით საყურადღებოა 1865 წლის საბუთის 
„ტფილისის მედიკურ-ტოპოგრაფიული აღწერის” ერთი 
ცნობა, რომლის მიხედვით „დაბალი კლასის წარმომად­
გენლები იშვიათად მიმართავენ რუს ექიმებს; უფრო მო­
მეტებულად ასეთ შემთხვევაში ხმარობენ შინაურ წამ­
ლებს, განსაკუთრებით ბალახებს, რომელთაც აგროვებენ 
მინდვრებსა და ტყეში, ანდა ისინი მიმართავენ თავიანთ 
ექიმბაშებს, ავადმყოფობის მიზეზს მიაწერენ ხოლმე 
რომელიმე წმინდანს, მათზე გაჯავრებულს და ამიტომ 
პირველ თავიანთ მოვალეობად თვლიან მიმართონ, რო­
მელიმე ნაცნობ მკითხავს და მისი საშუალებით გაიგონ, 
თუ რომელია ეს წმინდანი. ამ წმინდანისთვის გადადებენ 
ხოლმე ვერცხლის ფულს, რამდენიმე წმინდა სანთელს და 
აღთქმას აძლევენ განკურნებისას მივიდნენ შიშველი ფე­
ხით ამ წმინდანის სახელობის ეკლესიის კარიბჭემდე. აქ 
დაჰკლავენ ხოლმე ცხვარს და შეასრულებენ დაპირებებ­



213

საც, როგორც მაგალითად ატარონ გარკვეული დროის 
განმავლობაში თეთრი ტანისამოსი, ანდა იარონ ეზო-ეზო 
(ჩვეულებრივად ფეხშიშველა) და აგროვონ მოწყალება 
(დიდება), ან კიდევ: თვეში ერთხელ, წელიწადში ერთხელ, 
ფეხშიშველანი წავიდნენ ამ წმინდანის თაყვანისსაცემად; 
ზოგჯერ აღთქმა მდგომარეობს იმაში, რომ სასტიკად იც­
ავენ გარკვეული ხნის განმავლობაში მარხვას ამასთანა­
ვე საჭიროა აღინიშნოს, რომ მრავალი მათგანი, როდესაც 
სალოცავად მიემგზავრება მისვლისას ჩერდება ეკლესი­
ასთან, ამ მიზნით საგანგებოდ მოწყობილ სენაკში რამ­
დენიმე დღეს და არ დაბრუნდება შინ, სანამ თვით წმინ­
დანი არ გამოეცხადება ძილში და არ ეტყვის ავადმყოფს , 
ან ერთ-ერთ მის ახლობელს, რომ დროა შინ დაბრუნდეს, 
რომ მან უკვე მიიღო აღთქმა... მაშინ ავადმყოფი მეორე 
დღეს მუხლზე დაჩოქილი მიხოხავს სენაკიდან ამ წმინდა­
ნის ხატთან, თაყვანს სცემს მას და ბრუნდება შინ ღრმა 
მოკრძალებით” (ჩხეტია 1938,128-129). 

ამ ამონარიდიდან აშკარად ჩანს, რომ თბილისის 
დაბალი სოციალური ფენის მოსახლეობა ავადმყოფის 
სამკურნალოდ იყენებდა დროთა განმავლობაში დაგ­
როვილ ცოდნას და თავად აგროვებდა სამკურნალო 
მცენარეებს, მკურნალობდა „შინაური” წამლებით. მი­
მართავდა მკურნალობაში დახელოვნებულ პირებს ე.წ. 
ექიმბაშებს, ატარებდა სხვადასხვა სახის რიტუალს ავ­
ადმყოფის გადასარჩენად. ყურადღებას იპყრობს ეკ­
ლესიასთან არსებულ სენაკში ღამის გათევის წესი სიზ­
მარში წმინდანის გამოცხადების მოლოდინში. ეს წესი 
გარკვეულ მსგავსებას ჰპოვებს ძველ საბერძნეთში 
დელფოსის აპოლონის ტაძარში მომლოცველთა ღამის­
თევის ტრადიციასთან.



214

ძველი თბილისის მოსახლეობაში გაბნეულ ე.წ. ყოფით 
სამედიცინო ცოდნას, რომელიც ჯერ კიდევ შემორჩენი­
ლია ზემოხსენებული უბნების მაცხოვრებლებში ან მათ 
მეხსიერებაში, ამჯერად არ შევეხები. ვიტყვი მხოლოდ, 
რომ ძველი თბილისის მოსახლეობა, სამკურნალოდ იყენ­
ებდა ისეთ მცენარეებს, რომლებიც მთელ საქართველოში 
იყო ცნობილი, როგორც მაგ., მრავალძარღვა, პიტნა, ასკი­
ლი, ტუხტი, ვარდკაჭაჭა და სხვ, იცოდნენ აგრეთვე – დამ­
წვრობის მალამოს დამზადება თაფლისა და სანთლისაგან, 
მსუბუქი ტრავმების მკურნალობა: ჭრილობების მცენარე 
თაგვისკუდათი, თამბაქოთი... ამოვარდნილობის – დაჭიმ­
ვით, მოტეხილობის მაფიქსირებელი საშუალებებით და სხვ. 

თბილისის ცნობილ გოგირდის აბანოებზე ბევრია და­
წერილი, მხოლოდ აღვნიშნავ, რომ თბილისის მინერალუ­
რი წყლების სამკურნალო თვისებების შესახებ გვაუწყებს 
თბილისის დაარსებაზე არსებული ლეგენდის ერთ-ერთი 
ვარიანტი, ვახტანგ გორგასლის მიერ დაჭრილი ირმის 
თბილისის ცხელი წყლით განკურნების შესახებ... (Марков 
1887, 371-372).

ივ. ჯავახიშვილის მიხედვით, „ტფილისის წყლის აბ­
ანოებს უკვე არაბთა გეოგრაფი ალ ისტარხი იხსენიებს, 
რომლის შრომაც 930 წ. ახლო ხანაშია დაწერილი. მას 
ნათქვამი აქვს: ტფილისში აბანოებია, რომლებშიც უც­
ეცხლოდ ცხელი წყალიაო, ე.ი. ბუნებრივად ცხელი წყალი 
არის” (ჯავახიშვილი 1935, 9). მაგრამ ალ ისტარხი არაფ­
ერს ამბობს ამ აბანოების სამკურნალო თვისებების შესა­
ხებ. გოგირდის აბანოების სამკურნალო თვისებებს არც 
ვახუშტი ბაგრატიონი უსვამს ხაზს. 

ივ. ჯავახიშვილი აღნიშნავს, რომ: „სამკურნალო წყლე­
ბი სხვადასხვა დაავადების სამკურნალოდ უხმარიათ [...] 



215

გოგირდის წყლები უმთავრესად ქარების წინააღმდეგ და 
კანის ავადმყოფობის დროს, მუწუკებისა და ბუგრისგან 
განსაკურნავად (ჯავახიშვილი 1935, 30). 

გერმანელმა ექიმმა და მოგზაურმა იოჰან ანტონ გიულ­
დენშტედმა, რომელმაც 1770 წელს იმოგზაურა საქართვე­
ლოში, თბილისის გოგირდოვანი აბანოების სამკურნალო 
თვისებების აღმოჩენა თავის თავზე მიიწერა და აღნიშნა, 
რომ „თბილისის მცხოვრებნი იყენებდნენ მას (გოგირდის 
წყლებს ნ.მ.) მხოლოდ ტანის დასაბანად და საცვლების 
გასარეცხად. მე პირველმა შემოვიღე მისი სამედიცინო 
თვალსაზრისით გამოყენება. ცდებმა გაამართლა თეორია, 
რომ ის შეიძლება გამოყენებულ იქნას შინაგანი და გარე­
განი მკურნალობისთვის: სიყვითლის, რევმატიზმის, სახ­
სრების გაშეშების და მისთანა ავადმყოფობის დროს” (გი­
ულდენშტედი 1962, 11).

გიულდენშტედის ეს განცხადება ივ ჯავახიშვილმა 
ჟან შარდენის ცნობით უარყო (ჯავახიშვილი 1935, 11). 
ჟან შარდენი მთელი საუკუნით ადრე 1672-73 წლებში იყო 
თბილისში და წერდა „..ამ აბანოების წყალი მინერალურია, 
გოგირდოვანი და ძალიან ცხელი. იმ ხალხის რიცხვი, რო­
მელიც ამ აბანოებს სხვადასხვა ავადმყოფობის სამკურნა­
ლოდ იყენებს არ აღემატება იმ ადამიანთა რიცხვს, რომ­
ლებიც აქ სხეულის სისუფთავისთვის დადიან” (შარდენი 
1975, 322). 

მედიცინის ისტორიკოსის მ. შენგელიას აზრით, ვახ­
ტანგ გორგასლის მიერ, დედაქალაქის მცხეთიდან თბი­
ლისში გადმოტანაში შესაძლებელია გარკვეული რო­
ლი თბილისის მინერალურმა წყლებმა შეასრულა. მისი 
სიტყვებით, „შეუძლებელია ვახტანგ გორგასალს თერ­
მულ-მინერალური წყლების სამკურნალო თვისებებისა და 



216

სარგებლიანობის შესახებ არ სცოდნოდა და თუ ამ წყლებ­
მა რაიმე როლი შეასრულა სამეფო რეზიდენციის გადმო­
ტანის საკითხში მხოლოდ იმიტომ, რომ ის სამკურნალო 
თვისებებისა იყო და ახალი სატახტო ქალაქის მცხოვრებ­
ლებისა და სამეფო კარისათვის უაღრესად სასარგებლო 
იქნებოდა” (შენგელია 1963,  92-93)

ძველ თბილისში, როგორც მთელ საქართველოში, 
სამკურნალო პრაქტიკას ექიმბაშებად წოდებული ხალ­
ხური მკურნალები ეწეოდნენ. ისიც უნდა აღინიშნოს რომ 
ექიმბაშებს, არ უწოდებდნენ ტრავმების მკურნალებს, 
რომელთაც დოსტაქრების/დასტაქრების სახელით მოიხ­
სენიებდნენ. 

თბილისელი ექიმბაშის შესახებ საინტერესო ცნო­
ბას გვაწვდის ჟან შარდენი. პატრ რაფაელს იგი ერთ-
ერთი მოხუცი ქალის სახლში მიუყვანია, რომელიც მი­
სივე სიტყვებით, რომ ვთქვათ: „ათასგვარი საიდუმლო 
საშუალებით ექიმობას ეწეოდა და ზოგი რამ, რომლის 
შესახებ ქება გაუგონია, თავის წიგნაკში ჩაუწერია”. მაგ., 
„წყალმაკის მოსარჩენად საჭიროა ბაკლას ძირების წვე­
ნი, წამალი უნდა განახლდეს ორ დღეში ერთხელ, ვიდრე 
ავადმყოფობა არ განიკურნება...ან „ხველების საწინააღ­
მდეგოდ უნდა იხმარო “Cynoglassum”-ის ძირები, რომელ­
საც ფრანგულად ეწოდება „Zanguade chein”(ძაღლის ენა)” 
(შარდენი 1975, 354-355).

იგი ასევე აღნიშნავს: „პატრი რაფაელი მარწმუნებდა, 
რომ მას უნახავს ამ ქვეყანაში ციებ-ცხელებისგან განკურ­
ნებულნი, რომლებიც წყლის პირას მიუყვანიათ და აკანკა­
ლებულები წყალში ჩაუშვიათ. ეს ძნელი დასაჯერებელია 
და მართალი რომ ვთქვა, იგი სავსებით უაზროდ მეჩვენე­
ბა, რადგანდაც საშიშია. მაგრამ უნდა აღინიშნოს რომ, ყო­



217

ველი ქვეყნის ჰავისა და ბუნების სხვადასხვაობის გამო, 
სხვადასხვა წამლები ძალიან განსხვავებულ შედეგს იძლე­
ვიან” (შარდენი 1975, 354-355).

შარდენის მიერ დასახელებული მთელი რიგი მცენა­
რეები, რომელსაც თბილისელი მკურნალი ქალი იყენებ­
და მაგ., ტუხტი, ხარისძირა, ენდრო... დღესაც ცნობილია 
თბილისელების და საქართველოს სხვადასხვა კუთხის 
მოსახლეობისათვის. უნდა აღინიშნოს, რომ ციებიანი ავ­
ადმყოფის ცივ წყალში ჩაგდების ან მისთვის წყლის შეს­
ხურების წესი საქართველოში ყველგან დასტურდება. 
რამდენიმე მთხრობელმა ეს წესი ასე აგვიხსნა: ციებიანი 
ავადმყოფის სხეულში ავი სულია ჩაბუდებული, მას ცივი 
წყალი შეაშინებს და ავადმყოფს მოშორდებაო. 

როგორც აღვნიშნეთ, ძველად თბილისში ტრავმებს 
დასტაქრები მკურნალობდნენ. სხვადასხვა მეთოდით – მა­
ლამოს დადებითა თუ შეზელით, დაჭიმვით, მაფიქსირე­
ბელი საშუალებებით... იყვნენ დასტაქრები, რომელთაც 
მკურნალობის საკუთარი მეთოდები ჰქონდათ და მათ არ 
ამხელდნენ. 

თავისი ოსტატობით თურმე ბაჯიაშვილები და თურ­
მანიძეები გამოირჩეოდნენ. მიუხედავად იმისა, რომ მე-19 
საუკუნის დამდეგს, თბილისში რამდენიმე რუსი და ევრო­
პელი ექიმი იყო. ისეთი დოსტაქრები, როგორც თურმანი­
ძეები იყვნენ, კვლავ პოპულარულობითა და ნდობით სარ­
გებლობდნენ.

„1812 წელს, როცა მეამბოხე გლეხკაცმა პოეტ ა. ჭავ­
ჭავაძეს მუხლში მძიმე ჭრილობა მიაყენა, იგი სიკვდილის­
გან თურმანიძემ იხსნა” (ბალახაშვილი 1951, 137). „ჭრი­
ლობას-ძლიერ ცუდი შედეგი ექნებოდა პოეტისთვის, რომ 
დროზე არ მიშველებოდნენ ქუთათური თურმანიძეები, 



218

რომელნიც ამ დროშიაც შესანიშნავი ექიმები იყვნენ” (მე­
უნარგია 1937, 29- 30). 

ხალხურ მკურნალთა საქმიანობას თბილისში ბუნებ­
რივი საშუალებებით მკურნალობასთან ერთად, მაგიური 
საშუალებებით მკურნალობაც წარმოადგენდა, უმეტესად 
კი შელოცვებით. 

შელოცვით მკურნალობდნენ: შაკიკს, შეშინებულს, 
გათვალულს, გარკვეულ ფსიქიკურ გადახრას, ბნედას (ეპ­
ილეფსიას), რომელსაც ავი ქარის, ავი სულის, ზემოქმედე­
ბას მიაწერდნენ. 

შელოცვებით მკურნალობის პრაქტიკას, სხვადასხვა 
ეთნიკური წარმომავლობის ქალები ეწეოდნენ. შემლოც­
ველები, რომლებიც ხშირად მკითხავის ფუნქციასაც ით­
ავსებდნენ, იშვიათი გამონაკლისის გარდა, ქართულ ენაზე 
ულოცავდნენ. 

მიუხედავად იმისა, რომ შემლოცველები ძირითადად 
ქალები იყვნენ, შელოცვის სწავლება ოჯახის წევრი ქა­
ლისთვის არ შეიძლებოდა, ამიტომ, როდესაც შემლოცვე­
ლი ავადმყოფს ულოცავდა, გვერდზე ოჯახის წევრ მამა­
კაცს მოისვამდა. ის შელოცვას იმახსოვრებდა და ოჯახის 
მომავალი თაობის წარმომადგენელ ქალს ასწავლიდა. ასე 
გადაეცემოდა შელოცვები თაობიდან თაობას. 

ძველად თბილისში სამკურნალო პრაქტიკას დალაქე­
ბიც ეწეოდნენ. ისინი კბილის ამოღებსა და სისხლის გა­
მოშვებაში იყვნენ დაოსტატებულები. 

თბილისელი ინტელიგენციის გარკვეული ნაწილი უარ­
ყოფითად იყო განწყობილი ხალხური მკურნალების მი­
მართ, 1866 წლის თბილისის მედიკურ-ტოპოგრაფიკულ 
აღწერილობაში აღნიშნულია: „ტფილისის მცხოვრებთა 
მიდრეკილება – ავადმყოფობის დროს მიმართონ მოხუ­
ცებულ დედაკაცებს, ხელობით შარლატანებს, გაუნათ­



219

ლებელ ემპირიკებს მედიცინაში და საერთოდ პირველ 
შეხვედრილის რჩევას, ეს მიდრეკილება ერთობ დიდია და 
მასშია ყველა დაბრკოლება, რომელსაც ყოველდღიურად 
უნდა ებრძოლოს მკურნალობისთვის მოწოდებულმა მე­
დიკმა” (ჩხეტია 1938, 128-129).

გაზეთ „ივერიის” ერთ-ერთი კორესპოდენტი კი წერს 
– “მე ვიცნობ ხუთსა და ექვს დალაქს, რომლებიც სხვა-და-
სხვა სენით შეპყრობილ ავადმყოფებსა სწამლობენ და ძა­
ლიან ბევრსაც ისტუმრებენ საიქიოსკენ, თან ზოგსაც ამ­
ახინჯებენ. კბილის ამოღება ხომ მათი ხელობაა” (ივერია 
1903, 54,3).

იგივე გაზეთი ერთ-ერთი მკითხავის შესახებ გვამ­
ცნობს: „ეს ახლად აღმოჩენილი მკითხავი გახლავთ, ყო­
ფილი მეჩექმეთ ნამყოფი კაცი, რომელიც მკითხავიც 
არის, მისანიც, გრძნეულიც, დოსტაქარიც, და ერთი 
სიტყვით სულ ყველაფერია. ესე იგი მკვდარს კი ვერ აც­
ოცხლებს თორემ სხვა სულყველაფრის მცოდნეა – ტანთ 
იცვამს როგორც სასულიერო წოდების პირნი, თავზე იხ­
ურავს ოსმალურს ფესს. კვირა უქმე დღეობით ხალხს არ 
იღებს. ვისაც მკითხავის ნახვა სურს უნდა მიართვას შე­
საწირავი: ერთი თეთრი აბაზი(შავ ფულს არ ღებულობს), 
ნახევარი გირვანქა პირველი ხარისხის პური, ერთი წყვი­
ლი სანთელი და საკმელი და თუ სხვასაც მიართმევთ რა­
სმეს მოჭარბებითს არ გაგიჯავრდებათ და მიიღებს”... 
(კავთელი 1899, 2).

ასეთი წერილები არც თუ იშვიათად იბეჭდებოდა იმ­
დროინდელ გაზეთებში, მიუხედავად ამისა, თბილისის მო­
სახლეობა საკმაოდ ხშირად მიმართავდა მკითხავებსა და 
შემლოცველებს და საერთოდ ხალხურ მკურნალებს. „ნუ 
კი იფიქრებთ, რომ მარტო მდაბიო ხალხი ეთაყვანებოდეს 
მკითხავების მისნობას, არამედ თვით მაღალი წოდებისა­



220

ნიც. თქვენ ხშირად ნახამთ მკითხავის კარებზედ მდგომთ 
ძვირფას ბაბორიან ქალებს და ცილინდრიან ვაჟებს, რომ­
ლებიც ფერწასულნი ელოდებიან მკითხავისაგან უკანას­
კნელს სიტყვას” (კავთელი 1899, 2). 

ზემოაღნიშნული გამოხატავს ინტელიგენციის ნა­
წილის განწყობას ხალხური მკურნალების მიმართ. რო­
მელთა შორის, რა თქმა უნდა, იყვნენ ცრუმკურნალები 
ე.წ. შარლატანები, მაგრამ საკმაოდ ბევრი იყო ისეთიც, 
რომელიც ეფექტური საშუალებებით კურნავდა ავად­
მყოფს. როდესაც ხალხურ მკურნალებზე ვსაუბრობთ 
გასათვალისწინებელია ერთი გარემოება. XIX საუკ­
უნეში, საქართველოს რუსეთთან შეერთების შემდეგ, 
როდესაც ძველი ქართული სამედიცინო სისტემა ევ­
როპულით შეიცვალა. შეიქმნა ახალი სამედიცინო დაწე­
სებულებები, რომლებიც ძირითადად რუსი ექიმებით იყ­
ვნენ დაკომპლექტებულნი. „ძველი ტრადიციული წესით 
სამედიცინო განათლებამიღებული ექიმები XIX საუკ­
უნის დასაწყისშიც იყვნენ საქართველოში. მაგალითად, 
ყარაშვილები, აქიმოვები, შარიმანაშვილები, თურმანი­
ძეები, ბაჯიაშვილები, იაშვილები და სხვ.” (სააკაშვილი, 
გელაშვილი, ჭეიშვილი, ჩხეიძე 1960, 109). ამ ექიმებს 
დიპლომი არ ჰქონდათ და მათ ხალხური მკურნალების 
რანგში გადაინაცვლეს, სახელწოდებაც მეფის კარის 
ექიმის, ექიმბაში (მთავარი ექიმის) ეწოდათ. ამგვარად, 
ექიმბაში ხალხური ექიმის სახელწოდებად იქცა. ზ ჭიჭი­
ნაძე წერს:” მთელი თბილისი სავსეა მატყუარა ექიმბაშ, 
უმეცარ ჯადობაზებით, – მკითხავ – მარჩილებით, თათ­
რის მოლებით, ახუნდებით, და სხვა ასეთ არა მცოდნე 
უმეცარ ტყუილ ექიმებით» (ჭიჭინაძე 1925, 1), მაგრამ, 
მისივე სიტყვებით: „ასეთ ექიმებშიაც იყვნენ ზოგიერთი 
მცოდნე პირიც, რომელთაც შეიძლება ექიმბაშობაშიაც 



221

ამის კარგი ცოდნა ჰქონდათ, რასაც შესაფერი ღირსება 
ექნება [...] იმედი გვაქვს, რომ [...] ასეთ მკურნალ ექიმ­
ებს დიპლომის უქონლობის გამო დევნას არ დაუწყებენ” 
(ჭიჭინაძე 1925, 4).

ასეთი „ექიმბაში” ზ. ჭიჭინაძის სიტყვებით, თბილისში 
ყოფილა სიმონ დავითის ძე ცოტაძე, რომელსაც კარგად 
სცოდნია „ბნედა, ჭკუაზე შემცდართა და მალარიის მკურ­
ნალობა” (ჭიჭინაძე 1925, 5).

ძველ თბილისში დასტურდება ე.წ. წმინდა ადგილები, 
რომლებსაც გარკვეული დაავადების დროს მიმართავ­
დნენ. ასეთი იყო მაგ., „სურდოს ხატი”.

იოსებ გრიშაშვილის განმარტებით, „ხარბუხი ანუ 
ხარბუხი ძველებურ სომხურ ენაზე სურდოს ნიშნავს [...] 
ხარფუხის თავზე, სოფ. შინდისის გზის დასაწყისში, ეგ­
რეთწოდებულ ორჩაყალის კლდის ქიმზე, დღესაც მოჩანს 
პაწაწინა ნანგრევები, რომელსაც „სურდოს ხატს” უწოდ­
ებენ. სურდოიანი პაციენტი ეხლაც ესტუმრება ხოლმე ამ 
ხატს, სახსოვრად მოუტანს საყმაწვილო ჭინჭილებს, მიამ­
ტვრევს ხატის წინარე და ვითომ ამით სურდო იკურნება 
კიდეც” (გრიშაშვილი 1963, 14).

თ. ბერიძე წერს: „სეიდებადის გვიანი სახელი ხარფუ­
ხია. იგი თაბორის მთის აღმოსავლეთ კალთას ეწოდებ­
ოდა. ეს სიტყვა სომხურია. ადგილმა აღნიშნული სახელი 
მიიღო თაბორის მთის ძირში გორხანის ახლოს (თათრების 
სასაფლაო) მდგარი საკულტო დანიშნულების მქონე ქვის 
გამო, რომელზეც ხატი იყო მისვენებული, ხარფუხი სომ­
ხურ ენაზე ნიშნავს სურდოს, ჰოდა სწორედ სურდოშეყრი­
ლი ბავშვები თბილისის ქრისტიან მცხოვრებლებს მიჰყავ­
დათ აღნიშნულ ქვასთან. მლოცველებს თან მიჰქონდათ 
ქსოვილისაგან შეკერილი თოჯინა, რომელსაც მხარზე პა­
ტარა ხურჯინი ჰქონდა გადაკიდებული, ხოლო ხურჯინის 



222

ჯიბეებში შაქრის ნატეხები ელაგა. აი ასეთი გასამრჯელო­
თი ბავშვის მშობელი ცდილობდა წმ. ხატის გულის მონა­
დირებას და ბავშვის განკურნებას (წმინდა ქვასთან სურ­
დოიანი ბავშვის გარდა ყივანახველათი დაავადებულიც 
მიჰყავდათ)” (ბერიძე 1977, 81).

ჩვენ შევეცადეთ ამ ტრადიციის ამსახველი ცნობები 
შეგვეგროვებინა ხარფუხის მკვიდრთა შორის. ერთ-ერთმა 
მთხრობელმა გვიამბო: „სურდო-ხველა რომ დაემართებო­
და ვინმეს, ჯოხის კუკლას გააკეთებდნენ, ჩააცმევდნენ 
წითელ-ყვითელ ფლასებს, თავზე მოახვევდნენ წითელ კა­
სინკას. კლდეზე დაყრიდნენ ჯინჯილებს, შაქარს, პურს, ამ 
კლდეს ორჩი-ყალას ვეძახდით, ყივანახველას დროსაც აქ 
მიგვყავდა ბავშვები” (მინდაძე 1981, რვ2. 10). ხანდაზმულ 
ხარფუხელებს კარგად ახსოვდათ ამ ტრადიციის შესახებ. 
იმავდროულად ისინი აღნიშნავენ, რომ ყივანახველათი 
დაავადებული ბავშვები ორთაჭალაში მდგარ კაკლის ხეს­
თან მიჰყავდათ. 

ყივანახველით დაავადებული ბავშვის კაკლის ხის გა­
შიშვლებული ფესვის ქვეშ გაძვრენის წესი მთელ საქარ­
თველოშია გავრცელებული. არ არის გამორიცხული, რომ 
თავდაპირველად ორჩი-ყალას კლდესთან, ისევე როგორც 
ორთაჭალაში მდგარ კაკალთან, ყივანახველათი დაავად­
ებული ბავშვი მიჰყავდათ და შემდეგ ეს წესი „სურდო-
ხველით” დაავადებულ ბავშვზეც გავრცელდა. ამ მოსაზ­
რებას მხარს უჭერს. ხარფუხის, იგივე ხარბუხას სულხან 
საბა ორბელიანისეული განმარტება, რომლის მიხედვით, 
„ხარბუხა ძნელ ხველებას” ნიშნავს. 

საინტერესოდ მიგვაჩნია აბელ იაშვილის ერთი ცნობა 
– ორთაჭალაში, მტკვრის სანაპიროზე მდებარე ძველ ტყა­
ვის ქარხანაში, კედელში დაყოლებულ პატარა სათოფურ­
ში ღვთისმშობლის პატარა ხატი ყოფილა დასვენებული. 



223

ამ ხატს დაბაღების ღვთისმშობლის ხატს უწოდებდნენ. 
ქართველებს და სომხებს სწამდათ, რომ მას სამკურნა­
ლო ძალა ჰქონდა. შველოდა „შეშინებულებს”, უშვილო­
ებს, მას ვისაც გულის ფრიალი აწუხებდა. ამ სენით და­
ავადებულები აქ მოდიოდნენ კვირაობით. მათ გულზე 
ეკიდათ ღვთისმშობლის მინიატურული ხატი, როდესაც 
მლოცავი ამ ადგილს მიუახლოვდებოდა, შეჩერდებო­
და სამღებროსთან, ჩაიხედავდა ჭურჭელში, რომელშიც 
ინდიგოს ხსნარი ესხა. იქ დაინახავდა გამოსახულებას, 
მას დაავადების მიზეზად მიიჩნევდა, შემდეგ შევიდოდა 
ქარხანაში, მივიდოდა ღვთისმშობლის ხატთან, აანთებ­
და სანთელს, ილოცებდა, შეიპკურებდა წმინდა წყალს, 
რომელიც იქვე იდგა. მესამედ მოსვლის შემდეგ ამ წყალს 
დოქით წამოიღებდა ხოჯე ვანქის სასაფლაოზე მიიტან­
და, სომეხი მღვდლის (ტერტერას) საფლავზე ამ წყლით 
ხელ-პირს დაიბანდა, შემდეგ დოქს ისეთი ძალით დაან­
არცხებდა საფლავზე, რომ ის სულ ნამსხვრევებად იქცე­
ოდა, თან იტყოდა- ჩემი სენი შენ, ჩემი სენი შენო (Яшвили 
1904, 68-69). 

თბილისის ძველი უბნების მკვიდრნი, ავადმყოფობის 
დროს, ხშირად მიმართავდნენ თელეთის წმინდა გიორგის. 
ნ. ბერძენიშვილი აღნიშნავს, რომ თელეთი განთქმულია 
თავისი ხატით, „სადაც მლოცველები უშორესი ადგილი­
დან მოდიან და ამის გამოვე ეს სოფელი ხატის თელეთად 
იწოდება” (ბერძენიშვილი 1964, 319).

თელეთის წმ. გიორგის სალოცავში უმეტესად ფსი­
ქო-ნერვული დაავადებით დაავადებულნი მიჰყავდათ: 
შეშინებულები, გათვალულები, ბნედიანები, ასევე „და­
ხუთულები”. მიდიოდნენ ძირითადად ამაღლებას, მიჰ­
ყავდათ ავადმყოფი, რომელსაც თეთრი სამოსი ეცვა. 
ფეხშიშველი ან ჩოქვით, სალოცავს სამჯერ შემოუვ­



224

ლიდნენ, შესაწირს შესწირავდნენ და ავადმყოფს წმინდა 
გიორგის შეავედრებდნენ. თელეთის წმინდა გიორგის 
სალოცავს დახმარებას შესთხოვდა სხვადასხვა ეთნიკუ­
რი წარმომავლობისა და აღმსარებლობის თბილისელი.

ასეთივე რიტუალები ზოგჯერ ტარდებოდა წმ. გიორ­
გის სხვა სალოცავებშიც. გადმოცემით, ავადმყოფს ავ­
ედრებდნენ ქაშვეთის წმინდა გიორგისაც. რის შესახებ 
მთხრობლების გარდა ცნობას გვაწვდის გაზ. Кавказ-ი, 
რომლის მიხედვით თბილისის მოსახლეობას ღრმად სწამ­
და, რომ წმ. გიორგის ეკლესიას, რომელსაც ქაშვეთს უწ­
ოდებენ, ეპილეფსიით დაავადებულებს შველოდა (Кавказ 
1847, 3, 11). 

სამეცნიერო ლიტერატურაში არის ცდა ქაშვეთის სამ­
კურნალო უნარის ახსნისა. მედიცინის ისტორიის მკვლე­
ვარი მ. შენგელია წერს: „სიტყვის „ქაშოეთის” გარკვევა 
იძლევა იმის საშუალებას, რომ ეს ადგილი ჩავთვალოთ 
წარმართული ეპოქის გარკვეული დაავადების სამკურნა­
ლო ადგილად, სადაც დაავადების ღვთაება, კულტი თუ 
სასნეულო იყო მოთავსებული. „ქაშუეთი” ანუ „ქაშოეთი” 
სულხან-საბა ორბელიანს განმარტებული აქვს, როგორც 
„ხორცის დარღვევა წყლულითა”. ქაშოეთი ნახსენებია აგ­
რეთვე XI საუკუნის ქართულ სამკურნალო წიგნში „უსწო­
რო კარაბადინში”. „რაც მალახულისა და ჯუზამისა, რომე 
ქაშუეთელა ჰქვიან” და სხვ. მკვლევრებს (კოტეტიშვილი, 
ი. აბულაძე, გ. ლეონიძე) „ქაშვეთი”, „ქაშოვეთი”, „ქაშოეთ­
ელა”, „ქაშოეთი” განმარტებული აქვთ აღწერილ ნიშანთა 
მიხედვით, როგორც „კეთრი, მეტად ავი სნება, ავთვისები­
ანი ანუ უკურნებელი სენი”.

აი ასეთი დაავადების სამკურნალო კერა ყოფილა, 
როგორც ჩანს, დღევანდელი ქაშვეთის ეკლესიის ად­
გილი, სადაც წარმართულ ეპოქაში სალოცავად აღმარ­



225

თული კერპები თუ სასნეულოები, აქვე გაშენებულმა       
ქრისტიანულმა ეკლესიამ შეცვალა[...].  ამგვარად მკურ­
ნალობის მიზნით „ქაშუეთის” სახით შემორჩენილი გვაქ­
ვს უძველესი სამკურნლო-სარიტუალო ადგილი, სადაც 
გარკვეული დაავადებით შეპყრობილენი (კეთრით, კანის 
სხვა დაავადებანი) მოდიოდნენ და მაგიურ-რიტუალურ 
წესებს ასრულებდნენ ანდა შესაძლოა მკურნალობის რა­
ციონალურ მეთოდებსაც კი მიმართავდნენ” (შენგელია 
1963, 91). 

აღნიშნული მეტად საინტერესოა, მაგრამ თბილისის 
ძველი უბნების მოსახლეობის მეხსიერებამ ინფორმაცია 
კეთრის სამკურნალო სასნეულოს შესახებ არ შემოინახა. 

ძველ თბილისში უშვილო ქალები შვილიერებას მა­
მა დავითის ეკლესიას შესხთოვდნენ. მამადავითობაზე, 
რომელიც ამაღლების შემდეგ ხუთშაბათს მოდის, თბი­
ლისის მოსახლეობის საკმაოდ დიდი ნაწილი მთაწმინ­
დისკენ მიეშურებოდა და მამა დავითს დახმარებას შეს­
თხოვდა, ან მადლიერების ნიშნად შესაწირი მიჰქონდათ. 
მათ შორის იყვნენ უშვილო ქალები, რომლებიც მამა 
დავითს შვილს შესთხოვდნენ, იქაურ წყალს სვამდნენ, 
სახლშიც მიჰქონდათ და სრულიად დარწმუნებული, რომ 
წმინდა მამა მათ დაეხმარებოდა, სახლში იმედით აღ­
ვსილნი ბრუნდებოდნენ. 

“მთაწმინდა უმთავრესად ქალთა სამლოცველო იყო. 
„ხუთშაბათობით, – წერდა თედორე ტორნაუ, – მთელი 
თბილისის ქალები დილაადრიან შეუდგებოდნენ ხოლმე 
მამადავითის აღმართს ეკლესიაში სალოცავად. ქალები 
შეუთქვამდნენ ფეხშიშველა ასვლას მამადავითის აღმარ­
თზე: გასათხოვარი ქალები, შესაფერ საქმროსა სთხოვ­
დნენ, უშვილონი – შვილს, ფეხმძიმენი – ბედნიერ მშო­
ბიარობას, მიტოვებულები ახალ ბედნიერებას ეს ქალები 



226

ეკლესიის ნესტიან საძირკველს კენჭს მიადებდნენ, თუ მი­
ეკვრებოდა – ნატვრა აუსრულდებოდათ, თუ კენჭი ჩამო­
ვარდებოდა, მაშინ ყოველი იმედი ამაო იყო 

ზოგიერთი ქალის უშვილობა რამდენიმე წელს გრძელ­
დებოდა, ზოგს ბავშვი სულაც არ აჰყვებოდა ხოლმე. აი, ეს 
უშვილო ქალები ყველაზე მეტად „თავს აკლავდნენ” მამა­
დავითის ლოცვით. შვილის გამოსათხოვრად მოსიარულე 
მლოცველ ქალს ერქვა „ბერი”. ასეთ „ბერს” თეთრი სამოსი 
ეცვა და თმებგაშლილი იყო (ბალახაშვილი 1951, 58). 

გადმოცემა ამ წყაროს დაარსებას დავით გარეჯელს 
მიაწერს. მამა დავითს ცილი დასწამეს. მან მართალია თა­
ვი გაიმართლა, მაგრამ შეურაცხყოფილი დარჩა და მთაწ­
მინდა დატოვა. მიუხედავად ამისა, ღმერთს შესთხოვა, 
რომ მთაწმინდაზე დაეარსებინა ისეთი წყალი, რომელიც 
უშვილო ქალებს შვილიერებას მიანიჭებდა. ღმერთს მა­
მა დავითის თხოვნა აუსრულებია და მთაწმინდაზე ასეთი 
წყარო დაუარსებია. 

გასათვალისწინებელია ის ფაქტიც, რომ მე-10 საუკ­
უნეში, ათონის მთის ივერიის მონასტრის ქართველმა 
ბერებმა, აქ განაახლეს დანგრეული სალოცავი ივერიის 
ღვთისმშობლის მონასტრის სახელობაზე (მაჭარაშვილი   
1895, 13). არ არის გამორიცხული, რომ ამ ფაქტმაც მიან­
იჭა სალოცავს შვილიერების მინიჭების უნარი. 

ბავშვთა ინფექციური დაავადებები ისევე, როგორც 
მთელ საქართველოში თბილისშიც ბატონების სახელით 
იყო ცნობილი და მასთან დაკავშირებული წეს-ჩვეულ­
ებებიც არ განსხვავდებოდა. თბილისშიც “ბატონებიან” 
ბავშვს სუფთა საწოლში მოათავსებდნენ, ყველა სურ­
ვილს უსრულებდნენ, წითელ საფენებს დაუგებდნენ, 
ბაზმებს დაუნთებდნენ და ყოველ საღამოს იავნანას 
უმღეროდნენ. იკრძალებოდა ოჯახში საჭმლის გაკეთე­



227

ბა, უსიამოვნება და სხვ. აქაც ეს დაავადებები ღვთიურ 
სნეულებებად მიაჩნდათ, ხოლო დაავადებულის მფარვე­
ლად წმინდა ბარბარე თვლებოდა. წმ ბარბარეს ხსენე­
ბის დღეს 4. დეკემბერს წმ. ბარბარეს ეკლესიაში, ახლაც 
მიდის ხალხი შესაწირით, ბატონების „მშვიდობიანად 
წაბრძანებისთვის”, მადლიერების გამოსახატავად სწი­
რავენ ქათამს, ცხვარს, რომელთაც ეკლესიის ეზოში უშ­
ვებენ, ძაფზე ასხმულ სანთლის ბურთულებს-„თვალის 
კაკლებს” და სხვ. 

ერთ-ერთმა მთხრობელმა გადმოგვცა, რომ ნავთლუ­
ღის წმ. ბარბარეს ეკლესია დიდი ხნის წინ შავი ჭირის ეპ­
იდემიის დროს აუგიათ. ამის დამადასტურებელი უცნო­
ბი კორესპოდენტის კორესპონდენცია გამოქვეყნებულია 
გაზეთ Кавказ-ში. ამ ცნობის მიხედვით, ლეკებისგან შე­
წუხებულ მეფე ერეკლეს ნავთლუღში დაუსახლებია 300 
ოჯახი, მათი მოძღვარი იოსებ ჩიჯავაძე ყოფილა. როდე­
საც თბილისში შავი ჭირი გავრცელებულა, იოსებ ჩიჯა­
ვაძეს, მოძღვარს, ერეკლესთვის წმ. ბარბარეს ეკლესიის 
აგების ნებართვა უთხოვია, ნებართვა მიუღია, და ნავ­
თლუღში, თავისი ხარჯით, წმ. ბარბარეს ეკლესია აუგია, 
ეპიდემიის შეწყვეტის მიზნით. როგორც კორესპოდენტი 
გადმოგვცემს ეპიდემია მართლაც შეწყვეტილა (Кавказ 
1884, 273).

ცნობილია, რომ ვ. ბარდაველიძემ სახადზე არსებული 
ხალხური წარმოდგენებისა და მასთან დაკავშირებული 
რწმენა-წარმოდგენების და წესჩვეულლებების განხილვის 
ანალიზის შედეგად, ბატონები მზის ღვთაება – ბარბარეს 
და მის იპოსტასს დიდი დედა ნანას კულტს დაუკავშირა 
(ბარდაველიძე 1941, 120). ქრისტიანობის გავრცელების 
შემდეგ კი ბატონებით დაავადებულთა მფარველად წმ. 



228

ბარბარე გვევლინება, რაც მისი ცხოვრების ტექსტებშიც 
არის ასახული.

1800 წელს, თბილისში შავი ჭირის ეპიდემიის დროს, 
თბილისში კარანტინი დაუწესებიათ, სპეციალური სასნე­
ულო აუგით დაავადებულთა იზოლირებულად მკურნა­
ლობისთვის. „სასანეულო ჭირიანთათვის გამართეს თვით 
რუსთა ვერაზედ ლურჯ მონასტრისა გვერდით. სახლად 
აუშენეს 4 წნელის დიდი სახლი, გარედამ და შინიდამ ლე­
სულნი გაჯითა და ზევით ჭერი ფიცრითა დახურვილი. 
აპრილიდან აგვისტომდინ იყო ესე. მზრუნველობა სნე­
ულთა სანოვაგისა და საწოლისა, მიანდვეს ქალაქისა მე­
ლიქსა დარჩია ბებუთოვს და ერთსა სომეხსა აღალო..., 
ოსმალოდამ მოსულსა, ჭირნახადსა” (იოსელიანი 1936, 
170).

ჩვენ ხელთ არსებული მასალის ანალიზის შედეგად, 
შეიძლება დავასკვნათ: თბილისში ტრადიციული მკურ­
ნალობის სამი სახე დადასტურდა: პირველი თვითმკურ­
ნალობა გულისხმობს მკურნალობას მოსახლეობისთვის 
ცნობილი მცენარეული, მინერალური საშუალებებით; 
მეორე მკურნალობას ხალხურ მკურნალებთან, რომლე­
ბიც სხვადასხვა სახის დაავადებას მკურნალობდნენ. მათ 
შორის გამოირჩევიან დოსტაქრები, ტრავმების მკურნა­
ლები, ძირითადად მამაკაცები, რომლთა შორის იყვნენ 
საგვარეულო მედიცინის წარმომადგენლები. ისინი პრო­
ფესიონალურ დონეზე, წარმატებით მკურნალობდნენ 
ტრავმებს და მოსახლეობაში პატივისცემით სარგებლობ­
დნენ. დალაქები, ასევე მამაკაცები, რომელთა უშუალო 
საქმიანობას კბილის ამოღება და სისხლის გამოშვება 
შეადგენდა; ე.წ. ექიმბაშები, სხვადასხვა დაავადების ბუ­
ნებრივი თუ მაგიური საშუალებებით მკურნალები, მათ 
შორის ჭარბობდნენ ქალები, რომლებიც შელოცვებით 



229

მკურნალობდნენ, ხშირად მკითხავის,ზოგჯერ კი მეანის-
ბებიაქალის ფუნქციასაც ითავსებდნენ. თუმცა ბებიაქ­
ალების ნაწილი მხოლოდ თავისი უშუალო საქმიანობით 
– მეანობით იყო დაკავებული. 

ხალხურ მკურნალთა შორის იყვნენ სხვადასხვა ეთნი­
კური წარმომავლობისა და აღმსარებლობის პირები, რაც 
ხელს არ უშლიდა თბილისის ასევე სხვადასხვა ეთნიკუ­
რი წარმომავლობისა და აღმსარებლობის მოქალაქეებს 
საჭიროების შემთხვევაში, მათთვის მიემართა ანუ ქარ­
თველ შემლოცველებს ხშირად მიმართათავდნენ სომეხი 
ავადმყოფები და პირიქით. მუსულმან მოლებს და აბაშ­
ებს (მკურნალებს) ქართველები და სომხები და ა.შ. ისიც 
უნდა აღინიშნოს, რომ ინტელიგენციის ნაწილის განწყო­
ბა დალაქებისა და ექიმბაშების მიმართ მკვეთრად უარ­
ყოფითი იყო, მიუხედავად ამისა ხალხური მკურნალებს 
თბილისში ხშირად მიმართავდნენ; მესამე – სალოცავებ­
თან დაკავშირებული წეს-ჩვეულებები, რომლებიც ავად­
მყოფის დასახმარებლად ან მისი გადარჩენის გამო, მად­
ლიერების გამოსახატავად ტარდებოდა. 

თბილისელი უშვილო ქალები ღვთისმშობელს შეს­
თხოვდნენ დახმარებას, სულით ავადმყოფები წმ გიორ­
გის სალოცავში მიჰყავდათ. წმ. ბარბარე კი სახადით და­
ავადებულების მფარველად მიაჩნდათ და სწამდათ, რომ 
ეპიდემიებისგან დაიცავდა მოსახლეობას. ამ სალოცა­
ვებს მიმართავდა როგორც ქართველი, ისე არაქართვე­
ლი მოსახლეობა. 



230

დამოწმებული ლიტერატურა: 

ბალახაშვილი ი. (1954), ძველი თბილისი, თბილისი
ბარდაველიძე ვ. (1941), ქართველთა უძველესი სარწმუნო­

ების ისტორიიდან. ღვთაება ბაბარ-ბარბარ. თბილისი
ბერიძე თ. (1977), ძველი თბილისის გარეუბნების ისტო­

რია,თბილისი
ბერძენიშვილი ნ. (1964), ძველი ტფილისის ტოპონიმიკი­

დან, საქართველოს ისტორიის საკითხები 1, თბილისი 
გრიშაშვილი ი. (1963), საიათნოვა, თხზულებათა სრული 

კრებული ტ. III. თბილისი
გიულდენშტედი (1962), მოგზაურობა საქართველოში, ტ.1 

გერმანული ტექსტი ქართული თარგმანითურთ გამოს­
ცა და გამოკვლევა დაურთო გ. გელაშვილმა, თბილისი 

ივერია, (1903), 54
იოსელიანი პლ. (1936), ცხოვრება გიორგი მეცამეტისა, 

თბილისი
კავთელი ივ. (1899), მკითხავები ტფილისში, „ცნობის ფურ­

ცელი”, 950, თბილისი 
მაჭარაშვილი ნ.(1895), აღწერა მთაწმინდის ეკლესიისა და 

წმ. მამა დავითის ცხოვრებისა, ტფილისი 
მეუნარგია ი. (1937), ალექსანდრე ჭავჭავაძე, თბილისი
მინდაძე ნ.(1981), თბილისი, საველე დღიური, რვ2.
სააკაშვილი მ. გელაშვილი ა., ჭეიშვილი ლ. ჩხეიძე ც. 

(1960), საქართველოს მედიცინის ისტორია. ტ. IV, 
წიგნი პირველი XIX საუკუნე. თბილისი

შარდენი ჟ. (1975), ჟან შარდენის მოგზაურობა სპარსეთსა 
და აღმოსავლეთის სხვა ქვეყნებში (ცნობები საქარ­
თველოს შესახებ), თბილისი



231

შენგელია მ. (1963), ეტიუდები ქართული მედიცინის ის­
ტორიიდან, თბილისი 

ჩხეტია შ. (1938), ტფილისის ისტორიისათვის, მასალები 
საქართველოს და კავკასიის იტორიისათვის, ნაკვე­
თი 1, ტფილისი

ჭიჭინაძე ზ. (1925), ქართული მკურნალობით განსწავ­
ლულ მკურნალის სიმონ ცოტაძის ქართული დიპლო­
მის ამბავი. ისტორიული მიმოხილვა VIII- XV საუკუნ­
ემდის, თფილისი.

ჯავახიშვილი ი. (1935), ბალნეოლოგიური და ინჰოლაცი­
ური მკურნალობა საქართველოში, თბილისი

Кавказ (1884), Историческая заметка о Навтлугской 
Варваринской Церкви

Кавказ 3, (1847),О святках в Тифлисе и о народном 
суеверии в Грузии 

Марков Е. (1887), Очерки Кавказа, Москва 
Полиевктов М. Наталзе Г. (1929), Старий Тифлис, Госиздат 

Грузии 
Русский вестник, (1869), 2 
Яшвили А. (1904), Народная медицина в Закавказском крае, 

Тифлис



232

 MINDADZE NINO

FROM THE HISTORY OF TRADITIONAL MEDICINE 
IN OLD TBILISI

Accordng the historical and ethnographic data at our dispos-
al three types of traditional treatment have been confirmed in old 
Tbilisi: the first is self-treatment, which involves treatment with 
herbal and mineral remedies known to the population; the second 
is treatment by the help of the folk healers who treated various 
types of diseases. Among them, dostakri, trauma healers, main-
ly men. They successfully treated injuries at a professional level 
and were respected by the population. Barbers, also men, whose 
direct activity consisted of tooth extraction and bloodletting; the 
so-called ekimbashes, healers of various diseases with natural or 
magical remedies, among whom women predominated, who treat-
ed with spells, often performed the functions of fortune tellers, and 
sometimes even performed the functions of obstetricians. Howev-
er, some midwives were only engaged in their direct activity – ob-
stetrics. The tird type was applying to the shrines and sacred sites.

Among the folk healers were people of different ethnic origins 
and religions, which did not prevent citizens of Tbilisi of different 
ethnic origins and religions from applying to them if necessary. It 
should also be noted that the attitude of part of the intelligentsia 
towards barbers and doctors was sharply negative, despite this, folk 
healers were often addressed in Tbilisi.

The rituals associated with the shrines, which were held to help 
the sick or to express gratitude for their salvation wer also prac-
ticed. Childless women from Tbilisi asked the Mother of God for 
help, and the mentally ill were taken to the shrine of St. George. 
St. Barbara was considered the patron saint of those suffering from 
tuberculosis and was believed to protect the population from epi-
demics. Both Georgian and non-Georgian populations applyied to 
these shrines.



233

მირზაშვილი გიორგი

ხალხურ დღეობათა (წინანაურობა, 
გეღვართობა) რეტროსპექტივა და კულტურული                                         

რეპრეზენტაცია 
გვიანი შუა საუკუნეებიდან მოყოლებული თბილისი და 

მის შემოგარენში არსებული სოფლები ეთნიკურად მჭიდ­
როდ დასახლებული ტერიტორიები გახლდათ. საუკუნე­
ების მანძილზე თბილისის მოსახლეობა რთულ ეთნიკურ 
სურათს ქმნიდა, ყალიბდებოდა კულტურული მრავალფე­
როვანი გარემო. სხვადასხვა ეთნიკურ ჯგუფებს საკუთა­
რი იდენტობის შესანარჩუნებლად საკუთარი სალოცავები 
და დღესასწაულები გააჩნდათ. მათი დღესასწაულების წე­
რილობითი ფიქსაცია ძირითადად XIX საუკუნის ქართული 
პრესის ფურცლებზე მოხდა. ამ მხრივ, გამონაკლისი არაა 
ჩვენთვის საინტერესო დღესასწაული „წინანაურობაც”, 
რომელთანაც ი. გრიშაშვილი დღესასწაულ „გეღვართობა­
საც” აიგივებდა (გრიშაშვილი 1997, 404). გეღვართობას­
გან განსხვავებით წინანაურობა დღესაც ფორმალურად 
აღინიშნება მთაწმინდის რ-ნის სოფ. შინდისში, რომლის 
მოსახლეობაც სოფლის დღეობად – შინდისობად აღიქ­
ვამს. შინდისის მოსახლეობა აღნიშნულ დღესასწაულზე 
მდიდარ ისტორიულ-ეთნოგრაფიულ მასალას ფლობს, 
რომლის მოპოვება და დამუშავება გამოკითხვის მეთოდი­
თაა შესაძლებელი. წინანაურობაზე ერთადერთი წერილო­
ბითი მასალა კი XIX საუკუნის პრესის გვერდებია, სადაც, 
ჩვენდა გასაკვირად, დღესასწაულის აღნიშვნა არათუ შინ­
დისში, არამედ თბილისის გარეუბან კრწანისში – სომხური 
ეკლესიის კედლებში ხდება (ივერია 1888, N162, 1). რაც 
შეეხება „გეღვართობას”, მასზე არანაირი ეთნოგრაფი­
ული მასალა არ მოიპოვება. ი. გრიშაშვილის განმარტების 



234

საფუძველზე კი მივიჩნევთ – „გეღვართობის” ეთნოგრა­
ფიული მასალის აღდგენა შესაძლებელი უნდა იქნეს „წი­
ნანაურობის” შესწავლით, რასაც ქვემორე ვრცლად შევე­
ხებით.

როგორც უკვე აღვნიშნეთ, დღესასწაული „წინანაურ­
ობა” დღესდღეობით სოფ. შინდისის დღეობაა. იგი აღ­
ინიშნება ყოველ წელს ღვთისმშობლის პატივსაცემად 
„ყოველთა წმინდათა ხსენების დღეს” და ემთხვევა პეტ­
რე-პავლობის მარხვის აღების პირველ ღამეს. შინდისე­
ლი უხუცესი პირების ღრმა მეხსიერებიდან ირკვევა, რომ 
დღესასწაული კრწანისის ბრძოლის შემდეგ წინანაურელ 
(კრწანისელები – გ.მ.) გლეხებს შემოუტანიათ სოფელში. 
დღესდღეობით უხუცესების დამსახურებაა, რომ ჩვენამ­
დე მოაღწია „წინანაურობის” პირვანდელი სახით აღწე­
რითმა მასალამ, რომელიც თაობიდან თაობას გადაეცემ­
ოდა. გადმოცემის თანახმად, წინანაურობა ტარდებოდა 
ტაძრის ეზოში (შინდისის ღვთისმშობლის მიძინების ტაძა­
რი – გ. მ. იხ. დანართი 1) ან მის მიდამოებში, რომელსაც 
„გალავანი” ეწოდებოდა. კომუნისტური ათეიზმის დროს 
ტაძარი სათავსოდ იყო გადაკეთებული, ხატები და ჯვრები 
ხევში გადაუყრიათ და მოსახლეობას ლოცვა აუკრძალეს. 
მოსახლეობა ჩუმად ლოცულობდა და დღესასწაულსაც 
დიდი გაჭირვებით აღნიშნავდა. მათი რწმენით, თუ არ იზე­
იმებდნენ, ღვთისმშობელი გაუწყრებოდათ. დღეობისთვის 
სამზადისი ორი კვირით ადრე იწყებოდა და ყოველი ოჯახი 
გულმოდგინედ ამზადებდა საკუთარ სახლ-კარს. ძირითად 
სამუშაოებს ქალები აკეთებდნენ ეზოების, ქუჩების და მო­
ედნების მოსართავად. ყოველი ოჯახის წევრი მანდილო­
სანი ასაკის მიუხედავად იკერავდა ან ყიდულობდა ახალ 
ფეხსაცმელებს და კაბებს. კატეგორიულად მიუღებელი 
იყო ერთი და იგივე სამოსის გამოყენება რამდენჯერმე 



235

დღესასწაულზე და ასე, ყოველ წელს ახალ-ახალი სამო­
სით აღნიშნავდნენ. მოსახლეობა ეპატიჟებოდა ნათესა­
ვებსა და მეგობრებს სხვა სოფლებიდან თუ ქალაქებიდან. 
წინა საღამოს შაბათს, შინდისის ცენტრში (გელაზის მო­
ედანი – გ. მ.) ჭიდაობა იმართებოდა. მოასპარეზენი ახალ­
გაზრდა შინდისელი ბიჭები იყვნენ, რომლებიც თითქმის 
მთელი წლის განმავლობაში ემზადებოდნენ ამ დღისთვის. 
გამარჯვება დიდ პატივად ითვლებოდა. გამარჯვებულს 
პატარა საჩუქრებით აჯილდოვებდნენ – ეს შეიძლებოდა 
ყოფილიყო წვრილფეხა პირუტყვი ან სურსათ-სანოვაგით 
დატვირთული, საჩუქრების რაობას კი სოფლის უხუცეს­
ები წყვეტდნენ. გამარჯვებული საჩუქარს ხშირად ადგილ­
ზევე დღესასწაულის მონაწილეებს შორის ანაწილებდა. 
სანახაობას არაადგილობრივებიც ესწრებოდნენ. სურვი­
ლისამებრ კი შესაძლოა სტუმრებსაც მიეღოთ ჭიდაობაში 
მონაწილეობა. შეჯიბრს თან ახლდა საჭიდაო მუსიკაც. მუ­
სიკოსები ადგილობრივები იყვნენ, თუმცა, ყოფილა მათი 
სპეციალურად დაქირავების შემთხვევებიც.

კვირა დღეს დილით, ოჯახებს ტაძართან მიჰყავდათ 
საკლავი, ძირითადად ცხვარი. მას წითელ ბაფთას შეაბ­
ამდნენ, ერთ მუჭა მარილს აჭმევდნენ, ეკლესიას სამჯერ 
შემოატარებდნენ და ტაძრისგან მოშორებით ან თუნდაც 
სახლში დაკლავდნენ. ხშირად მეზობლები ან ბიძაშვილე­
ბი ერთად ყიდულობდნენ სამსხვერპლოს. სამსხვერპლოს 
შუბლზე სისხლით გამოსახული ჯვრით უფალს შეავედ­
რებდნენ მომავალი კეთილდღეობისთვის. მისი ხორცის­
გან დამზადებულ კერძებს კი სამეზობლოში ჩამოატარ­
ებდნენ ხოლმე. ეკლესიის გალავანთან ახლოს დილიდანვე 
იწყებოდა სახალხო ვაჭრობა. ვაჭრები იყვნენ, როგორც 
შინდისის ადგილობრივი მოსახლეობა, ასევე სხვა მხრი­
დან მოსულნიც. ყოფილა შემთხვევა, როდესაც კახეთიდან 



236

კახელებს მოუტანიათ ღვინო და გაუყიდიათ მოსახლეობ­
აზე. 1970-იან წლებში ხშირი იყო ბოშათა გამოჩენაც, რომ­
ლებიც ყიდიდნენ ხელნაკეთ ნივთებს და თუთიყუშებს იყ­
ენებდნენ მკითხაობისთვის. ძირითადად ვაჭრები იყვნენ 
სოფ. თელეთის ან კუმისის მკვიდრნი. ბაზრის ნაწარმი 
საყოფაცხოვრებო ხელნაკეთი ნივთები და სურსათი გახ­
ლდათ. შუადღეს მოედანზე საზეიმო პურობა იმართებო­
და. იშლებოდა გრძელი სუფრა. ყველა ოჯახი სტუმრები­
თურთ აქ იყრიდა თავს. სოფლის მოსახლეობა წინასწარ 
თანხმდებოდა თუ ვის რა საკვები უნდა მოეტანა. აუცილ­
ებელი იყო პური, ღვინო, ტოლმა, ხაშლამა, ჩაქაფული, 
შემწვარი და მოხარშული ქათამი, თევზეული, სხვადას­
ხვა სახის ბოსტნეულის სალათები, ხილი და ტკბილეული. 
ამზადებდნენ ღოლოს შეჭამანდსაც. მცენარე ღოლოს კი 
წლიდან წლამდე სპეციალურად ამ დღისათვის ახმობდნენ. 
რამდენიმე ოჯახს ღვინის მოტანა ევალებოდა, რომელიც 
აუცილებლად „სუფთა” უნდა ყოფილიყო, წყლის გარეშე. 
პატარძლები აცხობდნენ სხვადასხვა სახის ნამცხვარს; ას­
აკოვანი ქალები თონეში პურსა და ნაზუქებს აკრობდნენ. 
სუფრის გაწყობაში ქალებს მამაკაცებიც ეხმარებოდნენ. 
მონაწილეობას ყველა თაობის ადამიანი იღებდა. აუცილ­
ებელი იყო თამადა, რომელიც ასაკით უფროსი, სიტყვა – 
პასუხით გამორჩეული კაცი უნდა ყოფილიყო. ის რამდენი­
მე სადღეგრძელოს შესვამდა, უფალს ადიდებდა, შინდისს 
და ხალხს დალოცავდა, გაიხსენებდა მიცვალებულთა სუ­
ლებს. საზეიმო სუფრას თან ახლდა ცეკვა-თამაშობანიც, 
რომლის დროსაც ახალგაზრდების მშობლები არჩევნდენ 
სამომავლოდ სიძე-პატარძლის კანდიდატურას. მაგ: ახ­
ალგაზრდა ბიჭს თუ მოეწონებოდა გოგონა, იგი აუცილებ­
ლად საცეკვაოდ გაიწვევდა. სამომავლო კანდიდატურის 
არჩევის შემდეგ ხშირი იყო „მაჭანკლობის ინსტიტუტის” 



237

გამოყენებაც. მაჭანკლებს უგზავნიდნენ სარძლოს ოჯ­
ახს და ხშირ შემთხვევაში ქორწილითაც მთავრდებოდა 
პროცესი. ქალები სოფლის ყრილობას შედარებით ადრე 
ტოვებდნენ, რადგან მათ სახლშიც უნდა გაეწყოთ სუფრა 
მოწვეული სტუმრებისათვის. ერთი-ორი საათის შემდეგ 
დღესასწაული საოჯახო სახეს იღებდა და ყველა მასპინ­
ძელს თავისი სტუმარი შინ მიჰყავდა, სადაც გრძელდე­
ბოდა გართობა. ვის სახლშიც ბევრი სტუმარი იქნებოდა, 
ვისი სახლიდანაც ხმამაღალი სიმღერის, სიცილის, ცეკვის 
და მხიარულების ხმა გამოვიდოდა, ის ოჯახი ყველაზე და­
ფასებულად და გავლენიანად ითვლებოდა. მეზობლებმა 
იცოდნენ ერთმანეთის გადაპატიჟებაც. ქეიფი გვიან ღა­
მემდე გრძელდებოდა. სტუმრები იმ ღამით მასპინძელ 
ოჯახში რჩებოდნენ. დღესასწაულის დროს აუცილებელი 
იყო ყველა ოჯახში სტუმრიანობა.

დღესდღეობით დღესასწაულმა ფორმალური აღნიშ­
ვნის სახე მიიღო, თუმცა, ტრადიციულ ოჯახებში პირ­
ვანდელ დატვირთვას ინარჩუნებს. გაქრა მისი მნიშვნე­
ლოვანი მახასიათებელები – მაჭანკლობის ინსტიტუტი, 
ცეკვა-თამაშობანი და წინა დღით საჭიდაო სანახაობანი, 
საერთო სუფრის გაშლა, ყოველწლიურად ახალ-ახალი ტა­
ნისამოსის შეძენა-შეკერვა, ჭარბი სტუმრიანობა და ა.შ. 
დღესდღეობით შემორჩენილია დილის საათებში საზე­
იმო წირვა-ლოცვა შინდისის ღვთისმშობლის მიძინების 
ტაძარში. ზოგჯერ ხდება საკლავის მსხვერპლშეწირვაც. 
ტაძრის მახლობლად იმართება დილიდანვე – საბავშვო 
მინი-ბაზრობა, სადაც ვაჭრობენ ბოლო ათეული წლების 
მანძილზე თელავიდან მოსული ვაჭრები.. ისინი რამდე­
ნიმე მონათესავე ან სამეგობრო ოჯახს წარმოადგენენ. 
დღეობის აღნიშვნა ყველაზე მეტად ბავშვებს უხარიათ, 
რადგან უამრავი სათამაშოს შეძენის საშუალება ეძლე­



238

ვათ. ასეთი გახლავთ „წინანაურობის” ძირითადი ეთნოგ­
რაფიული სახე.

ჩვენს მიერ წარმოდგენილი ეთნოგრაფიული მასალისა 
და შინდისის მოსახლეობის მიერ მოწოდებული ინფორმა­
ციის მიუხედავად, იკვეთება რიგი უზუსტობები. მოსახ­
ლეობას მიაჩნია, რომ წინანაური სოფლის სახელწოდებაა, 
რომელიც მდებარეობდა კრწანისსა და შინდისს შორის, 
კრწანისის ბრძოლის შემდეგ კი განადგურდა, თუმცა, ეს 
სიმართლეს არ შეესაბამება. წინანაური ქციის ხეობის 
კუთვნილი სოფელი იყო. იგი მდებარეობდა სოფ. წინწყა­
როს (თეთრიწყაროს მუნიციპალიტეტი) სამხრეთ-დასავ­
ლეთით და სოფ. დაღეთის აღმოსავლეთით. ყველაზე ად­
რეული დოკუმენტი, სადაც სოფ. წინანაური სახელდება, 
გახლავთ 1721 წელს შედგენილი „მეწინავე დროშის სა­
ბარათაშვილოსა და სომხითის აღწერა“: „ქ. წინანაურს: 
რევაზიშვილი სეხნია, ბოგანო დათუა” (აღწერა მეწინავე 
დროშისა 1907, 56).

ხსენებული აღწერა ცხადყოფს, რომ წინანაური არც 
ისე მრავალრიცხოვანი დასახლებული პუნქტია. ამას ად­
ასტურებს 1728 წლის „თბილისის ვილაიეთის დიდი დავ­
თარიც“: „წინანაური გითუა ძე სეხნიასი ბერიკა ძე ბათასი 
2 კაცი მიწის დღიური მფლობელობა 20 ჯამი მარცვლე­
ულისა, სფენჯის გადასახადი, გადასახადი ცხვარზე, ბა­
დიჰავა, მიწაზე თაფუს გადასახადი, არუსანეს გადასა­
ხადი, გადასახადი სკაზე და სხვა ვალდებულებანი. 800” 
(ჯიქია, შენგელია 2010, 79).

დავთარი შედგენიალია ქართლში ე.წ „ოსმალობის” 
ბატონობის ჟამს და წინანაური საბარათიანოს ნაჰიეში 
შემავალ სოფლად ითვლებოდა. წინანაური აღნიშნულია 
ვახუშტი ბატონიშვილის რუკებზეც, როგორც „დაბა ქრის­
ტეანისა” (ბაგრატიონი 1997, 37). აგრეთვე, მისი არსებო­



239

ბა დასტურდება ი. ბატონიშვილის „ქართლ-კახეთის აღწე­
რაშიც” (ბატონიშვილი 1995, 51). არსებულმა აღწერებმა 
და რუკებმა ცხადყო, რომ სოფ. წინანაური მთელი XVIII 
საუკუნის მანძილზე არ გამოირჩეოდა მრავალრიცხოვანი 
მოსახლეობით და არსებობისთვის ბრძოლა უწევდა. სა­
ფიქრელია, რომ XIX საუკუენეში რუსთა ბატონობის ჟამს 
სოფელმა არსებობა შეწყვიტა, ვინაიდან, დღეს უკვე მისი 
ნანგრევებიც აღარ გვხვდება. სამწუხაროდ, არ მოგვეპო­
ვება წინანაურში არსებული რაიმე კულტურული ძეგლის 
კვალიც. მისი დღევანდელი ადგილმდებარეობის დადგე­
ნას ართულებს ის გარემოებაც, რომ ქციის ხეობის მიჯნა­
ზე წინწყაროსა და დაღეთს შორის წინანაურის გარდა სხვა 
არაერთი სოფელიც არის აღნიშნული ვ. ბატონიშვილის 
რუკებზე (გოლთეთი, თხვინთბა), რომელთა უმრავლესო­
ბაც დღეს უკვე აღარ გხვდება. გამომდინარე აქედან, შინ­
დისის მოსახლეობის ისტორიულ მეხსიერებაში ტოპონიმი 
„წინანაური” არასწორადაა ფორმირებული, რადგან სოფ. 
წინანაური არათუ კრწანისსა და შინდისის შორის მდება­
რეობდა, არამედ თეთრიწყაროს მუნიციპალიტეტში. გარ­
და ამისა, ტოპონიმი „წინანაური” შინდისის მოსახლეობის 
ისტორიულ მეხსიერებაში შემთხვევით არ უნდა არსებუ­
ლიყო.

შესავალში როგორც ვახსენეთ, ი. გრიშაშვილი დღე­
სასწაულებს „წინანაურობას” და „გეღვართობას” ერთმა­
ნეთთან აიგივებდა – „წინანაური-წინანაურის ტაძარი, 
წითელსარტყლიანი ღვთისმშობელი, მდებარეობს კრწა­
ნისში, ზევით, ხევში. წინეთ ქართველებისა ყოფილა. ამის 
დღესასწაულია სომხ. „გეღვართობა” (წინანავორ – წითელ­
სარტყლიანი ღვთის მშობი) (იხ. დანართი 2)” (გრიშაშვილი 
1997, 304). გამომდინარე აქედან, შინდისის მოსახლეობის 
ისტორიული მეხსიერება ინფორმაციას ინახავდა არათუ 



240

კრწანისსა და შინდისს შორის არსებულ სოფ. წინანაურ­
ზე, არამედ კრწანისში მდებარე წინანაურის ღვთისმშობ­
ლის ტაძარზე. როგორც ჩანს 1795 წლის კრწანისის ბრძო­
ლის შემდეგ კრწანისის მოსახლეობის გარკვეული ნაწილი 
მიგრირებდა მის ჩრდილოეთით მდებარე სოფ. შინდისში, 
რომლებმაც აღნიშნული დღესასწაული დაამკვიდრეს. ყო­
ველი შემთხვევისთვის, მოცემული მასალა ამ დასკვნის 
გამოტანის საშუალებას იძლევა. 

ცალკე უნდა აღინიშნოს ხსენებული დღესასწაულების 
ეტიმოლოგიაზე, თუ რამდენად მართებულად განმარტა 
სომხური ენის კარგად მცოდნემ ი. გრიშაშვილმა. ტერმინი 
„წინანავორ” არათუ ქართული, არამედ არც სომხურია და 
მის განმარტებასთან – „წინანავორ – წითელსარტყლიანი 
ღვთის მშობი” (გრიშაშვილი 1997, 304) აბსოლუტურად 
შეუსაბამოა. ი. გრიშაშვილი უნდა გულისხმობდეს სომხურ 
ტერმინს „წირანავორ – Ծիրանավոր”, რაც სომხურად ნიშ­
ნავს „წითელსარტყლიან ღვთის მშობს”. მისივე ავტორო­
ბით გამოქვეყნებულ „ძველი ტფილისის ლიტერატურულ 
ბოჰემაში” წარმოდგენილია შემდეგი სახის განმარტე­
ბაც: „წინანაური (სომხ. წირანავორ) – წითელსარტყლი­
ანი ღვთის მშობელი. ეს ტაძარი მდებარეობს კრწანისში” 
(გრიშაშვილი; 1927, 254). მოცემულ განმარტებაში ფო­
ნეტიკურად სწორადაა წარმოდგენილი სომხური ტერმი­
ნი. ქართული ტერმინი „წინანაური” და სომხური ტერმინი 
„წირანავორ“-ი ერთმანეთში აქვს ასოცირებული, ამასთა­
ნევე, დღესასწაულ „წინანაურობას” უკავშირებს სომხების 
დღესასწაულ „გეღვართობასაც”. ტერმინი „წირანავორ – 
Ծիրանավոր” იწარმოება სომხური ტერმინიდან „წირან”-
იდან (Ծիրան) და აღნიშნავს ზედსართავ სახელს – ძო­
წითმოსილს, მეწამულს, პორფიროსანს. ტერმინი „წირან 
(Ծիրան)” ასოცირდება წითელ ფერთან, ხოლო პირდაპი­



241

რი მნიშვნელობით აღნიშნავს გარგარის ან ჭერამის ხეს. 
აგრეთვე, წითელ ფერს აღნიშნავს ტერმინი „კარმრავორ 
– Կարմրավոր” (მელიქსეთ-ბეგი 1976, 152-160). ი. გრი­
შაშვილი შესანიშნავად ფლობდა სომხურ ენას, თუმცა, 
ქართული ტერმინის „წინანაურის” დაკავშირება სომხური 
ტერმინის „წირანავორ“-თან ლინგვისტურ შეცდომას წარ­
მოადგენს და ფონეტიკური ჟღერადობის მსგავსების გამო 
ერთმანეთში გააიგივა. მისგან განსხვავებით ზუსტ გან­
მარტებას იძლევა პ. მურადიანი – „Церковь Св. Богородицы 
Крцаниси в среде тифлисских армян традиционно называлась 
также “Циранавор” и “Гегардаванк”. Первое название является 
эпитетом, относящимся к Богоматери (Порфироносная)” 
(Мурадян 1988, 103-104). გთავაზობთ ხსენებული ტაძრის 
სახელწოდების სომხურ-რუსულ-ინგლისურ თარგმან­
საც: Գեղարդավանք – Կրծանիսի Ծիրանավոր Սուրբ 
Աստվածածինж; Гегардаванк – Крцанис Циранавор Св. 
Богородицы; Geghardavank – Krtsanis Tsiranavor Surp Astvatsat-
sin (გ.მ). გამომდინარე აქედან, ქართული სახელწოდების­
გან განსხვავებით სომხურ-რუსულ-ინგლისურ თარგმანში 
ფიგურირებს „წინანაურის” ნაცვლად „წირანავორ”. სამ­
წუხაროდ, დღემდე არ მოგვეპოვება ტერმინ „წინანაურის” 
ზუსტი ეტიმოლოგიური ახსნა. გვაქვს მცდელობა პირვე­
ლებმა წარმოვადგინოთ იგი. წინანაურის – როგორც ტო­
პონიმის გენეზისის, შინაგანი სტრუქტურის და სემანტიკის 
საკითხები ჩვენამდე ჯერჯერობით არ ქცეულა კვლევის 
საგნად, რადგან წარსულში ი. გრიშაშვილისა და XIX სა­
უკუნის პრესის ცნობიერების მიხედვით „წინანაური” იძენ­
და „წირანავორ“-ის მნიშვნელობას. ვინაიდან, აღნიშნული 
ტერმინოლოგიის გავრცელების არეალი შემოსაზღვრავს 
მრავალეთნიკურ დასახლებებს (თბილისი, კრწანისი, შინ­
დისი), გამომდინარე აქედან, ტოპონიმ „წინანაურის” ეტ­



242

იმოლოგიის დადგენა განსაზღვრავს ეთნოსებშორის (ქარ­
თველები და სომხები) ურთიერთობებს. ვგულისხმობთ, 
კრწანისსა და შინდისში არსებული ერთი და იგივე სახელ­
წოდების მქონე დღესასწაულებისა და ეკლესიების სახელ­
წოდებების ერთმანეთისგან გამიჯვნას, სწორად იდენტი­
ფიცირებას. „წინანაური” ერთისმხრივ არამოტივირებული 
ტოპონიმია, რადგან მისი ახსნა-განმარტება ჩვენს ხელთ 
არსებულ წყაროებში არსად არ ფიქსირდება, გარდა ი. 
გრიშაშვილის მცდარი განმარტებისა. არამოტივირებ­
ული ტოპონიმი არის გეოგრაფიული ადგილის სახელწო­
დება, რომლის წარმოშობის მოტივაცია დაკარგულია ან 
პირდაპირ არ აიხსნება ამჟამინდელი ენობრივი ან ობიექ­
ტური ფაქტორებით, დროთა განმავლობაში გაუგებარი 
გახდა ტოპონიმის მნიშვნელობა და კავშირი ობიექტთან 
ან თავდაპირველად უბრალოდ პირობითი სახელწოდება 
იყო, რომელსაც კონკრეტული აღწერითი მნიშვნელობა არ 
ჰქონია. თუკი, ტოპონიმში ეტიმოლოგია ბუნდოვანი არაა 
და ექვემდებარება მარტივ ეტიმოლოგიურ ახსნას, მაშინ 
ტოპონიმი მოტივირებულია. ფაქტია, წინანაური მოტივი­
რებული ტოპონიმიცაა და ნათელ ეტიმოლოგიას იძლე­
ვა. წინ-ანანა-ურ-ი შეიცავს – წინ – თავსართ წინდებულს, 
რომელიც წინ უძღვის ფუძეს მამაკაცის ქართულ სახელს 
– ანანიას. -ურ ბოლოსართი კი განსაზღვრავს მის თვი­
სებრიობას/კუთვნილებას. შესაბამისად, ქართული ტო­
პონიმის სომხური მნიშვნელობით ახსნა არამართებულად 
მიგვაჩნია. ისინი მხოლოდ ლექსიკურად მსგავსი ჟღერა­
დობით შეიძლება გამოირჩეოდნენ.

სომხური ეკლესიის მიერ ტაძრებისთვის „წირანა­
ვორ”-ის სახელდება აიხსნება ერთი ცნობილი სომხური 
საეკლესიო გადმოცემის/თქმულების წყალობით, რომლის 
თანახმად სომხეთის ქალაქ აშტარაკის მახლობლად ცხოვ­



243

რობდნენ სამი და. მათ შეუყვარდათ დიდებული სარქისი 
(იგულისხმება წმინდა სარქისი/სარგისი – გ. მ.). დების 
ოცნებას ახდენა არ ეწერა. ამიტომაც გადაწყვიტეს სი­
ცოცხლე თვითმკვლელობით დაესრულებინათ. აშტარა­
კის მახლობლად ხრამში გადახტნენ და სიყვარულს თავი 
შესწირეს. როდესაც სარქისმა გაიგო მომხდარის შესახებ, 
მან ინციდენტის ადგილი მოინახულა. დებს ეცვათ თეთრი, 
წითელი და ნარინჯისფერი კაბები. სარქისმა მათ სახელზე 
ააშენა ღვთისმშობლის სამი ტაძარი – წითელი (კარმრა­
ვორ-Կարմրավոր), თეთრი (სპიტაკავორ-Սպիտակավոր) 
და ნარინჯისფერი/ძოწისფერი (წირანავორ-Ծիրանավոր). 
ხსენებულმა ტაძრებმა დღევანდელ დღემდე მოაღწია და 
აშტარაკში ერთმანეთთან საკმაოდ ახლოს არიან განლა­
გებულნი. ერთ-ერთი მთავარი მიზეზი, თუ რატომ უწოდეს 
კრწანისის ღვთისმშობლის ტაძარს წირანავორი, საფუძვე­
ლი ამ ლეგენდასთან კავშირში უნდა ვიპოვოთ. ლეგენდა 
იმდენად პოპულარულია სომეხ ერში, რომ სომხები ხში­
რად იყენებენ ტურიზმში ქ. აშტარაკის ეკლესიების ისტო­
რიის გასაცნობად. სომხეთში ხშირი მოვლენაა ეკლესიებ­
ისთვის ფერების მინიჭება (თეთრი, მეწამული-წითელი, 
შავი, ნარინჯისფერ-გარგრისფერი...). ფერების მინიჭება 
ეკლესიებისადმი განპირობებულია საშენი მასალის შეფე­
რილობითაც. მსგავს მოვლენას შესაძლოა მივაკუთვნოთ 
საქართველოში აგებული „თეთრი წმინდა გიორგის” ეკ­
ლესიებიც. მაგ: ახმეტის თეთრი გიორგი, დიღმის თეთრი 
გიორგი, გლდანის წმინდა გიორგი, ვარდისუბნის თეთრი 
გიორგი და ა.შ.

როგორც აღვნიშნეთ, ი. გრიშაშვილი „წინანაურობას” 
აკავშირებს სომეხთა დღესასწაულ „გეღვართობასთან”. 
გეღვართობა იწარმოება სომხური ტერმინ „გეღარდ“-იდ­
ან (Գեղարդ), რაც ნიშნავს ლახვარს, შუბს. ასოცირდება 



244

ლონგინოზის შუბთან, რომლითაც ჯვარცმულ იესო ქრის­
ტეს ლონგინოზმა სასიკვდილო ჭრილობა მიაყენა ფერდში. 
ქრისტიანულ სამყაროში სხვადასხვა ფორმის და ვიზუალ­
ის შუბები მოიპოვება, რომლებიც ლონგინოზის შუბთან 
ასოცირდებიან. მაგ: ვენური, ანტიოქიური, კრაკოვიული. 
ასეთი აქვთ სომხებსაც და ინახება ერევნიდან 40 კმ-ში 
არსებულ გეღარდის სამონასტრო კომპლექსში (გეღარდა­
ვანქ – Գեղարդավանք). პ. იოსელიანი წერს: – „1797 წელს 
გაჩნდა ჭირი თბილისის ქალაქსა. მცხოვრები დაიხიზნენ 
და მოედვნენ სოფლებსა. განსრულთა სოფლებად, განთე­
სეს მომსვრელი სენი ქართლისა და კახეთსა... ოდეს მეფე 
ირაკლი მწუხარე გარდაიცვალა თელავსა, ჭირი ესე იყო 
მიზეზი, რომელ მცირედთა კაცითა და არა დღესასწაულ­
ებით გარდაიტანეს გვამი მეფისა მცხეთასა დასასაფლა­
ვებლად... გამეფებულმან მეფემან გიორგი 1798 წელსა 
მოინება რათა ძველთა ჩვეულებათა გამო მოსთხოვონ 
სომეხთა კათოლიკოსისა ლუკას მოსვენება ლახვრისა. 
წარგზავნეს კაცნი და მოჰსცეს იგი გარნა სიფრთხილითა 
დიდითა და შიშითა, რათა ქართველთა მეფემან არ მიით­
ვისოს თვისად საუნჯე ესე ეჩმიაწინისა. ვართაპეტმან გი­
ორგი ოშაკანმან და ათთა სხვათა მოასვენეს და დაასვენეს 
იგი პირველ სიონისა საკათედროს ეკლესიასა ნუგეშად 
ერისა. დღისით დაშთებოდა აქა და ღამით მოასვენებდენ 
ვანქისა სომეხთა ეკლესიაში” (იოსელიანი 1895, 148-151). 
მომხდარზე გვაუწყებს მალაქია ორმანიანიც – „1798 წელს 
არც სომხებსა და არც ღუკას (ღუკას I კარინელი, სრული­
ად სომეხთა კათალიკოსი 1780-1799 წწ. – გ. მ.) სიმშვიდე 
არ ჰქონიათ, მუდამ ასეთი ტანჯვით აღსავსე ვითარება 
იყო, რაც ქვეყანას ამძიმებდა. ამ უბედურებას დაემატა ის, 
რომ შავი ჭირი მოედო არცახისა და განძაკის მხარეებს, 
უფრო მეტად ქართველთა ქვეყანას, ვიდრე ახალმა მეფე 



245

გიორგიმ დიდი ხვეწნა-მუდარით რამდენჯერმე არ სთხო­
ვა ღუკას წმინდა გეღარდი და კათალიკოსმა გაუგზავნა 
იგი 1798 წლის 3 ნოემბერს, იოანე ვარდაპეტის ხელით და 
ჩამოვიდა, როგორც ვკითხულობთ” (Ormanyan 1912, 1012-
1013). 1798 წლის ნოემბერში ჩამობრძანებული წმინდა 
შუბი 1800 წლის ჩათვლით ინახებოდა თბილისის ვანქის 
სომეხთა ტაძარში ღამით, ხოლო დღისით სიონის საკა­
თედრო ტაძარში. ორ წლიანმა დაყოვნებამ უთანხმოება 
გამოიწვია ქართლ-კახეთის მეფე გიორგი XII-სა და სომეხ 
სასულიერო პირებს შორის. ამ უკანასკნელებს მიაჩნდათ, 
რომ მეფე გიორგი წმინდა შუბის მითვისებას აპირებდა. 
ზემოთ მოყვანილი ცნობიდან მნიშვნელოვანია სიტყვათა 
წყობა: „მეფემან გიორგი 1798 წელსა მოინება რათა ძველ­
თა ჩვეულებათა გამო...” (იოსელიანი 1895, 148-151). რო­
გორც ჩანს ქართლ-კახეთის სამეფო კარზე რელიგიური 
მოტივებით დამკვიდრებული იყო ერთგვარი ტრადიცია 
– ეპიდემიის დროს სომხეთიდან წმ. შუბის ჩამობრძანების 
თაობაზე. ამ მოსაზრებას ის ფაქტიც ამყარებს, რომ 1800 
წლის 29 იანვარს სომხური მხარე მეფე გიორგის წერილს 
უგზავნის წმინდა შუბის დაბრუნების თხოვნით. წერილი პ. 
იოსელიანს აქვს დამოწმებული – „ბატონო მეფევ! თქვენმა 
უმაღლესობამ 1798 წელსა ითხოვა წმინდა ლახვარი გან­
საკურნებლად ჭირისა და უწმინდესმან პატრიარქმან ჩვენ­
მან აღიღეს იგი საშინელისა მის ადგილისაგან ნოემბრი­
სა თვესა დაწყებითსა რიცხვებში ხელითა საყვარელისა 
ძმისა ჩვენისა იოანე არქიეპისკოპოსისა და ოდეს მოაწია 
მან თქვენთადმე, ქრისტეს მოწყალებითა განქარდა ჭირი. 
წარსულთა დროთა ჟამსა სულ განათლებულისა მეფისა 
მამისა თქვენისაცა რამდენჯერმე იყო წარმოვლენილი იგი 
და შემდგომად ჭირისა განქარვებისაცა უკუ ქცეულიცა 
მსწრაფლ ჩვენკენ” (იოსელიანი 1895, 153-154). ამასთა­



246

ნავე, პ. მურადიანი პირდაპირ მიგვითითებს „Церковь Св. 
Богородицы Крцаниси в среде тифлисских армян традиционно 
называлась также “Циранавор” и “Гегардаванк”. Первое 
название является эпитетом, относящимся к Богоматери 
(Порфироносная), а второе, “Гегардаванк”, связано с историей 
путешествия почитаемого “гегарда” (геларда – пики, копья) 
в Грузию, сделавшего здесь остановку” (Мурадян 1988, 103-
104). ორი აზრი არ უნდა არსებობდეს, რომ სომეხთა დღე­
სასწაული „გეღვართობა” ურთიერთ-კავშირში უნდა იყოს 
წმ. გეღარდის დასვენებასთან ხსენებულ ტაძარში, მაგრამ 
არა 1798 წელს. 1801 წლისთვის წმინდა შუბი დაბრუნე­
ბულ იქნა ეჩმიაძინში. ამ პერიოდში მეფე გიორგისთან 
მოლაპარაკებებში მნიშვნელოვანი როლი შეასრულა არ­
ქიეპისკოპოსმა ჰოვანეს აკნელმა (იოანე/ოღანესა), რომე­
ლიც 1802 წლიდან 1810 წლამდე საქართველოს სომხური 
ეპარქიის არქიეპისკოპოსად დაინიშნა. მას ზედწოდება 
– „გეღარდაქირი” მიენიჭა, რაც მის ღვაწლზე მიუთით­
ებს. ეჩმიაძინში დიდხანს არ დარჩენილა წმ. შუბი. 1805 
წელს გენერალ-მაიორმა პ. დ. ნესვეტაევმა ეჩმიაძინის 
მონასტერში სამხედრო ოპერაცია ჩაატარა, რის გამოც 
სომეხი ეპისკოპოსების თხოვნით სომხეთის ეკლესიის სა­
განძურის „მფლობელად” იქცა. ამ ოპერაციის თაობაზე 
1805 წლის 17 ივნისით დათარიღებული წერილით ინფან­
ტერიის გენერალი თავადი პავლე ციციანოვი იმპერა­
ტორ ალექსანდრე პირველს აუწყებდა – „К прежде взятым 
мною при возвращении из-под Еривани из Ечмиадзинского 
Армянского монастыря сокровищам в наибогатейших иконах, 
мощах, ризнице, украшенной драгоценными камнями, как для 
сбережения от лжепатриарха Давида, который все оное хотел 
увезти в турецкие области, так и по просьбе архиереев той 
нации, генерал-майор Несветаев нечаянным захватом оного 



247

монастыря сделался властителем и остальных сокровищ, 
большой важности по святости христианской, а именно: 
Святое Копие, коим прободен был Христос Спаситель наш; 
рука святого Григория, Просветителя армянской нации, – все 
сие найдено между рогож и нечистых тряпок для утаения; 
богатейшая ризница и иконы, и все то доставлено сказанным 
генерал-майором Несветаевым в Тифлис, куда мощи и Святое 
Копие армянскими архиереями вносимы были с довлеемою 
(достаточной) церемониею.

Ныне же генерал-майор Портнягин занимается переписью 
всего того с армянским духовенством, по совершении чего 
для успокоения той нации, имеющей большую веру к оному 
святому Копию и мощам, не оставлю я обвестить, как и 
о прежде привезенных, что они забраны единственно для 
сбережения от лжепатриарха Давида, расхитившего уже 
сокровища Ечмиадзинского монастыря, но что, когда Богу 
угодно будет восстановить на патриарший престол патриарха 
Даниила или Ечмиадзин будет под российским правлением, 
тогда все сие возвращено будет в целости тому монастырю, 
яко собственность никем не отъемлемая.

О всем сем имею счастье всеподданнейше донести Вашему 
Императорскому Величеству; имею таковое поднести рисунок 
того святого Копья. Генерал от инфантерии князь Цицианов. 
Елисаветполь. Июня 17 дня. 1805 года” (Акты собранные 
1868, 276-277). რუსულ სოციალურ სივრცეს თუ დავუჯე­
რებთ, პავლე ციციანოვის მიერ პეტერბურგში გაგზავნილ 
სურათს თან ახლდა წმინდა შუბის ახსნა-განმარტებაც: – 
„Точная мера со Священного Копия с крестиками посредине 
Копия – нерукотворенным и другим прикованным к нему 
апостолом Фомою. Им же, апостолом, сие Копие спаено двумя 
накладками. Печать красная прежнего патриарха и желтая 



248

лжепатриарха. Мая 25 дня 1803 года. Селение Караклас” 
(https://vartanyan.net/articles/lance_of_longinus/). მიუხედავად 
იმისა, რომ ამ წერილში საკმაოდ კარგად არის გადმოცე­
მული ამბავი წმ. შუბის თბილისში ჩამობრძანებაზე, მაინც 
ბუნდოვან საკითხად რჩება თუ სად დაიდო ბინა სომხუ­
რი ეკლესიის საგანძურთან ერთად, წინანდებურად ვან­
ქის სომხურ ტაძარში თუ კრწანისის წინანაურის ღვთის­
მშობლის სახელობის ტაძარში?! ამ კითხვაზე პასუხს 
ვგებულობთ მაშინ, როდესაც იმპერატორი ალექსანდრე 
პირველის ბრძანებით 1810 წელს სომხური ეკლესიის სა­
განძური დაუბრუნდა ეჩმიაძინის საყდარს. მთავარმარ­
თებელი ა. ტორმსოვი წერს გენერალ გრაფ ნიკოლაი პეტ­
როვიჩ რუმიანცევს ეჩმიაძინის საგანძურის თაობაზე. იგი 
მოუთხრობს როგორ აღმოჩნდა თბილისში საგანძური და 
ავალებს მის უკან დაბრუნებაზე იზრუნოს. წერილი მოგ­
ვითხრობს: – „Таким образом сии монастырския вещи и 
наличныя деньги находятся и доныне в Тфилисе под казенным 
сохранением, кроме некоторой части того и другаго, отданнои 
по просьбе первенствующаго здесь Армянского архиепископа 
Иоаннеса под его заведывание, для употребления на соборный 
в Тфилисе Армянский монастыр, именуемый Ванк” (Акты 
собранные 1870, 175). წერილიდან გამომდინარე, XIX სა­
უკუნის 10-იან წლებამდე თბილისში წმინდა შუბის დასაბ­
რძანებელ ადგილს ვანქის სომხური მონასტერი წარმოად­
გენდა, ზოგჯერ კი პ. იოსელიანის თხრობით, თბილისის 
სიონის საკათედრო ტაძარიც (იოსელიანი 1895, 148-151). 
შესაბამისად, ამ პერიოდამდე არცერთი წყარო არ ადას­
ტურებს იმ ფაქტს, რომ წმ. შუბი კრწანისის წინანაურის 
ღვთისმშობლის ტაძარში დაბრძანებულა. ი. გრიშაშვილი­
სა და პ. მურადიანის ცნობები კი უფრო მოგვიანო პერი­
ოდის მოვლენას უნდა ასახავდნენ. 



249

1862-1916 წლებში თბილისში ს. მდივანოვის თაოსნო­
ბით გამოიცემოდა „კალენდარი ქართველთა და სომეხთა”. 
კალენდარში ჯერ წარმოდგენილია ქართული საეკლესიო 
კალენდარი, შემდეგ კი სომხური. ორივე მათგანი კი „ძვე­
ლი სტილით” გამოიცემოდა, ამიტომაც ერთი და იგივე 
დღეს ხშირად აღინიშნებოდა ქრისტიანული საეკლესიო 
დღესასწაულები. 1864 წლის კალენდარში ერთ საინტე­
რესო ცნობას ვაწყდებით – „27 ივლისი – ორშაბათი. ბშ. 
ბ. დღე ვარდავარ. ჰიშატაკ მერელოც (ხსენება მიცვალე­
ბულთა). დღეობა კრწანისის გეღარდავანქისა მოსახსენი­
ებლად ხილვისა წმ. ლახვრისა ტფილისს 1847 წელსა ხო­
ლერის დროს. ქართ. წმ. მოწ. პანტელეიმონ მკურნალისა. 
შობა მ. იმ. დ. დედოფლისა მარია ალექსანდროვნასი და 
შობა და სწ. მ. იმ. უმ. ნიკოლაი ნიკოლაევიჩისა და ნიკოლაი 
ნიკოლაევიჩისა უმცროსისა” (მდივანოვი; 1863, 61). რო­
გორც ჩანს, 1847 წლის ივლისში თბილისში ქოლერა მძვინ­
ვარებდა და სომხურმა ეკლესიამ გადაწყვიტა კრწანისის 
წინანაურის ღვთისმშობლის ტაძარში გაეცოცხლებინა მი­
ვიწყებული „ჩვეულება” – წმ. შუბის შემობრძანებისა თბი­
ლისში ეპიდემიის საწინააღმდეგოდ. სწორედ ეს თარიღი 
უნდა მივიჩნიოთ საწყისად კრწანისში „გეღვართობის” აღ­
ნიშვნისა, რაზეც მიუთითებს პ. მურადიანის სიტყვებიც: 
-”Гегардаванк”, связано с историей путешествия почитаемого 
“гегарда” (геларда – пики, копья) в Грузию, сделавшего здесь 
остановку (Мурадян 1988, 103-104).

,,წინანაურობის” ეთნოგრაფიულ მასალასთან ერთად 
მისივე სახელწოდების მქონე დღესასწაულის საინტერესო 
ცნობები დაცულია XIX ს-ის ქართულ პრესაში: – გაზეთ 
„ივერიის”, „დროების” და „ცნობის ფურცელის” სტატი­
ებში, სადაც ყოველდღიურ ამბებში მოკლედაა მიმოხი­
ლული კრწანისში „წინანაურობის” აღნიშვნაზე. ყველაზე 



250

ადრეული ცნობა გაზეთ „დროების” 1884 წლის 18 ივლი­
სის ნომერშია დაცული. სტატიაში ვკითხულობთ: – „გუ­
შინ-წინ, ორშაბათს, როგორც ქალაქელს მკითხველებს 
მოეხსენებათ, წინანაურობა იყო. ამ დღესაც დიდ-ძალი 
ხალხი მიაწყდა წინანაურის ბაღებს საქეიფოდ და დროებ­
ის გასატარებლად. რაღა თქმა უნდა, რომ ქალაქელი ბი­
ჭები, ჩვეულებისამებრ, კარგად ილხინებდენ და ბოლოს 
თავ-პირსაც დაუსისხლიანებდენ ერთმანეთს და ისე დაბ­
რუნდებოდნენ თავიანთ სახლებში. ლაზათიანი ქეიფის 
შემდეგ, ლაზათიანი თავ-პირის მტვრევა გაჩენილა გუშინ-
წინ წინანაურის ბაღებში და ამ ჩხუბსა და აყალ-მაყალში 
ბევრს მოხელესაც მოხვედრია ქალაქელი ბიჭების მუშტე­
ბი (დროება 1884, N 155, 2). მოცემული სტატიიდან მნიშ­
ვნელოვანი ყურადღება უნდა დაეთმოს დღესასწაულის 
აღნიშვნის დროს და გარემოებას. კრწანისში მდებარე წი­
ნანაურის ბაღები იმ ხანისთვის საკმაოდ განთქმული ქა­
ლაქგარეთ დასასვენებელი ადგილი გახლდათ, სადაც თავს 
იყრიდა ყველა სოციალური ფენისა და პროფესიის ხალხი. 
მოცემული სტატია გამოქვეყნებულია 1884 წლის 18 ივ­
ლისს (ოთხშაბათი) და აღწერს 16 ივლისის (ორშაბათი) 
მოვლენებს. გამოქვეყნების მსგავსი პრინციპი შეინიშნე­
ბა სხვა დანარჩენ საგაზეთო სტატიებშიც. მათგან გამოვ­
ყოფთ იმ ცნობებს, რომლებიც შედარებით უცნობ მოვლე­
ნებს აღწერენ. 1886 წლის 24 ივლისის (ხუთშაბათი) გაზეთ 
„ივერიის” ნომერი მოკლედ გადმოგვცემს წინანაურობაზე 
მრავლრიცხოვან ხალხის დასწრებაზე: – „წარსულს ორშა­
ბათს წინანაურობის გამო ქალაქის ხალხი <ძველ დამოჟ­
ნიისკენ> გაიკრიფა. სასიამოვნო სურათს წარმოადგენდა 
მთელი ხარფუხის უბანი, დიდ-ძალი ხალხი მიდიოდ-მოდი­
ოდა, ბევრნი იყვნენ ცხენოსნებიც, მთელი ღამე ზურნის 
ხმა ისმოდა” (ივერია 1886, N 159, 2). დღესასწაულის აღ­



251

ნიშვნის დღედ ისევ ორშაბათია დასახელებული (21 ივლი­
სი). კიდევ ერთ საინტერესო ცნობას წარმოადგენს გაზეთ 
„ივერიის” 1888 წლის 3 აგვისტოს ნომერი, სადაც „წინა­
ნაურობა” სომხური ეკლესიის დღეობადაა მიიჩნეული. „ამ 
თვის პირველს სომხების ეკლესიის დღეობა იყო – “წინანა­
ურობა”. წინანაურის ეკლესია მდებარეობს ქალაქის სამ­
ხრეთ-დასავლეთზედ, თელეთის მთის ქვეშ, სადაც ფერ­
დობზე გაშენებულია მშვენიერი წინანაურის ბაღები. ამ 
დღეობაზე დიდ-ძალი ხალხი დაესწრო, განსაკუთრებით 
სომხობა და აგრეთვე ქართველობაც. ამ ეკკლესიას მო­
უდის ორი გზა, ერთი ბილიკი, ქვეითთათვის, და მეორე კი 
საეტლო. ორივე გზა ეკკლესიის მახლობლად უერთდება 
ერთმანეთს, სადაც ორღობეა. აქ იმოდენად ვიწროობაა, 
რომ ორს ეტლს ძალიან უჭირდებათ ერთმანეთის ახვევა 
და ამასთანავე ფეხით მოსიარულენიც დიდის გაჭირვებით 
მიდიოდ-მოდიან. ქეიფი ძალიან გაჩაღებული იყო წინანა­
ურის ბაღებში. ზურნა-დაფის ხმა და “არღნისა” გაისმოდა. 
უწესობა და ჩხუბი არაფერი მომხდარა. მართალია, ერთმა 
იმერელმა იძრო ხანჯალი, მაგრამ საჩქაროზე წაართვეს 
პოლიციელებმა” (ივერია 1888, N 162, 1). ხსენებული სტა­
ტია ოთხშაბათს არის გამოქვეყნებული და კვლავ ორშაბა­
თის (1 აგვისტო) მოვლენებს აღწერს. კრწანისში დღეობა 
იმდენად პოპულარული იყო, რომ ზოგჯერ „წინანაურობ­
ას” კრწანისობის სახელწოდებითაც მოიხსენიებდნენ, მა­
გალითად გაზეთ „ივერიის” 1893 წლის 8 ივლისის, 1894 
წლის 27 ივლისისა (ოთხშაბათი) და გაზეთ „ცნობის ფურ­
ცელის” 1897 წლის 23 ივლისის (ოთხშაბათი) ცნობებში. 
გთავაზობთ სამივე მათგანის ამონარიდებს:

„5 ივლისს კრწანისობა იყო, ე.ი. წინანაურის ეკკლესი­
ის დღესასწაული, ტფილისს ახლო. როგორც ყოველთვის, 
ხალხი ბლომად დასწრებია ამ დღეობას. ჩხუბი და აყალ­



252

მაყალი ბევრი ყოფილა, მაგრამ გვერდების ჟეჟვა-ბეგვის 
გარდა სხვა უსიამოვნება რამ არა მომხდარა რა (ივერია 
1893, N 143, 2).

„ორშაბათს კრწანისობა იყო. განთიადიდგანვე დიდძა­
ლი ხალხი გაემგზავრა კრწანისში სალოცავად და შემდეგ 
საქეიფოდ. იმ დღეს კრწანისში ათი ათას კაცამდე იყო. 
საღამომდე ხალხი ქეიფს ატარებდა, მხოლოდ როდესაც 
თავში ჩაუჯდათ ღვინო, ორთაჭალაში და კრწანისში რამ­
დენსამე კაცს თავი გაუხეთქეს ჩხუბსა და კრივში, რამდე­
ნიმე კაცი დასჭრეს და ერთი კაცი კრწანისში ნაქეიფარი 
შუა ბაზარში ბებუთით მოჰკლეს. ამ დღეს მიხეილის სა­
ავადმყოფოში 25 დაჭრილი კაცი მიიყვანეს ქალაქის სხვა-
და-სხვა ადგილიდან (ივერია 1894. N 159, 2).

„კრწანისობა. გუშინ-წინ კრწანისში დიდ-ძალი ხალხი 
იყო ჩვეულ დღეობაზე წინანაურის მონასტერში (ცნობის 
ფურცელი 1897, N 262, 1). 

გვერდს ვერ ავუვლით გაზეთ „ივერიის” 1889 წლის 19 
ივლისის (ოთხაშაბათი) სტატიასაც, სადაც მოთხრობილია 
„ფერიცვალებაზე” (სომხ. ვარდავარ) და „წინანაურობაზე”. 
ორივე მათგანი კრწანისში სომხებს აღუნიშნავთ: – „კვირა­
სა და ორშაბათს სომხებს დიდი დღესასწაული ჰქონდათ. 
პირველს დღეს ფერისცვალება იყო და მეორე დღეს მიც­
ვალებულების მოხსენიება. ორშაბათ დღეს მთელს ტფი­
ლისში დაკეტილი იყო მაღაზიები, ქარხნები, და ხალხი გა­
ემგზავრა სოფ. კრწანისში წინანაურობის დღესასწაულის 
გამო. კრწანისი მშვენიერი ადგილია, სავსეა ბაღებით, და 
ამიტომ დიდ-ძალს ხალხს იზიდავს ხოლმე. ხალხი კვირა 
დღესვე წასულიყო წინანაურს და მთელი ღამე ქეიფში გა­
ეთენებინა. ორშაბათს დილით, რიჟრაჟზე, ტფილელები 
რამდენიმე ასი ქალი და კაცი გაუდგნენ გზას, ზოგი ეტ­
ლით, ზოგი ცხენის რკინის გზით და ზოგიც ფეხით. დი­



253

ლითვე კრწანისის ბაღები და ტაძრის გალავანი სავსე 
იყო ხალხით. წირვის შემდეგ ყველგან გაიშალა სუფრები 
და მოისმა აქა-იქ ახლო ბაღებიდამ დუდუკისა, ზურნისა, 
საზანდარის და არღნის ხმა. ერთ წუთს შემდეგ სიმღე­
რაც გაისმა ქალებისა. კაცები-კი ჯერ ყანწებს სცლიდ­
ნენ. მოვიდა ამათი დროც და დაიწყეს სიმღერა და ცეკ­
ვა. ამ დროს თანდათან ემატებოდა ეტლებით მოსულები 
და საღამოზე იმდენი ხალხი მოგროვდა, რომ ეკლესიის 
გალავანში ეტლები არც-კი ეტეოდა. ვახშამზე მსხდომთ, 
თითქმის ყველამ გაათენეს. მოქეიფე კინტოებს აერჩიათ 
თავიანთვის სხვა ალაგი. იმათ ორთაჭალის სამიკიტნო­
ების წინ გაეშალათ სუფრა და აქ გათენებამდე ქეიფობ­
დნენ. სასიამოვნო ის არის, რომ, თუმცა პოლიცია ნაკლე­
ბად იყო, მაგრამ არავითარი უწესობა და ურიგობა არა 
მომხდარა (ივერია 1889, N151, 2). მოცემული სტატიიდ­
ან ირკვევა, რომ წინანაურობა ფერიცვალების მომდევნო 
დღეს – ორშაბათს სომხებისთვის მიცვალებულთა მოსახ­
სენიებელ დღეს აღუნიშნავთ. ჩვენს მიერ წარმოდგენილი 
მასალიდან გამომდინარე, შესაძლოა გაკეთდეს მოკლე 
შეჯამება – წინანაურობა (კრწანისობა) ტარდებოდა ყო­
ველთვის ორშაბათ დღეს, კრწანისის წინანაურის ღვთის­
მშობლის ტაძარი იყო მთავარი საკულტო ცენტრი, დღე­
სასწაული ხალხმრავლობის გამო იმდენად მასშტაბური 
იყო, რომ ხშირად კრწანისობას უწოდებდნენ, აღნიშვნის 
კალენდრული დიაპაზონი ივლისის შუა რიცხვებსა და 
აგვისტოს დასაწყისს მოიცავს, წინანაურობა სომხური 
დღეობა ყოფილა და სომხებისთვის მიცვალებულთა მო­
სახსენიებელ დღეს უკავშირდებოდა, ეს უკანასკნელი 
მოსაზრება ეჭვს ბადებს XIX ს-ის ქართული პრესა შემ­
თხვევით „გეღვართობის” ეთნოგრაფიულ ცნობებს ხომ 



254

არ წარმოგვიდგენს?! ეჭვის განსაქარვებლად ს. მდივანო­
ვის კალენდრულ გამოცემებზე დაყრდნობით ჩავატარეთ 
კალენდრული კვლევა. 

ჩატარებული კალენდრული კვლევის საფუძველ­
ზე პირველ რიგში გამოანგარიშება მოხდა 1864 წლის 
ქართულ-სომხური საეკლესიო კალენდარში ხსენებუ­
ლი „გეღვართობის” აღნიშვნის პრინციპისა. 1864 წლის 
ქართულ-სომხური საეკლესიო კალენდრის თანახმად, 
19 აპრილს აღინიშნა აღდგომის ბრწყინვალე დღესასწა­
ული, 27 ივლისს კი „ჰიშატაკ მერელოც (ხსენება მიცვა­
ლებულთა). დღეობა კრწანისის გეღარდავანქისა მოსახ­
სენიებლად ხილვისა წმ. ლხვრისა ტფილისს 1847 წელსა 
ხოლერის დროს (მდივანოვი; 1863, 61). ჩვენდა გასაოც­
რად, 26 ივლისს კვირა დღეს ფერიცვალება ყოფილა: – 
„26 ივლისი – კვირა. ვარდავარ (ფერიცვალება)” (იქვე; 
60-61). სომხური საეკლესიაო კალენდრის მიხედვით ფე­
რიცვალების თარიღის გამოთვლა დამოკიდებულია აღ­
დგომის ბრწყინვალე დღესასწაულის თარიღზე. იგი აღ­
დგომიდან 98-ე დღეს აღინიშნება, ხოლო „გეღვართობა” 
99-ე დღეს აღინიშნებოდა. ამ პრინციპით შესაძლებე­
ლია ნებისმიერი წლის გამოთვლა, თუ რომელ წელს რა 
რიცხვში მოუწევდა „გეღვართობას” აღნიშვნა. მაგალი­
თისთვის, 1865 წლის კალენდარში აღდგომის ბრწყინვა­
ლე დღესასწაული აღინიშნა 4 აპრილს, ფერიცვალება 
11 ივლისს (კვირა) და 12 ივლისს (ორშაბათი) „გეღვარ­
თობა”. ვინაიდან, ჩვენს მიერ წარმოდგენილი საგაზეთო 
სტატიებიდან მხოლოდ გაზეთ ივერიის 1889 წლის 19 
ივლისის სტატიაშია მოხსენიებული „წინანაურობა” სო­
მეხთა მიცვალებულთა მოსახსენიებელი დღით (ჰიშატაკ 
მერელოც), შეგვიძლია წინამდებარე პრინციპით გამო­



255

ვითვალოთ „გეღვართობის” თარიღი 1889 წლისა. 1889 
წელს აღდგომის ბრწყინვალე დღესასწაული აღინიშნა 9 
აპრილს, ფერიცვალება 16 ივლისს (კვირა), ხოლო სო­
მეხთა მიცვალებულთა დღე (ჰიშატაკ მერელოც/გეღ­
ვართობა) 17 ივლისს ორშაბათ დღეს. გამომდინარე აქ­
ედან, 1889 წლის 19 ივლისის გაზეთ „ივერიის” სტატია, 
რომელიც მოგვითხრობს 16 ივლისის ფერიცვალების და 
17 ივლისის სომეხთა მიცვალებულთა მოსახსენიებელ 
დღეზე, თანხვედრაში მოდის ამავე წლის ქართულ-სომ­
ხურ საეკლესიო კალენდრულ მონაცემებთან. ამრიგად, 
ცხადი ხდება, რომ XIX ს-ის ქართულ პრესაში კრწანის­
ში, წინანაურის ღვთისმშობლის ტაძარში აღნიშნული 
სომხური ეკლესიის დღესასწაული რეალურად არათუ 
„წინანაურობაა”, არამედ „გეღვართობა”. ბუნებრივია 
გაჩნდება კითხვა თუ რატომ ატარებდა „გეღვართობა” 
წინანაურობის სახელწოდებას?! ამ კითხვაზე პასუხის 
გაცემა შესაძლებელია კრწანისის წინანაურის ღვთის­
მშობლის ტაძრის ისტორიის გაცნობის შედეგად. 

აღნიშნული ტაძარი საუკუნეების მანძილზე მონაც­
ვლეობით გადადიოდა ქართველებისა და სომხების ხელ­
ში. ორივე მხარე თანხმდება, რომ კრწანისის წინანაურის 
ღვთისმშობლის ბაზილიკა XIII-XIV ს.ს მიჯნაზეა აგებული 
(არველაძე; 2016, 50), თუმცა, მასზე იურისდიქციის გავ­
რცელება რომელიმე მხარის მხრიდან დიდხანს სადავო 
საკითხს წარმოადგენდა. ტაძრის არსებობის ისტორიიდან 
ჩვენთვის მნიშვნელოვანია XVIII ს-ის მდგომარეობა. ამპე­
რიოდზე პ. იოსელიანი გვაწვდის მნიშვნელოვან ცნობებს 
ტაძრის შესახებ: – „კრწანისის მთებზე, ადრე არსებული 
და აწ დაცარიელებული სოფლის ძველი შენობების ნაშ­
თებითურთ. მთელი ეს მიდამო, ყველა ვენახითა და ხე­
ხილნარიანად ქართველ მეფეთაგან ოდითგანვე სიონის 



256

ტაძრისადმი იყო შეწირული. ტფილელი მიტროპოლიტები 
განაგებდნენ ეკლესიასაც და ყველა ნარგავსაც, რომელ­
ნიც უმთავრესად საეკლესიო ყმებს ეკუთვნოდათ. როდე­
საც სოფელი დაღესტნის ველურ მთიელთა შემოსევისას 
დაინგრა, ეკლესიაც დაზიანდა, რომელმაც მეფე თეიმ­
ურაზ მეორის (1744-1762) მეფობამდე იარსება. ახლა მას 
სომხები ფლობენ, რომელნიც მას უდიდესი მოწიწებით ეკ­
იდებიან. აქ დიდხანს ესვენა მეფე თეიმურაზ პირველის, ქე­
თევან წამებულის ძის ნეშტი, რომელიც ასტრაბადში 1663 
წელს გარდაიცვალა და აქედან გადაიტანეს კახელებმა 
ალავერდის ტაძარში დასაკრძალავად. ამ მიდამოს ახალ–
უბნის სახელით იცნობდნენ” (Иоселиани 1966, 261). დაღეს­
ტნელი ლეკების მარბიელი რაზმების თავდასხმის შედე­
გად დაზიანებული კრწანისის ღვთისმშობლის ტაძარი პ. 
მურადიანის ცნობით 1778 წელს აღდგენილა – „Построена 
на средства населения города в лето армянское 1227 (=1778) 
и обновлена дочерью Амирана Сулоенца из Крцаниси Анной 
с увещания и на средства города” (Мурадян; 1988, 105). XIX 
ს-ის დასაწყისში ზემოთ მოყვანილი რუსეთის საიმპერა­
ტორო კარზე წარგზავნილ წერილებში აღნიშნული ტაძარი 
საბოლოოდ სომხური ეკლესიის იურისდიქციაში გადავი­
და, რომლის მფლობელობაშიც XX ს-ის 30-იან წლებამდე 
იმყოფებოდა, სანამ ათეისტურმა ბოლშევიკურმა რეჟიმმა 
ტაძარში ღვთისმსახურება არ გააუქმა და საცხოვრებელ 
სახლად არ გადააკეთა. 

შინდისის მოსახლეობის აზრით შინდისში წინანაურ­
ობა დაამკვიდრეს წინანაურელმა გლეხებმა კრწანისის 
ბრძოლის შემდეგ. თუ დავუშვებთ მოსაზრებას, რომ რე­
ალურად ადგილი ჰქონდა კრწანისიდან შინდისში მოსახ­
ლეობის გარკვეული ნაწილის მიგრაციას, მაშინ შესაძლე­



257

ბელია ვიფიქროთ, რომ 1795 წლამდე კრწანისში დღეობა 
ტარდებოდა იმ სახით. როგორც ამას შინდისელები იხსე­
ნებენ. ხოლო კრწანისის ღვთისმშობლის ტაძრის სომხური 
ეკლესიის იურისდიქციაში მოქცევის შემდეგ, 1847 წლი­
დან სომხური ეკლესიის თაოსნობით ამავე წლის ეპიდ­
ემიოლოგიური ვითარების გამო და, ოდესღაც ქართული 
ეკლესიის წიაღში ტაძრის ადგილზე ხალხური დღეობის 
არსებობის შედეგად საფუძველი ჩაეყარა ახალ დღეობ­
ას, რომელსაც ი. გრიშაშვილი „გეღვართობას” უწოდებს, 
რაც ერთის მხრივ XVIII ს-ში ქართლ-კახეთის მეფის ერ­
ეკლე II-ის მიერ დაარსებული ტრადიცია-ჩვეულების არ­
სებობით იყო განპირობებული. ვგულისხმობთ, ერეკლე 
II-ის დროს, როდესაც ქართლ-კახეთში ეპიდემია ვრცელ­
დებოდა, მეფის თხოვნითა და სომხეთის სამოციქულო ეკ­
ლესიის მეთაურების შემწეობით ქართლ-კახეთში ჩამობ­
რძანდებოდა ლონგინოზის შუბის სომხური ვერსია – წმ. 
შუბი (გეღარდი), რათა ეპიდემია აღმოფხვრილიყო წმ. 
შუბის მოლოცვის შედეგად. ხოლო ხსენებულ ტრადიციას 
XIX ს-ის ქართული პრესა „წინანაურობასთან” აიგივებდა. 
თუ გავითვალისწინებთ, რომ ხშირად ხდებოდა „წინანა­
ურის” და „წირანავორ“-ის ერთმანეთთან ასოცირება (უკ­
ვე ვთქვით, რომ ეს ჩვენი აზრით არამართებულია), ერთის 
მხრივ, მეტყველებისას ფონეტიკურ მსგავსებასთან უნ­
და იყოს დაკავშირებული, ხოლო მეორეს მხრივ, XIX ს-ის 
თბილისელი მოსახლეობის ცნობიერში დალექილ ტერმინ 
წინანაურთან, რამაც ხელი შეუწყო ქართულ მეტყველება­
ში ტერმინების ერთმანეთთან ასოცირებას. ამასთანავე, 
ხაზი უნდა გაესვას შინდისში „წინანაურობის” აღნიშვნის 
თარიღს – ყოველთა წმინდათა ხსენების დღეს, რომელიც 
კალენდრულად გამოითვლება აღდგომიდან 56-ე დღეს 
(სულთმოფენობის შემდეგი კვირა დღე), რაც კიდევ ერთ 



258

შეუსაბამობას იძლევა XIX ს-ის ქართული პრესიდან მოპო­
ვებულ ინფორმაციასთან. 

კალენდრული კვლევისას გამოიკვეთა სხვა ნიშნებიც. 
როგორც ზემოთ ვახსენებდით სომეხთა მიცვალებულთა 
მოსახსნებელ დღეს (სომხ. ჰიშატაკ მერელოც), ს. მდივა­
ნოვის ქართულ-სომხური საეკლესიო კალენდრების სერი­
ული გამოცემების მიხედვით წელიწადში ერთხელ კი არ 
აღინიშნებოდა, არამედ ექვსჯერ, ყოველ მათგანს კი დიდი 
საზეიმო ცერემონიალები ეძღვნებოდა თბილისის სომხუ­
რი ეკლესიის იურისდიქციაში მყოფ ტაძრებში. მაგალი­
თისთვის მოგყვავს 1864 წლის საეკლესიო კალენდარი:

„7 იანვარი – სამშაბათი. ჰიშატაკ მერელოც (მოხსენი­
ება მიცვალებულთა). ქართ. წინა-მორბედისა და ნათლის 
მცემულისა იოანესი” (მდივანოვი 1863, 7).

„27 თებერვალი – ხუთშაბათი. ეშ. წმ. მოწ. ვარდანი­
ან მხედართ-მთავართა, ათას ას ოც და ათექვსმეტთა მო­
წამეთა ჰაოსიანთი, რომელნიც აღსრულდნენ დიდს ომში. 
ჰიშატაკ მერელოც (მოხსენიება მიცვალებულთა)” (მდივა­
ნოვი 1863, 28-29).

„20 აპრილი – ორშაბათი. ბშ. ბ. დღე აღდგომისა. (იგულ­
ისხმება აღდგომის შემდეგი დღე – გ.მ.) ჰიშატაკ მერელოც 
(მოხსენიება მიცვალებულთა)” (მდივანოვი 1863, 39).

„27 ივლისი – ორშაბათი. ბშ. ბ. დღე ვარდავარ. ჰიშატაკ 
მერელოც (მოხსენიება მიცვალებულთა). დღეობა კრწანი­
სის გეღარდავანქისა...” (მდივანოვი 1863, 61).

„17 აგვისტო – ორშაბათი. ბშ. ბ. დღე ღვთ.-მშობ. მიც­
ვალებისა. ჰიშატაკ მერელოც (მოხსენიება მიცვალებულ­
თა)” (მდივანოვი 1863, 67).

„14 სექტემბერი – ორშაბათი. ბშ. დღესასწაული წმ. 
ჯვრისა. ჰიშატაკ მერელოც (მოხსენიება მიცვალებულ­
თა)” (მდივანოვი 1863, 74).



259

რაც შეეხება შინდისის მოსახლეობის ისტორიულ მეხ­
სიერებაში არსებულ წინანაურელი გლეხების მიგრაციის 
საკითხს, ამის დამადასტურებელ ერთადერთ ირიბ წყა­
როდ შეიძლება მოვიშველიოთ პ. იოსელიანის ცნობა. იგი 
აღნიშნავს: – „1797 წელსა გაჩნდა ჭირი თბილისის ქა­
ლაქსა. მცხოვრებნი დაიხიზნენ და მოედვნენ სოფლებსა. 
განსრულთა სოფლებად, განთესეს მომსვრელი სენი ქარ­
თლისა და კახეთისა. მეფე ირაკლი, დედოფალი დარეჯან 
წარვიდნენ კახეთსა; მეფის-ძე გიორგი და მეფის რძალი 
განვიდენ ავჭალასა და შეჰკრეს იგი ყოვლის გზით. ესე 
დრო იყო სეკდემბრის თთვესა და განსრულტა ქალაქი­
დამ ადვილათ ჰპოვეს ბინა ტყეთა შინა, მთის ძირთა და 
ხეობათა ახლო თბილისისა” (იოსელიანი 1895, 148-149). 
სწორედ თბილისის მახლობლად არსებული სოფ. შინდისი 
შეესაბამება მოცემულ გეოგრაფიულ აღწერას. 

მიგრაციის შემდეგ წინანაურობის საკულტო ცენტრი 
შინდისის ღვთისმშობლის ტაძარი გახდა. XIX ს-ის შუა 
წლებში სოფ. შინდისი ნიკოლოზ ბარათაშვილის მამის – 
მელიტონ ბარათაშვილის მფლობელობაში იყო. მელიტონ 
ბარათაშვილმა შინდისში ააშენა საზაფხულო აგარაკი, 
რომელიც მდებარეობდა ტაძრის მახლობლად. აგარაკი 
დღემდეა შემორჩენილი და საბავშვო ბაღის ფუნქციას ას­
რულებს. მელიტონ ბარათაშვილმა მამული 680 ვერცხლის 
რუბლად, ნონიკაშვილების და ავეტიკაშილების 4 კომ­
ლთან ერთად მიყიდა წარმოშობით სომეხ, რუსეთის არ­
მიაში მსახურ ნიჟეგოროდის დრაგუნთა ასეულის პოლკის 
პოდპორუჩიკ აბელ გურგენბეგოვს, ნასყიდობის წერილი 
კი 1844 წლის 4 აპრილს ნიკოლოზ ბარათაშვილმა შეადგი­
ნა (საარქივო საქმე; ფონდი 173, ანაწ. 161, 1-3). შინდისის 
ღვთისმშობლის მიძინების ტაძარს შესასვლელი კარების 
თავზე ჩაშენებული ჰქონდა სამ ენოვანი სამშენებლო წარ­



260

წერა (სომხური, რუსული, ქართული), რომელმაც, სამწუ­
ხაროდ, დღემდე ვერ მოაღწია. ჩვენთვის ცნობილი გახდა 
ეპიგრაფიკული მასალა სომეხი მკვლევრის, არასამთავ­
რობო ორგანიზაციის „სომხური არქიტექტურის კვლევი­
თი ცენტრის” ყოფილი ხემძღვანელის – სამველ კარაპეტი­
ანის (1961-2020) ოფიციალური FACEBOOK გვერდიდან 
(https://www.facebook.com/photo.php?fbid=458543944330608
&set=pb.100005250190396.-2207520000&type=3). ეპიგრაფი­
კული მასალა განადგურებულ იქნა 2003 წელს ტაძრის 
თვითნებური რესტავრაციის დროს ადგილობრივი მოსახ­
ლეობის მიერ, თუმცა, სამველ კარაპეტიანის ფოტო ერ­
თადერთი წყაროა, საიდანაც ტექსტის ამოკითხვაა შესაძ­
ლებელი (იხ. დანართი 3). ქართულ ენაზე შესრულებული 
წარწერიდან ვკითხულობთ: – „წმიდის მღვთისმშობლის 
ეკლესიის საძირკველი ჩაჰყარა პლატონ გურგენბეგოვმა 
(აბელის ძე – გ.მ.), სოფლის შემწეობითა დაასრულა დე­
დამიწის პირამდინა, გარდა საძირკველისა. მე გევურქ სა­
რიევმა 22-სა ღვინობისთვისა (22 ოქტომბერი – გ.მ.) 1868 
წელსა დავიწყე ღვთის შემწეობითა. ავაშენე ჩემის საკუთა­
რი ფულითა ვიდრე სამხატვროთა დავასრულე სულ ყველა 
გამართულობითა 29-სა აპრილსა 1873 წელსა. სახსენებ­
ლათ საუკუნოთი. რუსულ ტექსტში კი წარმოდგენილია 
სამშენებლო პროცესის დაწყების თარიღიც: – „Вь 1866 г. 
фундаменть выведень Платоном Гургенбековымь а остальное 
выстроень Геуркомь Сариевымь. 1868 года собственными 
трудами и окончень 29го Апреля 1873 г. ВЬ Царствование 
Императора Александра II.” 

შინდისის ღვთისმშობლის მიძინების ტაძარი სამველ 
კარაპეტიანს, როგორც სომხური მხარის ერთ-ერთ წარ­
მომადგენელ მკვლევარს, მოხსენიებული აქვს როგორც 
– შინდისი წირანავორ სურბ ასტვატაწინ. ტერმინი „წირა­



261

ნავორ“-ის გამოყენება უნდა აიხსნებოდეს ტაძრისთვის 
გამოყენებული სამშენებლო მასალისა (წითელი აგური) 
და მოსახლეობის მეტყველებაში ტერმინი „წინანაურის”, 
როგორც მსგავსი ფონეტიკური ჟღერადობის ტერმინის 
არსებობით. საქართველოს ეროვნულ არქივში დაცულ 
საქართველო-იმერეთის სინოდის კანტორის მეტრიკულ 
ჩანაწერებში – თბილისის შემოგარენში არსებული 33 ეკ­
ლესიიდან შინდისის ღვთისმშობლის ეკლესია გრიგორიან­
ულადაა აღნიშნული (https://archival-services.gov.ge/saeklesio/
regions/location/10). რუსეთის იმპერატორის ალექსანდრე II-
ის საიმპერატორო კარის პოლიტიკისა და სომხური ეკლე­
სიის მხარდაჭერით XIX-ის შუა წლებიდან საქართველოში 
აქტიურად დაიწყო ე.წ „გასომხების” პროცესი, რომლის 
გავრცელების არეალშიც სოფ. შინდისიც მოჰყვა. შინდის­
ში „გასომხების” პროცესის საწყისს თარიღად ტაძრის მშე­
ნებლობის პერიოდი (1866-1873) შეიძლება ჩაითვალოს, 
რომლის დროსაც, საბოლოოდ ტაძარი გადაკეთდა გრიგო­
რიანული საეკლესიო არქიტექტორული წესით, ამაღლდა 
საკურთხეველი, გუმბათოვანი ტაძრის ნაცვლად კი ბაზი­
ლიკური ტაძარი გახდა. ხოლო პლატონ აბელის ძე გურ­
გენბეგოვმა ღვთისმსახურების შესასრულებლად ტაძარ­
ში სომეხი ტერტერას დანიშნვნა მოითხოვა. 2003 წელს 
ტაძრის რესტავრაციის პროცესში აღმოჩნდა გუმბათის 
კვალიც. დღეის მდგომარეობით კი ტაძარი განაგრძობს 
ქართული მართლმადიდებლური საეკლესიო წესით ფუნ­
ქციონირებას.

საბოლოო ჯამში შეიძლება დავასკვნათ, რომ ხალხუ­
რი დღესასწაულები „წინანაურობა” და „გეღვართობა” 
არსობრივად ერთმანეთისგან განსხვავებული დღესას­
წაულებია, ხოლო მათი შეკავშირება და ერთმანეთთან 
ასოცირება ორი ეთნოსის – ქართველებისა და სომხების 



262

ეთნო-რელიგიურმა პათოსმა, გამოყენებული ტერმინო­
ლოგიის – „წინანაური“-ს და „წირანავორ“-ის ფონეტი­
კურმა მსგავსებამ და დროის გარკვეულ მომენტში ერ­
თი და იმავე გეოგრაფიულ არეალში (კრწანისი) ხალხურ 
დღეობათა აღნიშვნამ გამოიწვია. „გეღვართობამ” არ­
სებობა შეწყვიტა, ხოლო „წინანაურობა” დღესაც განაგ­
რძობს შინდისში არსებობას. 

სურ. 1. 

სურ. 2.



263

დამოწმებული ლიტერატურა:

არველაძე ბ. (2016), ქართული ეკლესიები საქართველოსა 
და სომხეთში, თბილისი

ბაგრატიონი ვ. (1997), საქართველოს ატლასი: (XVIII ს.) = 
Атлас Грузии : (XVIII в.) = Atlas de la Georgie : (XVIII 
s.), გეოგრაფიის ინსტიტუტი. თბილისი.

ბაგრატიონი ი. (1995), ქართლ-კახეთის აღწერა, თბილისი 
გრიშაშვილი ი. (1997), ქალაქური ლექსიკონი: საარქივო 

მასალა, თბილისი
გრიშაშვილი ი. (1927), ძველი ტფილისის ლიტერატურული 

ბოჰემა, თბილისი
თაყაიშვილი ე. (1907), აღწერა მეწინავე დროშისა, თბილისი
იოსელიანი პ. (1895), ცხოვრება მეფე გიორგი მეცამეტისა 

და საქართველოს რუსეთთან შეერთება, თბილისი

სურ. 3.



264

MIRZASHVILI GIORGI 

RETROSTECTIVE AND CULTURAL 
REPRESENTATION OF FOLK HOLIDAYS 

(TSINANAUROBA, GEGHVARTOBA)

This article investigates two distinct folk festivals, “Tsinanauro-
ba” and “Gegvartoba,” which were celebrated by the Georgian and 
Armenian communities residing in the Tbilisi suburbs of Krtsanisi 
and Shindisi during the multiethnic environment of the 19th centu-
ry. Both celebrations were collectively known as “Tsinanauroba” in 
the Georgian press of the time. The descriptions of these festivals, 
as presented in historical sources, contain lexical-etymological and 
ethno-religious inaccuracies. The primary objective of the pres-
ent research is to identify these inaccuracies and subject them to a 
complex-intensive analytical methodology. ​

The study highlights the following central issues: etymological 
and phonetic similarities between toponyms and names associat-
ed with the two festivals (“Tsinanauroba” and “Gegvartoba”); the 
precise delineation of their geographical distribution; and the iden-
tification of the ritual churches linked to them. ​The scope of this 
research encompasses the examination and retrospection of ethno-
graphic material collected in the village of Shindisi (Mtatsminda 
district), the detailed analysis of information from the 19th-century 
Georgian press, the identification and retrospection of the “Gegvar-
toba” festival, the conduction of calendar-based research, and the 
rigorous separation of Georgian and Armenian terminology per-
taining to the festivals. ​

The investigation yielded several key findings: the clear differ-
entiation between the Georgian term “Tsinanauri” and the Armenian 
term “Tsiranavor-i”; the establishment of the location of the village 
Tsinanauri; the successful demarcation of the “Tsinanauroba” and 



265

„Gegvartoba” festivals as separate entities; and the definition of the 
geographical area where the term “Tsinanauri” was disseminated. 
Furthermore, an initial attempt is made to introduce into the schol-
arly literature the destroyed constructional epigraphic inscription 
from the Shindisi Dormition of the Mother of God Church. This 
research is anticipated to be highly beneficial to scholars interested 
in Armenological studies.



266

მულიანი გიორგი

სამეურნეო (სამუშაო იარაღებთან დაკავშირებული) 
ლექსიკა ფერეიდნულში

საქართველოდან ირანში იძულებით გადასახლებულ 
ქართველთა შთამომავლები დღესაც ცხოვრობენ ირანის 
სხვადასხვა სოფელსა თუ ქალაქში. ერთადერთი ადგილი, 
სადაც დღემდე შენარჩუნებულია ქართული ენა და თვით­
შეგნება, ისპაჰანის პროვინციის ერთ-ერთი რაიონი – ფე­
რეიდანია. სხვა ადგილებში გადასახლებული ქართველე­
ბი ადგილობრივ მოსახლეობას შეერწყნენ და დაკარგეს 
მშობლიური ენა და იდენტობა. 

ფერეიდანი ისპაჰანიდან 200 კმ-ზე მდებარეობს. ის 
1946 წელს ჩამოყალიბდა ცალკე ადმინისტრაციულ ერთე­
ულად, რომლის ცენტრი იყო ქალაქი დარანი. 1979 წელს 
მას გამოეყო ქართული დასახლება მარტყოფი (фერეიდ­
უნშაჰრი), 2004 წელს – ჩადეგანი, ხოლო 2013 წელს – ბუ
ინ-მიანდაშთი (ბოინ-თორელი) (Sepiani 2024, 8). ქართვე­
ლები ცხოვრობენ ფერეიდუნშაჰრსა და ბუინ-მიანდაშთში. 
ქართულენოვანი დასახლებებია: ჩუღრუთი, მარტყოფი, 
ვაშლოვანი (სიბაქ), ჯაყჯაყი (ნეჰზათაბად), დაშქესანა, ახ
ჩა, ბოინ-თორელი, აფუსი (Muliani 2000, 234-237).

ფერეიდანი მთიანი და ცივკლიმატიანი რეგიონია, სა­
დაც დიდთოვლობის გამო სასოფლო-სამეურნეო სამუ­
შაოები ნახევარი წლის განმავლობაში პრაქტიკულად ვერ 
სრულდება. ფერეიდნელ ქართველთა ძირითადი საქმიან­
ობა სოფლის მეურნეობა და მეცხოველეობაა. 50 წლის წინ 
ოჯახში ინახავდნენ ცხოველებს: ძროხას, თხას, ცხვარს, 
ვირს და ცხენს. მოჰყავდათ: ხორბალი, ქერი, იონჯა, ბარ­
და, ცერცველა, ოსპი, ლობიო... ზოგი შემოდგომაზე ით­



267

ესება და ზამთრის განმავლობაში თოვლის ქვეშ არის, 
ზოგიც – გაზაფხულზე. ურწყავ ნათესებს დეჲმს (სპარს.) 
ეძახიან, საშემოდგომო კულტურებს – ფაიზას (სპარს.), 
საგაზაფხულოს – ბაჰრას (სპარს.). ყველა სასოფლო-სა­
მეურნეო იარაღს გასული საუკუნის 70-იან წლებამდე ფე­
რეიდნელი ქართველები ადგილზე თვითონ ამზადებდნენ. 
ურბანულ განვითარებასთან ერთად ცხოვრების წესი თან­
დათან შეიცვალა. 

მშობლიური გარემოსგან ოთხსაუკუნოვანმა იზოლირ­
ებამ და განსხვავებული ენის, ტრადიციებისა და სარწმუ­
ნოების მქონე საზოგადოებასთან მჭიდრო ურთიერთობამ 
თავისი ასახვა ჰპოვა ფერეიდნელ ქართველთა ეთნოგრა­
ფიულ ყოფასა და მეტყველებაზე. 

ქართული ენა ფერეიდნელ ქართველთა ეთნიკური იდ­
ენტობის საძირკველია. სწორედ ქართული ენის მეშვეობ­
ით შეინარჩუნეს ფერეიდნელმა ქართველებმა ქართული 
ცნობიერება. ამ შემთხვევაში ეთნოგრაფიული რეალიები 
ისეთი ძლიერი არ არის, როგორიც ენობრივი ფაქტორი. 
1927 წელს ამის შესახებ მიუთითებდა არნ. ჩიქობავა: 

„ქართული ენა ერთად-ერთი ძაფია, რომელიც ფერე­
იდანის ქართველობას აკავშირებს ქართულ სულიერ კულ­
ტურასთან; გადაგვარებას ვერ ასცდება იგი, თუ მას არ 
შეენახა ეს კავშირი; უკვე სამასი წელია, რაც ისტორიული 
ბედი მას საქართველოსთან აღარ აერთიანებს; ეკონომი­
ური ურთიერთობა მასთან არა აქვს; მოქცეულია უცხო 
ატმოსფეროში; და მალე დაეკარგება მას შეგნება, რომ ის 
„გურჯია”, როგორც კი გამოესალმება ამ შეგნების ბურ­
ჯს, ენას; ვერ უშველის ამ მხრივ ვერც მაღალი ქართული 
ურემი, ვერც ტიპური ბანიანი სახლი და სხვა ნაშთი ქარ­
თველურ კულტურულ სახეობისა, რომელიც მას დღემდე 
შერჩენია” (ჩიქობავა [1927] 2010, 181).



268

ფერეიდნელ ქართველთა ლექსიკური ფონდის ძი­
რითადი ნაწილი ქართულია და დღემდე ინარჩუნებს სი­
ცოცხლისუნარიანობას. ფერეიდნული დიალექტის ლექსი­
კა შეიძლება რამდენიმე ჯგუფად დაიყოს:

ა) საერთოქართული ლექსიკა, რომელიც, ქართული 
სალიტერატურო ენისა და დიალექტების მსგავსად, დღე­
საც ჩვეულებრივ იხმარება;

ბ) არქაული ლექსიკა, რომელიც აქტიურად გამოიყენ­
ებოდა ძველ ქართულში, თანამედროვე სალიტერატურო 
ენასა და დიალექტებში კი დავიწყებულია ან იშვიათად 
დასტურდება; 

გ) დიალექტური სიტყვაფორმები (შესაძლოა სხვა დი­
ალექტებშიც შეგვხვდეს);

დ) უცხოური (ძირითადად სპარსული) ლექსიკა. 
წარმოდგენილ სტატიაში განვიხილავთ ფერეიდნელ 

ქართველთა ეთნოგრაფიული ყოფის ამსახველ ლექსიკას, 
კერძოდ, სამეურნეო საქმიანობასთან დაკავშირებული სა­
მუშაო იარაღების აღმნიშვნელ სიტყვაფორმებს.

კვლევა, გარდა გამოქვეყნებული სამეცნიერო ლი­
ტერატურისა და წყაროებისა, ეყრდნობა ჩვენ მიერ ფე­
რეიდნის ქართულენოვან დასახლებებში ჩაწერილ ახ­
ალ მასალას, ლექსიკური ერთეულები გაანალიზებულია 
სტრუქტურული და სემანტიკური თვალსაზრისით.

გუთანი, როგორც წესი, გამოიყენებოდა მიწის დასახ­
ნავად. ის ფერეიდანში ყველა სოფელში მზადდებოდა. 
მხოლოდ გუთნის ის ნაწილი, რომელიც მიწას ჭრიდა, ახ­
ლომდებარე ქალაქებიდან ან სოფლებიდან მოჰქონდათ. 
თუ მიწა რბილი იყო, ერთ ვირს ან ხარს შეაბამდნენ, თუ 
მაგარი იყო, იყენებდნენ ერთ წყვილ ხარს ან ვირს, იშვიათ­
ად ორ წყვილს, რომელსაც ყევარს უწოდებდნენ. 



269

გუთანი შედგება შვიდი ნაწილისაგან: 1. გუთნისდე
და. „გუთნის ჯოხი ყარღაჯი იყვისყე და იფანი, გუთნის­
დედა რო მიწაზე ეთრეოდისყე, ანს მაგარი იყო, ცხო რამე 
არა ქნდისყე”; 2. ლიფანდარი / სავერცხელი – დაახლ. 30 
სმ სიგრძის ხის ნაწილია, უკეთდება ჴმალს ვერტიკალუ­
რად ზევიდან, ლივლის პარალელურად. ამ ნაწილს ზემო 
ფერეიდანში ლიფანდარს, ხოლო ქვემო ფერეიდანში სა
ვერცხელს უწოდებენ; 3. ჴმალი დაახლ. 50 სმ სიგრძის ხის 
ნაწილია, რომელიც მოთავსებულია გუთნისდედასა და 
ლივლს შორის, აკავშირებს და ამყარებს ამ ორ ნაწილს; 
4. ჴელკუდი (ჴელკიდი) / საჴელე გუთნის ბოლო ნაწილია, 
რომლითაც გუთანს მართავენ. დაახლ. ერთი მეტრის სიგ­
რძისაა და ვერტიკალურად უერთდება გუთნისდედას. 
ზემო ფერეიდანში მას ჴელკუდი (ჴელკიდი), ქვემო ფერე­
იდანში კი საჴელე ჰქვია; 5. ლაფაქი გუთნის ერთადერთი 
ლითონის ნაწილია, რომელიც პირდაპირ მიწაში შედის. 
ის სპეციალური ლურსმნებით გუთნისდედაზე მაგრდება; 
6. თაფთხე ხისგან გაკეთებული 20 სმ სიგრძის ნაწილია, 
რომელიც ლივლის საშუალებით გუთანს უღელთან აკავ­
შირებს; შდრ. კახ. თავთხე – თავტაბიკი (ღლონტი 1984, 
238); 7. ლივლი გუთანს თაფთხის საშუალებით უღელთან 
აკავშირებს. დაახლ. 3 მეტრის სიგრძის ხის ნაწილია, სა­
მაგრებით გუთნისდედას უკავშირდება ბოლოში. 

უღელი – დაახლ. 2 მეტრის სიგრძის გათლილი ხე, რო­
მელიც გამოიყენება წყვილი ხარის ან ვირის ქედზე დასად­
გამად ურემში, ფარცხსა და გუთანში შებმისას. უღელის 
ნაწილებია: პაპაჭიკი – დაახლ. 20 სმ სიგრძის ხის ორი ნა­
წილი, რომელიც უკეთდება უღელს შუაში ერთმანეთთან 
20 სმ-ის დაშორებით. მისი ფუნქციაა ლივლის დაჭერა, 
რომ აქეთ-იქით არ იმოძრაოს; ტაპიკი – უღლის ორივე 
მხარეს არის ორ-ორი ხვრელი, ერთმანეთისაგან 30 სმ-



270

ის დაშორებით, სადაც უკეთდება ოთხი ტაპიკი (< ტაბი­
კი), რომლებიც ხარებს კისერზე ჩამოეცმება და ქვემოდან 
შეიკვრება ტყავის თასმებით, რომელსაც ღედი ან აპირი 
(<აპეური) ჰქვია. ტაპიკისთვის საჭირო იყო ხის ტოტი, 
რომელიც ორად იყო გაყოფილი. მისი შოვნა რთული იყო. 
ფერეიდანში არსებობს ასეთი გამოთქმა: „იგრე გოოხარ­
და, როგორც სომეხს ტაპიკი მიჰცეო”; აპირა ტყავისგან 
მზადდება, რომლითაც ორი ტაპიკის გადაბმა ხდება, რო­
ცა ხარის ან ვირის კისერზე გადაეცმება; თასმა (სპარს.) 
(Dehxoda 1998, 5, 6732). ღედისაგან მზადდება და უღელთან 
ლივლს აკავშირებს. თასმაზე არის მიბმული ხის მრგვალი 
ნაწილი – ჩამბარა (სპარს.) (Moin 2002, 1, 571). ლივლი შე­
დის ჩამბარაში და მერე თაფთხე უკეთდება, რომ გუთნის 
ან ფარცხის გაწევისას არ მოძვრეს. 

ფარცხი გამოიყენება მიწის გასაფხვიერებლად, დასაშ­
ლელად ან ნათესში თესლის დასაფარად. ფარცხი შედგება 
ორი მთავარი ხისგან. ფარცხსაც აქვს ლივლი, რომელიც 
ვერტიკალურად მიმაგრებულია ორი პატარა ხის მასალით 
გასაწევ ხეს. ლივლს აქვს თაფთხე და თასმისა და ჩამბა­
რის საშუალებით მაგრდება პაპაჭიკებს შორის.

ბარი ორი ნაწილისაგან შედგება: ბარის ტარი და ბა­
რის ძირი. ახალი ტიპის ბარების წარმოებამდე ფერეიდ­
ანში მზადდებოდა შედარებით მძიმე და პატარა ბარები, 
რომელთაც ჰქონდათ გოგი – ფეხის დასაჭერი. ამ ბარის 
ლითონის ნაწილს ზირინბარი („ბარის ძირი”) ერქვა.

ჩუმფარა (სპარს.) – გამოიყენებოდა მარცვლეულის 
გასალეწად. მზადდება როგორც ხისგან, ისე ლითონისგან. 
ჰქონდა რკინის ბასრი ბოლოები, რომელიც ხის ნაწილზე 
იყო დამაგრებული. შეაბამდნენ უღელის მეშვეობით ხა­
რებს ან ვირებს (Sepiani 1979: 136).



271

კევრი – გამოიყენებოდა პურეულის გასალეწად ჩუმ­
ფარის გამოგონებამდე. ტრაპეციის ან სამკუთხედის ფორ­
მისაა. შეკრულია გათლილი ფიცრებისაგან, რომლის ქვეშ 
უკეთებდნენ ნახევრად გაჭრილ ნალს.

ფიწალი – გრძელტარიანი ხელის სამუშაო იარაღი, 
რომელსაც თითები აქვს. იყენებენ ბზის, თივის ასაღებად. 
ჯერ მთლიანად ხის იყო, მერე კი რკინისთითებიანიც გა­
კეთდა. თითების რაოდენობის მიხედვით არის: ორთითი, 
ოთხთითი, ცხრათითი.

ნიჩაფი – ითლებოდა ტირიფის ხისაგან, რომელსაც 
ფერეიდანში წნურს უწოდებენ. შედგება ტარისა და პირი­
საგან. ნიჩბით კალოზე მარცვალს ანიავებდნენ. 

ცხავი – საცრის მსგავსი მსხვილბადიანი ხელსაწყო, 
რომელსაც იყენებენ მინარევებისგან მარცვლეულის გა­
საწმენდად. აქვს მსხვილი თვალები „ნასვრეტები”.

ცხრილი – იხმარებოდა ლეწვის დროს მარცვლეულის 
გასაცხრილად. ხორბალს ჯერ ცხავში გაატარებდნენ, შემ­
დეგ – ცხრილში. ცხრილს წვრილი ნასვრეტები აქვს, 

ლამგალი – მარცვლეული კულტურების   ხელით სამ­
კალი იარაღია. არის ორი სახის და შედგება ორი ნაწილი­
საგან; 1. გაბრი ლამგალი ლითონისაა, მხოლოდ ხის პატა­
რა სახელური აქვს, 2. თახთი ლამგალი ნახევარი - ნაწილი 
ლითონისაა და ნახევარი-ხის. 

სალასველი – შავი ფერის ქვა, რომლითაც ლესა­
ვენ მჭრელი იარაღის პირს.

არნადი – ხის ნიჩაბი, იყენებენ კალოზე ბზის, ხვავის 
ერთ ადგილზე მოსახვეტად.

საგორველა – ცილინდრის ფორმის მყარი ქვა, სახე­
ლურისთვის ორივე მხრიდან გაკეთებული აქვს პატარა 
ნახვრეტები. იყენებდნენ კალოს მოსამზადებლად და მო­
სახაპად, აგრეთვე ტალახის სახურავების დასამაგრებ­



272

ლად, რომ ზამთარში ან წვიმის დროს სახლში წყალი არ 
ჩასულიყო. საგორველის ხის სახელურს საქუე / საქვე 
ჰქვია. 

ფერეიდნელები სხვადასხვა სამუშაობებისთვის იყენ­
ებენ შემდეგ იარაღებს: 

ჴელაჩო – ხის ჭურჭლის (ჯამი, ხონჩა, გობი...) სახვეწი, 
ამოსათლელი; შალაფი – ფიცრის სახვრეტი; ხერხი – ხის 
საჭრელი; ჩაქუჩი – ლურსმნის ჩასარჭობი, დასაჭედებე­
ლი; ცული – ხის საჭრელი, საპობი; წერაქი – გამყარებუ­
ლი მიწის, ქვის, აგურების გასატეხი იარაღი სოფ. ახჩაში 
(შდრ. ზემო ფერეიდანში სპარს. ქულუნგი ჰქვია).

ხალხამი – ხალხმი გრძელი, მსუბუქი და წვრილი ჯოხი 
იყო, რომელსაც ხილის მოსაკრეფად იყენებდნენ.

ხონი – ხის წრიული ფორმის ლანგარი, რომელიც ხორ­
ბლისა და ქერის ბზისგან გასაწმენდად გამოიყენებოდა 
(Gugunani 2014, 227-228).

ქართის (სპარს. „დანა”) საშუალებით აკეთებდნენ რუ­
ებს ან მიწას ანაწილებდნენ და ამზადებდნენ დასათესად. 
მას ბოლოში ბრტყელი, მართკუთხა ლითონის ნაწილი 
აქვს, რომელსაც სახელური აქვს და ლითონის ნაწილზე 
ჯაჭვით ან თოკით არის დამაგრებული. მას ორი ადამიანი 
სჭირდებოდა: ერთი დააჭერდა სახელურს, რომ ლითონის 
ნაწილი მიწაში ჩასულიყო ღრმად, მეორე კი სახელურს ხე­
ლით გაწევდა.

ლოვდა – უბის ფორმის კონტეინერი, რომელიც თხელი 
ჩხირებით იყო ნაქსოვი და ხილის გადასატანად გამოიყენ­
ებოდა.

გოდორი – მრავალკუთხა კონტეინერი, რომელიც თხე­
ლი ჩხირებით იყო ნაქსოვი და გამოიყენებოდა ცხოველის 
ნაკელის გარეთ ან მინდვრებში გადასატანად.



273

ხარაქი (სპარს.) – მოსავლის (ქერი, იონჯა, ხორბა­
ლი...) გადასატანად სპეციალური წესით შეკრული სა­
პალნე. ვირზე საპალნის ერთი ნაწილი მარცხნივ, მეორე 
კი მარჯვნივ ისე იყო დამაგრებული, რომ არ იშლებოდა. 
ხარაქი ორი სახის იყო: ქართული ხარაქი პატარა იყო, 
დიდ ხარაქს შუაშიც ჰქონდა ადგილი ტვირთისთვის და 
შედარებით დიდი ზომისა იყო. ხარაქი იკვრებოდა: სა
ბელით და რისალით (სპარს.).  ფერეიდნელები იყენებენ 
„თოკის მაგიერ „საბელს”, თუმცა ესმით თოკიც” (აღნი­
აშვილი 1896, 211). საბელი გრძელი და გახსნილი თო­
კი იყო. მოთიბულს რისალის ორივე მხარეს აწყობდნენ 
თანაბრად, მერე საბელით ამაგრებდნენ. საბელს ჰქონ­
და ერთი ჩამბარა, რისალს – ორი. რისალის ორი წვერი 
ერთმანეთზე მიბმული იყო. რისალს ჯაგანსაც უწოდებ­
დნენ. ჯერ მიწაზე იშლებოდა საბელი და მერე ზედ რისა­
ლი ისე იშლებოდა, რომ საბელი იყოფოდა შუაში. საბელი 
კეთდებოდა თხის ბეწვისაგან, რისალი – მცენარე ყინ­
დრიღისაგან. ჩამბარით თოკებს აერთებდნენ და ტვირ­
თს ამაგრებდნენ. ნორჩ ხეს ამრგვალებდნენ ან ცეცხლით 
არბილებდნენ, რომ სასურველი ფორმა მიეცათ.

გვხვდება სხვა სპარსული ტერმინებიც:
ალაფჩინი – მიწის დასამუშავებლად და ნათესების გა­

სამარგლად იყენებენ. სპარსული სიტყვაა და ნიშნავს: „ბა­
ლახის მთიბავი, მკაფავი”.

გავრანი – ხელჯოხი, რომელიც პირუტყვის გასაწყრო­
მად და სამართავად გამოიყენება. სპარს. სიტყვაა: გავ „ხა­
რი”. რან „შერეკვა, მართვა”.

გაანალიზებული მასალის საფუძველზე შეიძლება ით­
ქვას, რომ ფერეიდნელ ქართველთა მეტყველებაში დღემ­
დე საკმაოდ კარგადაა დაცული სამეურნეო (სამუშაო 
იარაღების აღმნიშვნელი) ქართული ლექსიკა, რომელიც 



274

ქართველთა ეთნოგრაფიული ყოფის ამსახველია. ფერე­
იდნელმა ქართველებმა ოთხი საუკუნის განმავლობაში 
მშობლიური გარემოსგან შორს, სრულიად უცხო მიწაზე 
ადაპტაციის რთულ პროცესში დაიცვეს ქართული ენა, 
ტრადიციები და, რაც მთავარია, შეინარჩუნეს ქართული 
იდენტობა. 

დარგობრივი ლექსიკა ღირებულ მასალას წარმოად­
გენს არა მხოლოდ ენობრივი თვალსაზრისით, არამედ 
ირანში გადასახლებულ ქართველთა ისტორიის, ყოფა-
ცხოვრების, წეს-ჩვეულებებისა და კულტურული ურთი­
ერთობების შესასწავლად.

დამოწმებული ლიტერატურა:

აბულაძე ი. (1973), ძველი ქართული ენის ლექსიკონი, გა­
მომც. „მეცნიერება”, თბილისი

აღნიაშვილი ლ. (1896), სპარსეთი და იქაური ქართველები. 
სტამბა ქართ. წიგ. გამ. ამ-ბისა, ტფილისი

ბერიძე მ., ბაკურაძე ლ. (2020), ქართული ენის ფერეიდნუ­
ლი დიალექტი. გამომც. „მერიდიანი”, თბილისი

ორბელიანი ს.-ს. (1991), ლექსიკონი ქართული, ტ. I. გა­
მომც. „მერანი”, თბილისი 

ქეგლ, ქართული ენის განმარტებითი ლექსიკონი https://
www.ice.ge/liv/liv/ganmartebiti.php დამოწმება: 
14.03.2025.

ღლონტი ალ. (1984), ქართულ კილო-თქმათა სიტყვის კო­
ნა. გამომც. „განათლება”, თბილისი

ქდკ – ქართული დიალექტური კორპუსი. http://corpora.
co/#/corpus. 22.10.2023. 



275

შარაშენიძე ზ. (1979), ფერეიდნელი გურჯები. გამომც. 
„მეცნიერება”, თბილისი

ჩიქობავა არნ. (2010 (1927)), ფერეიდნულის მთავარი თა­
ვისებურებანი, შრომები, 1, გამომც. „მერიდიანი”, 
თბილისი, გვ. 180-239. 

ტფილისის უნივერსიტეტის მოამბე, №7, ტფილისი. 1927.
ჭიჭინაძე ზ. (1901), ძვირფასი ცნობები სპარსელ ქართვე­

ლების შესახებ, გაზ. „ივერია”, №239. 
ჭიჭინაძე ზ. (1990), ქართველები სპარსეთში, გამომც. „მე­

რანი”, თბილისი
ჭელიძე ა. (2011), ფერეიდნელი ქართველები. გამომც. „სი-

ჯი-ეს”, თბილისი, 2011 (1935). 
Dehxoda, Ali akbar (1376) 1998, Loqat name (Dictionery). vol. 5. 

Tehran: pres. University of Tehran.
Gugunani, Saeid (1393) 2014. Âxore Xalaf-e Qohestejān (Axore 

the Successor of Qohestejan), Fereydunshahr: Author pres.
Moin, Mohammad (2002), Farhang-e Fârsi (Persian dictionery). 

vol. 1. Tehran: pres. Amirkabir.
Muliani, Saeid (1379) 2000, Jayegâh-e Gorjihâdar Târix va Far-

hang va Tamadon- e Irân (The Position of Georgians in Ira-
nian History, Culture and Civilization). Isfahan: pres. Yektâ.

Sepiani, Mohammad (1979), Irâniân-e Gorji (Iranian georgians). 
Isfahan: pres. Maš’al.

Sepiani, davoodali (1403) 2024. Joqrâfiyây-e -e bozorg, (Geogra-
phy Of Fereidan the great), Esfahan: pres. Gorji.

 ფერეიდნული დიალექტური ტექსტები (პირადი არქივი).



276

MULIANI GIORGI

AGRICULTURAL (TOOL-RELATED) VOCABULARY 
IN FEREYDAN

Descendants of Georgians who were forcibly relocated from 
Georgia to Iran still live in Fereydan, one of the districts of Isfah-
an province. The Georgian-speaking settlements of Fereydan are: 
Chughruti, Martkopi, Vashlovani, Jakjaki, Dashkesana, Akhcha, 
Boyn-Toreli, Afusi.

Fereydan is a mountainous and cold-climate region, where ag-
ricultural work is practically impossible for half the year due to 
heavy snowfall. The main activities of the Georgians of Fereydan 
are agriculture and animal husbandry. Until the 1970s, the Geor-
gians of Fereydan made agricultural tools on site themselves. Along 
with urban development, the lifestyle gradually changed.

Four centuries of isolation from their native environment and 
close contact with a society with a different language, traditions 
and beliefs is reflected in the ethnographic life and speech of the 
Georgians of Fereydan.

The article discusses the vocabulary related to agricultur-
al activities, reflecting the ethnographic life of the Georgians of 
Fereydan. It can be said that the common Georgian lexical units 
denoting agricultural tools (gutani, ugheli, partskhi, bari, nichapi, 
kevri, lamgali, salasveli...) are quite well preserved in the Fereydan 
dialect; dialectal word forms are also found (khelkudi /khelkidi/
sakhele, taptkhe, papachiki, sakue / sakve); Persian words are rela-
tively rarely attested (Chumpara, Karti, Kharaki, Risali, Alapchini, 
Gavrani, Kulungi).

The field vocabulary is valuable material not only from a lin-
guistic point of view, but also for studying the history, way of life, 
customs, and cultural relations of Georgians exiled to Iran.



277

ნებიერიძე ლელა

ბავშვთა ზოგიერთ დაავადებათა შესახებ
(იმერეთის ეთნოგრაფიული                                                     

მასალების მიხედვით)

ბავშვთა ჯანმრთელობის დაცვის ე.ი. უშუალოდ ბავ­
შვთა და ბავშვებში მეტნაკლებად გავრცელებული სნე­
ულებების პროფილაქტიკისა და მკურნალობის ხალხური 
ტრადიციების შესწავლა დღეს განსაკუთრებით აქტუალ­
ური და მნიშვნელოვანია. 

ჩვენი კვლევის ობიექტი ამჯერად ბავშვთა და ბავშვებ­
ში გავრცელებული დაავადებათა ხალხური პროფილქატი­
კისა და მკურნალობის ტრადიციებია, რომელსაც იმერ­
ეთის მაგალითზე წარმოვადგენთ. ამჯერად ვისაუბრებთ 
ბავშვებში გავრცელებულ ზოგიერთ დაავადებაზე.

ჩვენი მონაცემებით იმერეთში ბავშვებში განსაკუთ­
რებით ხშირი იყო კუჭ-ნაწალავის სხვადასხვა სნეულება. 
ფრთოდ იყო გავრცელებული დიზენტერია, რომელსაც 
მოსახლეობა ზოგჯერ სახადების, ბატონების ჯგუფში 
აერთიანდება და მუცელა ბატონებს უწოდებდა. 

კუჭ-ნაწლავის სხვადასხვა სახის გართულებათაგან 
ბავშვებს უმეტესად აწუხებდათ ყაბზობა, კუჭის-აშლა, 
ჩვილობის ასაკში მუცლის ტკივილი, რომელიც ძირი­
თადად გაზების დაგროვებით იყო გამოწვეული. ძუძუს 
წოვების პერიოდში განსაკუთრებით კი ბავშვის დაბა­
დებიდან პირველ სამ-ოთხ დღეს დედა ცდილობდა ის­
ეთი არაფერი ეჭამა, რომ ბავშვისათვის ეწყინა. ერიდ­
ებოდა ცხარე, ზედმეტად ცხიმიანი საკვების მიღებას. 
ამავე დროს საქართველოში ფართოდ გავრცელებული 
ტრადიციის მიხედვით, ძუძუს წოვების პერიოდში დე­



278

და მართალია გარკვეულ საჭმელს ერიდებოდა, მაგრამ 
ცდილობდა ცოტ-ცოტა ყველაფერი ეჭამა, რომ ბავშვის 
ჩვილობიდან შეჩვეოდა ყოველგვარ საჭმელს, მაგრამ 
როგორც აღვნიშნეთ, პირველი სამი, ოთხი დღე დედა 
მაინც ფრთხილად იყო. თუ ბავშვი ხშირად იტკიებდა მუ­
ცელს და ტიროდა, მაშინ მას აძლევდნენ დედის რძეში 
გახსნილ დათვის გამხმარი ნაღველის ფხვნილს მცირე 
რაოდენობით. მკურნალობის ეს წესი მთელ საქართვე­
ლოში იყო გავრცელებული. თითქმის ყველა ბავშვიან 
ოჯახში ინახებოდა დათვის ნაღველი, რომლითაც მო­
სახლეობას მონადირეები ამარაგებდნენ. ” ბოვშვს რომ 
მუცელი ატკივდებოდა, დათვის, საქონლის ან თხის ნაღ­
ველს ვახმობდით, რძეში გავქნიდით და ისე ვაძლევდით” 
– გადმოგვცემს მთხრობელი (ნებიერიძე 2015, 21). დათ­
ვის ნაღველს იმერეთში საბრს უწოდებდნენ. თუ რატომ 
უწოდებენ საბრს ჩვენთვის გაუგებარია. საბრი ძველ 
ქართულში ალოეს წვენს ნიშნავს. როგორც ცნობილია 
ალოეს წვენი მწარეა, შესაძლოა, სწორედ ამიტომ ნაღ­
ველს რომელიც სიმწარით გამოირჩევა ეწოდა საბრი. 
“საბრი გამღებელი არს თელგმისა, მხურვალ არს და 
ხმელი და გახსნის სტომაქსა, რომელნი სიმხურვალისა­
გან იყუნენ, და გახუამს ნესუტთა ღუიძლისათა და გას­
წმენდს სტომაქსა და ერგების გუნსა” (ფანასკერტელი 
1978, 738). 

ყაბზობის დროს ბავშვებს უზმოზე მისცემდნენ ერთ 
კოვზ ზეთს, მაწონს, რომელსაც ზოგჯერ წყალს გაურ­
ევდნენ, ცხიმიან რძეს და სხვ. კუჭის აშლილობის დროს 
კი სხვადასხვა შემკვრელ საშუალებებს, რომელთა შორის 
ყველაზე მეტად იყო გავრცელებული ბროწეულის [Punica 
granatum] ქერქის ნახარში, მოცვის [ Vacanicum myrtillus] ნა­



279

ყენი, პანტის [Pyrus caucasica] ჩირის ნახარში, ანწლის [Sum-
buccus ebulus] და სხვა მცენარეთა ნახარში თუ ნაყენი, რო­
მელთაც ბავშვებს უმეტესწილად თაფლით დამტკბარს 
აძლევდნენ. უნდა აღინიშნოს რომ, თითქმის ყველა ზე­
მოთ ჩამოთვლილი მცენარე გამოირჩევა სამკურნალო 
თვისებებით და თანამედროვე მედიცინის მიერ აპრობი­
რებულია. 

იმერეთში მუცლის ტკივილის დროს შელოცვასაც მი­
მართავდნენ:

„ანანია, მანანია, ჩემი ხელი წამალია.
 ქრისტე სტუმრად, ქვა სასთუმლად,
 ბუღლი თავი მოსასვენად,
 ერთი ჯამი ცივი წყალი,
 ნახევარი ქერი პური 
 მუცელი გულის წამალი,
	 არიელი, მარიელი, ჩიტი ბუდე ცარიელი,
	 გორ შევდექი, გორ მაღალსა,
	 წყალს უმზერ ფილაფოთსა,
	 ღმერთო, უხსენი ამსა მუცლის ტკივილი”. 

ამ შელოცვის დროს, ერთ ჯამ ცივ წყალს დგამდნენ 
ავადმყოფის წინ და წყალში ამოვლებულ ნახევარ ქერის 
პურს აჭმევდნენ. 

კუჭ-ნაწლავის გაღიზიანების დროს იმერეთში ბავშვე­
ბი დიეტაზე გადაყავდათ, უზღუდავდნენ ცხიმიან საჭ­
მელს. აჭმევდნენ ყველის შრატზე დამზადებულ სიმინის 
ფქვილის ფაფას, რომელსაც გურიაში სველის ფაფას უწ­
ოდებდნენ. ეს ფაფა დიეტურად ითვლებოდა, ამავე დროს, 
როგორც აღნიშნავენ ნოყიერიც იყო. აღმოსავლეთ საქარ­
თველოს მთიანეთში აძლევდნენ ე.წ. ნაცარწმენდილის 
ფაფას. ნაცარს წყალში ჩაყრიდნენ, წამოადუღებდნენ, 



280

ნაცარი რომ დაილექებოდა, გადაწურავდნენ, შემდეგ მო­
უკიდებდნენ ქერის ფქვილს, ისევ წამოადუღებდნენ და 
ბავშვს მისცემდნენ მცირე რაოდენობით. გადმოცემით, 
ნაცარწმენდილის ფაფას სამკურნალო თვისებები გააჩნდა 
და კუჭ-ნაწლავის მოქმედებას არეგულირებდა.

როგორც ზემოთ ვთქვით, იმერეთში ბავშვები ხში­
რად ავადდებოდნენ დიზენტერიით, რომელსაც მუცელა 
ბატონებს უწოდებდნენ. დიზენტერია საშიშ სნეულებად 
ითვლებოდა, არც თუ იშვიათად დიზენტერიით ბავშვები 
იღუპებოდნენ. დიზენტერიის მიზეზად ითვლებოდა უმწი­
ფარი ხილის ჭამა, სიბინძურე (ინფიცირება). ამ დაავადებ­
ის სწრაფი გავრცელების გამო მოსახლეობა მას სავსებით 
მართებულად გადამდებ ეპიდემიურ მოარულ სნეულებად 
თვლიდა.

დიზენტერიის დროს ბავშვი მკაცრ დიეტაზე გადა­
ყავდათ, აძლევდნენ უსაფუარო გამხმარ პურს, ჭლე 
ქათმის ბულიონს. სამკურნალოდ დასალევად გამოიყენ­
ებოდა წყალში გაზავებული უცეცხლო თაფლი (დღეში 
სამჯერ), მრავალძარღვას ნაყენი, ბროწეულის ქერქის 
ნაყენი თუ ნახარში და ყველა ის შინაური წამალი, რაც 
შემცვლელად ითვლებოდა და რომლის შესახებ ზემოთ 
უკვე ვთქვით.

კუჭ-ნაწლავის მკურნალობის ზოგიერთი ხალხური 
საშუალება, რომელიც იმერეთში დავადასტურეთ, აღ­
წერილია ძველ ქართულ სამედიცინო წიგნებში. “... თუ 
სტომაქისა ტკივილი მრავლისა და ბევრისა საჭმლისაგან 
იყოს. მისი წამალია პიტნის შარაბიცა კარგი არის” (ქანა­
ნელი 1940, 36). ან ” მრავალძარღვა მოწედ გრილი და ხმე­
ლი არის შემკრავი. კაცსა რომე რწყევა აუვარდეს და ამა 
მრავალძარღვას წვენი სვას, მაშინვე რწყევას უკუგდებს” 
(იადიგარ დაუდი 1985, 179). 



281

განსაკუთრებით ეფექტურად ითვლებოდა ანწლისა 
და მოცვის ნაყენი. დიზენტერიას აღმოსავლეთ საქართვე­
ლოს მთიანეთში სისხას უწოდებდნენ. მთიელთა გადმო­
ცემით, ამ ავადმყოფობას სისხა იმიტომ ეწოდა, რომ და­
ავადებული სისხლზე გადიოდა. სისხა ხშირი იყო, ძლიერი 
მუცლის ტკივილი იცოდა. სისხიანი ავადმყოფი იშვიათად 
მორჩებოდა, მას არც წამალი შველოდა, არც ხატები და თუ 
გადარჩებოდა, მხოლოდ ბედის გამოო (მინდაძე 1981, 51). 
აქვე გვინდა აღვნიშნოთ, რომ როგორც დიზენტერიის, ისე 
სხვა სხვა კუჭ-ნაწლავის დაავადებათა დროს, საქართვე­
ლოში პოპულარული იყო სამკურნალო ქვების გამოყენე­
ბა. გ. თევდორაძის ცნობით, სხვადასხვა სახის სამკურნა­
ლო ქვას – ხვითოს იყენებდნენ ფშავ-ხევსურეთში სისხას 
და ყაბზობის სამკურნალოდ. რაჭაში მუცლის ტკივილის 
დროს ასმევდნენ წყალში გაზავებულ ალმასის ფხვნილს. 
ანალოგიური მასალა დასტურდება საქართველოს სხვა­
დასხვა კუთხეში და იმერეთშიც. აღსანიშნავია, რომ ქვე­
ბით მკურნალობა ხშირად ეფექტური იყო. საქართველოს 
მუზეუმში დაცული სამკურნალო ქვების ლაბორატორი­
ული შესწავლის შედეგად დადგინდა, რომ მათ მართლაც 
გააჩნია სამკურნალო თვისებები. 

იმერეთის მოსახლეობა ყელ-ყურ-ცხვირის დაავადებ­
ებს ძირითადად გაციებით ხსნიდა და გაციებასაც უწოდ­
ებდა. ამ ბოლო ხანებში ტერმინ გაციებას ხშირად გრიპი 
ენაცვლება. ბავშვები ხშირად ცივდებოდნენ. გაციებას 
ახასიათებდა სურდო, ხველა, ყელის ყურის, თვალის ტკი­
ვილი, ზოგჯერ სიცხე. ტერმინ გაციებაში საქართველოს 
მოსახლეობა უმეტესწილად აერთიანებდა ზემო სასუნთქი 
გზების კატარს, ბრონქიტს, სხვადასხვა სახის გრიპს, ზოგ­
ჯერ ფილტვების ანთებასაც კი. გაციების პირველ ეტაპ­
ად ე.წ. შემცივნება იყო მიჩნეული. შემცივნებულ ბავშვს 



282

იმერეთში ცხელ რძეს დაალევინებდნენ და ლოგინში ჩა­
აწვენდნენ. თუ ბავშვი არ გამოკეთდებოდა, მაშინ მისცემ­
დნენ ოფლმდენ საშუალებებს: ჟოლოს ან მოცვის მურაბი­
ან ჩაის. სიცხის გამოსატანად ბავშვს მკერდს, კიდურებსა 
და შუბლის არეს დაუზელდნენ ძმრით და არყით. “ბავშვს 
რომ სიცხე ჰქონდა დავზილავდით ზმარში და უმარილო 
ღორის ან თხის ქონში, ღორის ქონი ნაფერდალი უნდა ყო­
ფილიყო. თუ მაინც ჰქონდა სიცხე წინდებს დავასველებ­
დით ძმარში და ვაცმევდით” – გადმოგვცემს მთხრობელი 
(ნებიერიძე 2015, 34). 

ჩვენი მონაცემებით, ბავშვებში გავრცელებული 
იყო კონიუქტივიტი და ე.წ. ჯიჯლიბო, რომელსაც იმ­
ერეთში ზიბზიბას ეძახდნენ. გამომწვევად სხვადასხვა 
მიზეზს მიიჩნევდნენ: “როცა ჭამდა ძაღლი მოგჩერე­
ბია, თუ არ გადაუგდე ლუკმა, მაშინ დაგემართება, თუ 
მაინ შემხვევით დაგემართა, მაშინ სამი პატარ მჭადის 
ლუკმა თავზე უნდა შემოივლო და ძაღლს აჭამო. საინ­
ტერესოა, რომ ხევსურეთში გვხვდება თვალის დაავ­
ადება ტილჩიოტა, რომელსაც ახასიათებდა გუგის და­
წითლება, თვალის წვა, ქავილი და თეთრი გამონადენი. 
გამოთქმულია მოსაზრება, რომ ეს არის კონიუქტივი­
ტის მსგავსი დაავადება, რომლის იმერული სახელწო­
დება ვერ დავამოწმეთ.

იმერეთში თითქმის ყველა მთხობელი, რომელთანაც 
ჩვენ გვიმუშავია აღნიშნავს, რომ თვალის ტკივილის დროს 
ბავშვებისთვის აუცილებლად გოგოს დედის რძე უნდა ჩა­
ეწვეთებინათ, რადგან ვაჟის დედის რძე სიფიცხით გამო­
ირჩეოდა და შეიძლება ჩვილს თვალი მეტად ატკიებოდა. 
ქალის რძით მკურნალობდნენ აგრეთვე ჯიბლიბოს და 
თვალში ბავშვს რაიმე თუ ჩაუვარდებოდა. უნდა აღინიშ­



283

ნიშნოს, რომ ქალის რძით მკურნალობა ცნობილი იყო ძველ 
ქართულ კლასიკურ მედიცინაში – “თვალშივე თუ რამე 
ჩაუვარდების, დიაცის რძე, რომე ქალი სწოვდეს, თეთრი 
საკმელი მითა გაადგინონ და თვალში ჩაუშვან, გამრთელ­
დების” (ქანანელი 1940, 123). როგორც ჩანც, ქალის რძე 
მართლაც გამოირჩეოდა სამკურნალო თვისებებით და ეს 
სამკურნალო თვისებები ალბათ მხოლოდ გოგოს დედის 
რძეს გააჩნდა. სხვა შემთხვევაში მე XI საუკუნის სამედი­
ცინო ხელნაწერში დამოწმებული წესი, რომელიც რა თქმა 
უნდა, უფრო ადრეულ ტრადიციას წარმოადგენდა, დღემ­
დე ვერ მოატანდა. 

ბავშვებმა ხშირად იცოდნენ ყურის ტკივილი, რასაც 
მოსახლეობა უმეტესწილად გაციებით, უფრო იშვიათ­
ად კი ყურში რაიმე უცხო სხეულის მოხვედრის მიზეზით 
ხსნიდა. 

საკვლევ რეგიონში ყურის ტკივილს გაცხელებული 
მარილით მკურნალობდნენ. ასევე ანწლს გარეცხავდნენ, 
მოხარშავდნენ, თიხის ჭურჭელში შეინახავდნენ და ბავშვს 
ყური რომ ატკივდებოდა ჩააწვეთებდნენ. ყურის ტკივილს 
მწყრის გამდნარი ქონითაც მკურნალოდნენ. 

იმერეთში დამოწმებული ზოგიერთი სამკურნალო სა­
შუალება ძველ ქართულ სამედიცინო წიგნებშიც მოიხსე­
ნიება: “თუ ეს ყურის ტკივილი სიგრილისა ან სიცივისაგან 
იყოს, ამის ნიშანი და ალამათი ეს არის, რომე კაცსა ყური 
ასტკივდეს, და ყურმა ყუილი და გამოტეხა დაუწყოს, ან 
ყურმან წივილი და ბუილი დაუწყოს, იცოდი რომ სიგრი­
ლისა და ქარისაგან არის. ვინცა თბილი ქათმის ქონი ყურ­
შიგა ჩაიწვეთოს, ყურის ტკივილს უსათუოდ უშველის” 
(იადიგარ დაუდი 1985, 306). 



284

ყელის ტკივილის დროს ბავშვს გამოავლებდნენ სო­
დიან, მარილიან წყალს, ძმარს, ტყემლის ნახარშს. თუ 
ბავშვი იმდენად პატარა იყო, რომ ყელში გამოვლებას 
ვერ შეძლებდა, იმერეთში იცოდნენ ძმრიანი თითის ამოს­
მა, ზოგჯერ ნავთსაც კი ამოუსვამდნენ. ყელის ტკივილს 
მკურნალობდნენ აგრეთვე კომპრესებით. კომპრესად იყ­
ენებდნენ ტყემლის ტყლაპს, კომბოსტოს ფოთოლს, არ­
ყიან ტილოს.

იმერეთში გავრცელებული იყო ჯირკვლების ჩირქოვა­
ნი ანთება, რომელსაც დურბელს უწოდებდნენ. დურბელი 
ჯირკვლებია, რომლებიც ყელში ან კისერზე გამოდის და 
დროთა განმავლობაში ჩირქდება. კისრის სახსრებზე ჩირ­
ქიანი მუწუკები ჩნდება, ზოგჯერ დამწიფდება და თავი­
სით გამოდის. ზოგჯერ არ რჩება და გაჭრას მოითხოვს. 
დურბელი ბავშვებშიც იყო გავრცელებული და დიდებშიც. 
გადმოცემით, დურბელის გამომწვევი მიზეზები უცნო­
ბია, უფრო გენეტიკურ დაავადებად მიიჩნევენ, იგი მძიმე 
დაავადებად ითვლება და ბევრ შემთხვევაში სიკვდილით 
მთავრდება. “დურბალამ იცის ყელზე ბზუკები (მუწუკე­
ბი), ზოგჯერ გადარჩება, ზოგჯერ არა” – გადმოგვცემს 
მთხრობელი. 

ძველად ამ დაავადებას დალაქებიც მკურნალობდნენ. 
დურბელი უძველესი დაავადებაა და მისი ხალხური აღ­
წერილობა მსგავსია კარაბადინებში აღწერილ დაავადებ­
ისა, რომელსაც თიას უწოდებენ: “თია იმას ქუიან,რომე 
მაგარი იყოს და ხმელი; თუ ტყავსა და ხორცსა შუა იყო, 
მისი უკეტესი დასტქრობა არის, რომე გამოიღოს. რომე 
თია ანუ სხუაი სენი გამოუჩნდეს ყელზედა, აიღე ძაღლის 
ყურძენა ქინძის თესლი, წყალითა გაურიე და ვარდის 
ზეთი დაასხი, დასდევ უშუელის. თუ ადრე არ სწამლებ, 



285

დაწყლულდების და პირსა გამოიღებს. ნიშანი დოიდიმ­
ედისა, რომელი დუბელსა გახეთქს და რომელი გუერდსა 
შინა უყოს და სიმსივნესა თუ ღმერთსა უნდეს” (იადიგარ 
დაუდი 1985, 325). 

როგორც ვხედავთ, იმერეთში დადასტურებული ბავ­
შვთა ზოგიერთ დაავადებათა დროს გამოყენებული მკურ­
ნალობის ტრადიციები მოიცავს ნატუროპათიურ და მა­
გიურ-რელიგიურ სამკურნალო პრაქტიკას. დასტურდება 
ბავშვთა დაავადებების დროს მკურნალობის მრავალფე­
როვანი მეთოდები და საშუალებები. რიგი სამკურნალო 
საშუალებებისა აღწერილია ძველ ქართულ ხელნაწერ 
სამკურნალო წიგნებში, რაც ხალხური და ძველი ქართუ­
ლი პროფესიონალური მედიცინის ურთიერთკავშირსა და 
ურთიერთგავლენაზე მეტყველებს. ასევე აღასანიშნავია, 
რომ ზოგიერთი სამკურნალო საშუალება თანამედროვე 
მედიცინის თვალსაზრისითაც გამართლებულია, რაც იმ­
ერეთის სამედიცინო კულტურის მაღალ დონეზე მეტყვე­
ლებს. 

დამოწმებული ლიტერატურა:

ნებიერიძე ლ. (2015), იმერეთის ეთნოგრაფიული დღიური, 
(ზესტაფონის რაიონი) (ხელნაწერი), პირადი არქივი

ქანანელი (1940), “უსწორო კარაბადინი”, თბ.
ბაგრატიონი დავით (1985), “იადიგარ დაუდი”, თბ.
მინდაძე ნ. (1981), ქართული ხალხური მედიცინა, თბ.

	



286

NEBIERIDZE LELA

ON CERTAIN JUVENILE DISEASES

(BASED ON ETHNOGRAPHIC MATERIALS OF 
IMERETI)

As we can see, treatment traditions applied in case of certain 
juvenile diseases confirmed in Imereti include naturopathic and 
magic-religious practices. Diverse treatment methods and reme-
dies against children’s diseases were identified. Number of reme-
dies was described in ancient Georgian medical manuscripts, thus 
indicating interrelation and mutual influence between folk and an-
cient Georgian professional medicine. It should be also mentioned 
that certain remedies are reasonable even from the viewpoint of 
modern medicine and this underlines high level of medical culture 
in Imereti.



287

ნინო ჩირგაძე

 “ხალხური პედიატრია”

(სამცხე-ჯავახეთის ეთნოგრაფიული მასალის        
მიხედვით)

ტრადიციული სამედიცინო სისტემა შეიძლება დაიყოს 
გარკვეულ დისციპლინებად: დაავადებათა ეტიოლოგია, 
მეანობა, გინეკოლოგია, თერაპია, ქირურგია, პედიატრია. 
ჩვენი კლევის ობექტი ამჯერად ხალხური პედიატრია ანუ 
ბავშვთა და ბავშვებში გავრცელებულ დაავადებათა პრო­
ფილაქტიკისა და მკურნალობის ტრადიციებია, რომელ­
საც წარმოვადგენთ სამცხე-ჯავახეთის მაგალითზე. 

საქართველოში ბავშვის მომავალზე ზრუნვა იწყე­
ბოდა ჯერ კიდევ საქორწინო წყვილთა შერჩევის დროს, 
ვგულისხმობთ ე.წ. გაკითხვის წესს. ეს წესი სამცხე-ჯავა­
ხეთშიც ფართოდ იყო გავრცელებული და გულისხმობდა 
დასაქორწინებელი ქალ-ვაჟის ჯიშ-ჯილაგის ე.წ. წინაპარ­
თა ჯანმრთელობის შემოწმებას გამოკითხვით. ძირითა­
დად ხდებოდა ქალის საგვარეულოს შემოწმება. გადმო­
ცემით, მემკვიდრეობითი დაავადება თუ ნიშან -თვისებები 
შთამომავლობზე ძირითადად დედის მხრიდან გადადიოდა 
და თუ ასეთი რამ დადასტურდებოდა, ქალის რძლობაზე 
უარს ამბობდნენ (იველაშვილი 1987, 19-29).

ჯანმრთელი ბავშვის დაბადებამდე ზრუნვით იყო გან­
პირობებული მრავალი წესი, რომელსაც ქალი ფეხმძიმო­
ბამდე და ფეხმძიმობის დროს იცავდა. ახალგათხოვილ 
ქალს განსაკუთრებით უფრთხილდებოდნენ. იგი არ უნდა 
გაციებულიყო, ფიზიკურად არ გადატვირთულიყო, უნდა 
დაეცვა გარკვეული დიეტა და ა.შ. მაგ., ორსულ ქალს ეკ­
რძალებოდა ცხარე და მარილიანი საჭმლის მიღება. გად­



288

მოცემით, ფეხძიმე ქალს, ძლიერი ტკივილიც კი (მაგ., თა­
ვის ან სახსრების ტკივილი), უნდა მოეთმინა, წამალი არ 
უნდა მიეღო, რომ ნაყოფზე ცუდად არ ემოქმედა.

ბავშვის დაბადებისა და ჩვილობის პერიოდში განსა­
კუთრებული ფუნქცია ენიჭებოდა ბებიაქალს: იგი, გარდა 
იმისა, რომ ქალს ამშობიარებდა, ორმოცი დღის მანძილ­
ზე მას ეხმარებოდა ბავშვის მოვლაში, ერთდროულად ას­
რულებდა როგორც მედდის, ექთნის, ისე “მიკროპედიატ­
რის” ფუნქციას. ბებიაქალი ასწავლიდა ახალბედა დედას 
ბავშვის მოვლის ტრადიციულ წესებს, აძლევდა რჩევებს, 
თავად უვლიდა ახალშობილს, ბანდა, უცვლიდა საფენებს 
და სხვ. მის მოვალეობას წარმოადგენდა აგრეთვე, ახალ­
შობილის მორიდება გარეშეებისაგან, რაც რა თქმა უნდა, 
ჩვილს გარე ინფექციებისგან იცავდა. ხშირად ბებიაქალ­
ის მოვალეობას წარმოადგენდა ბავშვის ავადმყოფობის 
დროს დიაგნოზის დასმა და მკურნალობა.

საყურადღებოა ახალშობილის ჰიგიენის დაცვის სა­
შუალებანი. საკვლევ რეგიონში ახალდაბადებულს ბები­
აქალი ცივ წყალში “გაავლებდა” და მარილს მოაყრიდა, 
იტყოდნენ, “მაგარი გამოვაო, ოფლიანი არ გამოვაო, სუ­
ნი არ ექნებაო, ძვლები გაუმაგრდებაო, მაგარი კბილები 
ექნებაო”. დაბადების მეორე დღიდან ბებია ბავშვს შაბით 
ან კვერცხის გულით განზავებულ წყალში აბანავებდა. და­
საბანად ხმარობდნენ აგრეთვე სხვადასხვა მცენარის ნა­
ხარშს ან ნაყენს. ყველა ეს საშუალება ბავშვის ორგანიზმს 
ამაგრებდა და დამამშვიდებლად მოქმედებდა.

განსაკუთრებით აღსანიშნავია ბავშვის დედის რძით 
კვების თავისუფალი რეჟიმი. საკვლევ რეგიონში, ისევე 
როგორც მთელ საქართველოში ბავშვი დედის რძით უნ­
და გაზრდილიყო, ეს იყო მთავარი პირობა შთამომავლო­
ბის სიჯანსაღისა. იგივეს ვკითხულობთ ძველ სამედიცინო 



289

წიგნებში, მაგ., “... ყოვლისა კაცისაგან მისისა დედისა სძე 
უკეთ შეერგების ყრმასა...” (წიგნი სააქიმოი 1936, 37).

სამცხე-ჯავახეთში ჩვილ ბავშვებს “მიწაში ზრდიდ­
ნენ”. აქ იგულისხმება, რომ ბავშვის საგებელში მიწა უნდა 
ყოფილიყო დაყრილი. მათივე განმარტებით, მიწა სითბოს 
ინარჩუნებდა და სისველეს იწოვდა. ითვლებოდა, რომ “მი­
წაში გაზრდილ” ბავშვს ბუასილი და ძვლების დაავადება 
არ დაემართებოდა. მიწაში გაზრდის წესი დასტურდება 
ქვემო ქართლშიც (გვათუა 1991, 78). 

ვფიქრობთ, ზემოაღნიშნული წესი თავდაპირველად 
მიწის კულტთან, ნაყოფიერების იდეასთან იყო დაკავში­
რებული, მაგრამ სამცხე-ჯავახეთში ასეთი გააზრება აღ­
არ გვხვდება და აკვანში მიწის დაფენას მხოლოდ პრაქტი­
კული მნიშვნელობა დარჩა.

საკვლევ რეგიონში მოწმდება დაავადებათა კლასიფი­
ცირება, რაც ითვალისწინებდა სნეულებათა ასაკობრივ 
კლასიფიკაციასაც, ანუ შეიძლება ცალკე “სპეციალობ­
ად” იქნას გამოყოფილი ბავშვთა დაავადებათა ხალხური 
მკურნალობის სისტემა, რაც აერთიანებს ბავშვებში გავ­
რცელებულ დაავადებათა ხალხურ ეტიოლოგიას, დიაგ­
ნოსტიკასა და მკურნალობას.

ეთნოგრაფიული მასალის საფუძველზე ჩანს, რომ მო­
სახლეობა განასხვავებდა უშუალოდ საბავშვო და ბავშვებ­
ში მეტად გავრცელებულ სნეულებებს. ამ უკანასკნელში 
აერთიანებდა – კანის, კუჭ-ნაწლავის, ყელ-ყურ ცხვირის 
და სხვა სნეულებათა ბავშვებში გავრცელებულ ფორმებს. 
ხოლო საბავშვო სნეულებებში გულისხობდა ბავშვები­
სათვის დამახასიათებელ სნეულებებს – “საყმაწვილოს”, 
რომელიც სმაცხე-ჯავახეთში, როგორც ჩანს, ბავშვობის 
ასაკში გამოვლენილ სპეციფიკურ დაავადებათა (სპაზ­
მოფილია, ეპილეფსია), თუ ამ დაავადებათა ზოგიერთი 



290

ფორმის კრებითი სახელია და აქ “დაქელვა” აღინიშნებო­
და (ჩირგაძე 2010, 62-63).

საყმაწვილო, როგორც სახელწოდებიდან ჩანს, ბავშვთა 
დაავადებათა კატეგორიას განეკუთვნება და ხალხური 
განმარტებით არის ავადმყოფობა, რომელიც ემართებათ 
ჩვილი ასაკიდან უმეტესად 7-8 წლამდე. გავრცელებული 
იყო უფრო თეთრ ბავშვებში. მის გამომწვევ მიზეზად აღ­
ნიშნულ რეგიონში მიაჩნდათ “ავი სული” “ავი ქარი” და 
“ცუდი”, “გლახა” – “ეშმაკების ჰაერი”. ამ დავადებისთვის 
დამახასიათებელი იყო: სიცხე, უმადობა, სიგამხდრე, გა­
მონაყარი, სილურჯე, კრუნჩხვები, “თვალების გამრუდე­
ბა” (სიელმე).

თანამედროვე სამედიცინო მონაცემების მიხედვით, 
საყმაწვილო ტუბერკულოზის გამოვლინების ერთ-ერთი 
ფორმაა ბავშვებში (ქართული ენის განმარტებითი ლექსი­
კონი 1986). საყმაწვილოს ახასიათებს ორგანიზმის კვების 
მოშლა და მიდრეკილება სხვადასხვა ორგანოს ქრონიკუ­
ლი ანთებებისადმი. გამოწვეულია აგრეთვე, ორგანიზმში 
კალციუმის ნაკლებობის შედეგად, მაღალი ტემპერატუ­
რის დროს ახასიათებს კრუნჩხვები. 

პროფილაქტიკის მიზნით საყმაწვილოსაგან დასაცა­
ვად საკვლევ რეგიონში ბავშვს ბალიშის ქვეშ ნახშირს, 
შავტარიან დანას ამოუდებდნენ. თუ საყმაწვილო დაემ­
ართებოდა, ბავშვებს აძლევდნენ კატაპარიას [Valeriana 
officinalis] ნაყენს. ბავშვს ძილის დროს შავ ნაჭერს გა­
დააფარებდნენ. ასევე მარცხენა ნეკის თითიდან სის­
ხლს გამოუღებდნენ და მოაწუწნინებდნენ. საყმაწვილოს 
“დახრჩოლებითაც” მკურნალობდნენ (ჩირგაძე 1988, 3). 
დასტურდება შელოცვითი მკურნალობა, რაც განსაკუთ­
რებულად ეფექტური იყო წამლებით მკურნალობის ფონ­
ზე. კომლპექსური მკურნალობა, სადაც გათვალისწინე­



291

ბული იყო დამამშვიდებელი (კატაპარია) და სხვა სახის 
მცენარეული თუ მინერალური ნივთიერებებით მკურ­
ნალობა, გულისხმობდა ფსიქოთერაპიულ ზემოქმედე­
ბასაც, რაც დადებითად მოქმედებდა საყმაწვილოს შემ­
თხვევაში.

რაც შეეხება ბავშვებში გავრცელებულ კანის, კუჭ-
ნაწლავის, ყელ-ყურ-ცხვირისა და სხვა სნეულებებს საკ­
ვლევ მოსახლეობაში ძირითადად ბუნებრივი საშუალ­
ებებით მკურნალობდნენ. გამოიყენებოდა სხვადასხვა 
მცენრეული, ცხოველური თუ ცხიმოვანი საშუალებები. 
ასე მაგალითად, სამკურნალო მცენარეებიდან ცნობი­
ლი იყო პიტნა [Mentha arvensis], ანწლი [Sambucus ebulus], 
მოცვი [Vaccinium murtillus], მარმიჭი [Vaccinium murtillus], 
მრავამძარღვა [Plantago major] და ა.შ. კანის დაავადებათა 
შემთხვევაში იყენებდნენ სხვადასხვა შემადგენლობის მა­
ლამოებს...

სამცხე-ჯავახეთში ბავშვთა დაავადებებში ხშირად 
დიფტერიას – “ხუნაგსაც” აერთიანებდნენ. ეს დაავადება 
დიდ ზიანს აყენებდა ბავშვებს და მას ხშირად სიკვდილიც 
მოსდევდა. ხალხური დაკვირვებით, “ხუნაგს” ახასიათ­
ებდა ტემპერატურის მომატება, ყელის ტკივილი და და­
ჩირქება. “ხუნაგი ცუდი ავადობაა, დაჩირქება იცის, ყელი 
შეიძლება გაეხვრიტოს, ძნელად იბრუნებს, ბავშვი ვერ 
ისუნთქებს” – გადმოგვცემს მთხრობელი (ჩირგაძე 1988, 
23). ხუნაგის სამკურნალოდ სხვადასხვა საშუალებებს მი­
მართავდნენ. ეფექტური იყო ყელზე თბილი კომპრესების 
დადება. კომპრესებს შემდეგნაირად აკეთებდნენ, მაგ., 
გამთბარ ერბოს ან „ბაქმაზს” (თუთის სქლად მოდუღებუ­
ლი წვენი) თუთის ტყლაპზე წაუსვამდნენ ან დაშაქრულ 
დედის რძეს წაუსვამდნენ მატყლზე, ბავშვს შემოადებ­
დნენ და შეუხვევდნენ. ყელზე შემოსადებად ხმარობდნენ 



292

აგრეთვე შაქარმოყრილ მოხარშულ თბილ ღვალოს [Rumex 
alpinus]. 

საკვლევ რეგიონში ბავშვებს ხშირად აწუხებდათ ტონ­
ზილიტი, რომელსაც ადგილობრივი მოსახლეობა “სასის 
ჩამოსვლას” ეძახდა. გამომწვევ მიზეზად გაციება მიაჩ­
ნდათ. სამკურნალოდ იყენებდნენ სხვადასხვა სახის სა­
შუალებებს; გამოსავლებად ტუხტის [Alteae], გვირილას 
[Leucanthemum vulgare] ნაყენებს, ამოსასმელად თუთის 
ბაქმაზს, იცოდნენ ასევე მარილდაყრილი ცერა თითის 
ამოსმა ყელში და “სასის აწევა”. ნუშისებრი ჯირკვლების 
ანალოგიური მეთოდი აღწერილი აქვს ექიმ ა. იაშვილს 
(Яшвили 1904, 12). 

როგორც ჩანს ასეთი მეთოდით ნუშისებრ ჯირკვლებს 
ჩირქოვანი საცობებისაგან ათავისუფლებდნენ.

ზემოგანხილული მასალის საფუძველზე უნდა ით­
ქვას, რომ საქორწინო წყვილის “გაკითხვის” ტრადიცია, 
რაც ქორწინებას უძღოდა წინ ხალხის მრავალსაუკუნოვ­
ანი გამოცდილების შედეგია და ჯანმრთელ შთამომავ­
ლობაზე ზრუნვის კუთხით დადებით როლს თამაშობდა 
გენეტიკურ დაავადებათა თავიდან აცილების თვალსაზ­
რისით.

სამცხე-ჯავახეთში პედიატრიის ხალხური ტრადიცი­
ები, რომელიც აერთიანებდა ნატუროპათიურ და მაგი­
ურ-რელიგიურ წესებსა და რიტუალებს დადებითად მოქ­
მედებდა ავადმყოფზე და ჯანმრთელი თაობის აღზრდას 
უწყობდა ხელს.

პირველ რიგში, ეს ეხება ჩვილ ბავშვთა კვებისა და 
მოვლის წესებს. დედის რძით კვების თავისუფალი რეჟი­
მი, ჰიგიენის დაცვის საშუალებანი – მიწიანი საფენები, მა­
რილის მოყრა, ცივ წყალში გავლება და ა.შ. ხელს უწყობდა 
ბავშვის საკვებით დაკმაყოფილებას, ნერვული სისტემის 



293

სიმშვიდეს და ორგანიზმის გაკაჟებას. იგივე უნდა ითქვას 
ბავშვთა დაავადებების მკურნალობის ხალხურ ტრადიცი­
ებზე, მაგ., ხუნაგისა და ტონზილიტის დროს სხვადასხვა 
სავლებებისა და კომპრესების გამოყენება...

ნერვული სისტემის გაღიზიანებით ცნობილი დაავად­
ების – საყმაწვილოს მაგიურ-რელიგიური საშუალებებით 
– შელოცვებითა და სხვადასხვა რიტუალებით მკურნალო­
ბის პრაქტიკა ავადმყოფზე დადებით ზემოქმედებას ახ­
დენდა.

სამცხე-ჯავახეთში დადასტურებული ბავშვთა დაავ­
ადებათა მკურნალობის ხალხური წესები, ავადმყოფის 
მოვლის ტრადიციები საინტერესოა გამოყენებითი სამე­
დიცინო ანთროპოლოგიის თვალსაზრისით და სათანადო 
აპრობირების შემდეგ, სავსებით დასაშვებია დაინერგოს 
თანამედროვე მედიცინაში.

დამოწმებული ლიტერატურა

იველაშვილი თ. (1987), საქორწინო წეს-ჩვეულებანი სამ­
ცხე-ჯავახეთში, თბილისი. 

წიგნი სააქიმოი (1936), თბილისი.
გვათუა ნ. (1991), სამცნიერო მოვლინების მასალები, (დმა­

ნისის რაიონი).
ქართული ენის განმარტებითი ლექსიკონი (1986), თბილი­

სი.
ჩირგაძე ნ. (1988), სამეცნიერო მივლინების მასალები, (ახ­

ალციხის რაიონი). 
ჩირგაძე ნ. (2010), სამცხე-ჯავახეთის ტრადიციული კულ­

ტურა, თბილისი.
Яшвили А. (1904), Народная медицина в Закавказском крае, 

Тф.



294

NINO CHIRGADZE

“FOLK PEDIATRICS”
(BASED ON THE ETHNOGRAPHIC MATERIALS 

FROM SAMTSKHE-JAVAKHETI)

In Samtskhe-Javakheti, folk traditions of pediatrics, combin-
ing naturopathic and magic-religious rules and rituals provided 
positive effect on the patient and contributed to development of 
healthy generation.

Primarily, this included rules of feeding and caring about the 
newborns. Free regime of breastfeeding, means of hygiene – earth 
pads, applying salt, rinsing in cold water etc. contributed to satis-
factory nourishing of a child, calmness of the nervous system and 
cold training. The same could be said about folk traditions of treat-
ment of the infantine diseases, e.g. in case of diphtheria and tonsil-
litis, applying of various gargles and compresses… 

Treatment of the disease of irritation of nervous system, known 
as childhood disease by magic-religious actions – incantations and 
various rituals positively affected the patient.

Folk rules of treatment of the children’s diseases, patient car-
ing traditions proven in Samtskhe-Javakheti are of interest, with 
respect of applied medical anthropology and after proper testing, 
could be accepted in contemporary medicine. 



295

ლუკა ფადიურაშვილი

წმინდა ადგილები და რიტუალური პრაქტიკა 
თანამედროვე ჩარგალში: მეხსიერება, 

სიმბოლოები და წესები

სტატიაში მიმოხილულია ჩარგლის თემში არსებულ 
სალოცავებისა და რიტუალურ პრაქტიკების თავისებუ­
რებები, სხვადასხვა თეორიულ მოდელებთან მიმართე­
ბით. კვლევის მიზანი იყო იმის გააზრება, თუ როგორია 
ჩარგლის თემის სალოცავების მნიშვნელობა მოსახლეობ­
ის აღქმაში თანამედროვე სოციოკულტურულ კონტექ­
სტში. ამავდროულად, მცდელობაა ხატის, არამხოლოდ 
რიტუალების აღსრულების ადგილის, ასევე ქცევითი 
მოდელებისა და რეგულაციების მდგენელის ფუნქცი­
ური გააზრება. კვლევა ჩატარდა 2025 წლის მარტ-აპ­
რილში, ასევე აღდგომის დღეებში მონაწილე-ჩართული 
დაკვირვების მეშვეობით. გამოყენებული იყო თვისებ­
რივი კვლევის მეთოდები: მონაწილე დაკვირვება, ნახევ­
რად სტრუქტუირებული ინტერვიუები. კვლევა ასევე 
მოიცავდა ავტოეთნოგრაფიასა და ვიზუალური ანთრო­
პოლოგიის (კერძოდ – ფოტოგრაფიის) მეთოდს. საველე 
სამუშაო ჩატარდა სოფლის სალოცავების, ეკლესიისა 
და სასაფლაოს ტერიტორიებზე, სადღესასწაულო პე­
რიოდში, რაც რელიგიური პრაქტიკის მრავალფეროვანი 
სურათის აღწერის შესაძლებლობას იძლეოდა. სტატიის 
მიზანი ჩარგლის თემის წმინდა ადგილების (ხატსალო­
ცავები, სულაკურდღელა, სასაფლაო...) და რიტუალური 
პრაქტიკის თანამედროვე სურათის მრავალწახნაგოვა­
ნი თეორიული პერსპექტივებით შემოთავაზებაა, მრა­
ვალფეროვანი ეთნოგრაფიული მასალის გააზრების­



296

თვის სხვადასხვა ავტორის თეორიული მოდელებისა და 
კონცეფციების დახმარება აღმოჩნდა საჭირო. კერძოდ, 
ვეყრდნობი პიერ ნორას “მეხსიერების ადგილებს” (Nora 
1989) სალოცავის ტერიტორიის მეხსიერების საცავად 
გააზრებისთვის; იან ასმანის “კოლექტიური მეხსიერება 
და კულტურული იდენტობას” (Assman 1995) იდენტობი­
სა და მეხსიერების ადგილების ურთიერთმიმართების 
ანალიზისთვის; ქეთევან ხუციშვილის “მეხსიერების ად­
გილების ტრანსფორმაციას” (ხუციშვილი 2024) ჯგუ­
ფის საბჭოთა და დღევანდელი მეხსიერებებისა და მა­
თი სალოცავებთან ურთიერთმიმართების შედარების 
ანალიზისთვის; პიერ ბურდიეს კონცეფცია “ჰაბიტუსი” 
(Navarro 2006) თემის ქცევის წესების გააზრებისთვის, 
როგორც საკრალური ადგილების შიგნით, ასევე გარეთ. 
ს.მ. ლოუს სოციალური, სიმბოლური და “განსხეულებ­
ული” (embodied) განცდილი პროცესების მიერ სივრცის 
ადგილად ქცევის თეორია (Low 2009) ახალი სალოცავი 
სივრცის ფორმირების ანალიზისთვის. 

ქართულ ლიტერატურაში ძირითად ტექსტად დავეყ­
რდენი სერგი მაკალათიას “ფშავს” (მაკალათია 1985), 
რამდენადაც იგი იძლევა რეგიონის სრულ ეთნოგრაფი­
ულ სურათს, რიტუალური თუ სოციალური პრაქტიკე­
ბის დეტალურ აღწერასა და მაგალითებს, რაც ჩარგლის 
თემზეც ვრცელდებოდა. სალოცავების შესახებ სიღ­
რმისეული ცნობებისთვის, დავამუშავე ვერა ბარდავე­
ლიძის წიგნი “საქართველოს მთიანეთის ტრადიციული 
საზოგადოებრივ-საკულტო ძეგლები. ტომი 1. ფშავი” 
(ბარდაველიძე 1974), სადაც აღწერილი და დასურათე­
ბულია სოფელ ჩარგლის ყველა ძირითადი სალოცავი; 
ალექსანდრე ოჩიაურის “ქართული დღეობები აღმოსავ­
ლეთ საქართველოს მთიანეთში” (ოჩიაური 1991), გურამ 



297

ქერაშვილის „ფხოვი და ფხოველნი” (ქერაშვილი 2023) 
და გიორგი თედორაძის „ხუთი წელი ფშავ-ხევსურეთში” 
(თედორაძე 1930).

ისტორიულად ჩარგლის თემი ფშავის მოსახლეობის 
მნიშვნელოვან ნაწილს მოიცავდა. ადმინისტრაციული 
დაქვემდებარების საჭიროებიდან გამომდინარე, ფშა­
ვის ისტორიული თემების სხვადასხვა წარმომადგენელ­
თა ტერიტორიული პრინციპით გაერთიანება მოხდა. სა­
ბოლოოდ კი ორი ახალი თემი ჩამოყალიბდა – ჩარგლის 
და მაღაროსკარის. როდესაც ბუდეფშავიდან ჩარგალში 
მიგრაცია დაიწყო (XVII), პირველები აქ ცაბაურთიდან 
წამოსული გოგოჭურები დასახლდნენ. ახალი სამოსახ­
ლოს – ჩარგლის სახელწოდება კი იმ მამაკაცის სახელს 
უკავშირდება, რომელიც ცაბაურთიდან პირველი ჩამო­
სახლდა. (ბარდაველიძე 1974, 12). გადმოცემის მიხედ­
ვით, ჩარგალი ადამიანი ყოფილა, რომელიც ცაბაურთა­
დან გადმოსულა და ამ სოფელსაც ჩარგალი დარქმევია. 
ჩარგლის მეზობელი ნასოფლარი აფხუშო ძლიერი სოფე­
ლი იყო, დიდი ეკონომიკითა და მოსახლეობით. ლეკების 
შემოსევის შემდეგ ხალხმა გადასახლება დაიწყო. (მაკა­
ლათია 1985, 119). დღეს სოფელი სრულიად “გატყევებუ­
ლია”, ხოლო ბოლო ოჯახებიც ჩარგალში გადმოვიდნენ 
საცხოვრებლად. ჩარგლელები და აფხუშოელები ერთად 
ებრძოდნენ ლეკებს, რაც შეიძლება ითქვას, რომ ერთ-
ერთი მიზეზია, რის გამოც ჩარგლელები აფხუშოს ერთ 
თემად მოიაზრებენ. ჩარგლის ძირითადი მოსახლეობა, 
რომლებიც ძირად გოგოჭურები იყვნენ, ცაბაურთის მთა­
ვარანგელოზის შთამომავლებად მოიხსენიებიან. ისინი 
დიდ დღესასწაულებზე ცაბაურთაში მიდიოდნენ და სა­
თემო ხატს ემსახურებოდნენ. მიცვალებულებს საგვარე­
ულო სასაფლაოებზე კრძალავდნენ.



298

ბარდაველიძის მიხედვით, ჯვარ-ხატები საზოგადო­
ებრივ-საკულტო ცენტრებს წარმოადგენს. მისი მტკიცე­
ბით, აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთიდან ფშავში 
სალოცავების პრაქტიკა ყველაზე მეტადაა განვითარე­
ბული (ბარდაველიძე 1974, 9). ჯვარი და ხატი სინონიმე­
ბია და აღნიშნავდა, როგორც ამა თუ იმ ტომისა და თემის 
მფარველ ღვთისშვილებს, ისე მათ მიწიერ სამყოფელს. 
(ბარდაველიძე 1974, 11). ალ. ოჩიაური ჩარგლის მეორეხ­
არისხოვანი სასოფლო ხატებს ასახელებს: ლაშარის ჯვა­
რი, თამარ ნეფე და “ხთიშობელი”. იგი ჩარგალს ძალიან 
დაფანტულ სოფლად მოიხსენიებს, სადაც თითო-ოროლა 
კომლი დგას. გ. ქერაშვილის და ალ. ოჩიაურის აღწერები 
მსგავსია. მათი აღწერით სოფლის შუაში სამივე სალოცავი 
ერთმანეთთან ახლოსაა (ოჩიაური 1991, 255-257; ქერაშ­
ვილი 2023, 141-144).

აღსანიშნავია, რომ ჩარგლის, აფხუშოსა და სხვა ქვემო 
სოფლების ტერიტორიაზე შემორჩენილია უძველესი ნაგე­
ბობები, რომლებსაც შემდეგ ჩამოსახლებული მოსახლე­
ობა უბრალოდ „წინა კაცთა ნაგებს” უწოდებდა და მეტი 
მათ შესახებ არაფერი იცოდა (ქერაშვილი 2023, 141).

ჩარგლის სასაფლაოს ზემოთ, ხატ-სალოცავების ნა­
გებობების ნანგრევებიდან ოდნავ მოშორებით იდგა 
ლოდებით ნაგები ციხის ნაშალი, რომელსაც ხალხი „სუ­
ლა-კურდღელას” უწოდებდა. მიმდებარედ იყო პატარა 
სამლოცველოს ნიში, სხვა ნაგებობებზე უკეთესად შე­
მონახული. სულა და კურდღელა გოგოჭურები ყოფილან 
და ჩარგალში ცხოვრობდნენ (ხიზანაშვილი 2018, 55- 57). 
ქერაშვილის მიხედვით, შემთხვევითობას არ წარმოად­
გენს სულა-კურდღელას ნასახლარში “ნიშის დგმობა და 
მისი სალოცავად გადაქცევა”, რამდენადაც გოგოჭურების 
თემს ასეთი „ჩვევაც” ჰქონდა. 



299

აღმოჩნდა, რომ ყველა ის ნაგებობა, რომლებიც ვ. 
ბარდაველიძესთან დეტალურადაა აღწერილი კვლავაც 
დგას, ზოგი მცირედით სახეცვლილი ბუნების ზემოქ­
მედების შედეგად, თუმცა ფუნდამენტები უცვლელია. 
შეიძლება ითქვას, რომ პირიქით, ნაგებობებს დაემატა 
ახალი ელემენტები, ბოლო წლებში დაიდგა ჯვრები, გა­
რემონტდა ღვთიშობლის ხატის შენობა, აღდგა დროშის 
საბრძანისი, დაიდგა თანამედროვე ტიპის საზარე და 
ა.შ. თუმცა, ამავდროულად, სახე იცვალა ზოგიერთი ნა­
გებობის ფუნქციამაც (ბეღელი, სულაკურდღელა). იმის 
მიუხედავად რომ ისინი დღემდე “წმინდა ადგილებად” 
მოიხსენიება, რიტუალური პროცესიის ცენტრი დედაღ­
ვთიშობლის ხატშია ლოკალიზებული. აღსანიშნავია, რომ 
იგი ყველაზე თვალსაჩინოდაცაა შემოღობილი. მთხრო­
ბელთათვის ჩარგალი მათი სამშობლოა, ხოლო სალოცა­
ვი სახლი. ერთ-ერთი მთხრობელი თვლის, რომ სალოცავი 
სამშობლოზე წინ უნდა მოიხსენიოს, რადგან სალოცავში 
როცა მიდის, ყველაფერს ივიწყებს გარდა „ამ დალოცვი­
ლი ადგილისა” და მხოლოდ მათზე ფიქრობს – „უფალი 
ღმერთი და დედაღვთისმშობელი – ჩარგლის მფარველი 
ანგელოზი”.

ბავშვობაში რამდენიმე დღეობაზე ვარ ნამყოფი და 
დღემდე შემომრჩა ბუნდოვანი მოგონებები. მახსოვს, პირ­
ველად ნახევარი სოფელი როგორ წავედით აფხუშოს სა­
ლოცავში. ის ადგილები ადგილობრივებისთვის იმდენად 
წმინდად ითვლებოდა, რომ ხალხი მდინარის წყალს იყენ­
ებდა სასმელად. მეც პირველად და ჯერჯერობით უკანას­
კნელად, შიშით და მოწიწებით გავსინჯე მდინარის წყალი. 
სხვა გზა არც მქონდა. გზაზე პირველად ვნახე პატარა 
გველი. და, დღეს, როგორც მაგონდება, ერთგვარი პილიგ­
რიმობა იყო მთლიანი გზა სალოცავამდე. პირველად ას­



300

ვლისას ბევრი ახალი რამის გაკეთება, საგნებზე დაკვირ­
ვება, გადალახვა და რეფლექსია გიწევს ასეთი პროცესიის 
წინ. ხევისბერი უტყვად მიდიოდა წინ. რიტუალიდან ბევრი 
არაფერი მახსოვს – მხოლოდ გზა. ალბათ, ეს გზა იყო გან­
საკუთრებულად მნიშვნელოვანი, როგორც ცაბაურთაში, 
ასევე აფხუშოში. იქნებ, განგებ არის ჩაფიქრებული, რომ 
ადამიანებმა რაღაც გზა სალოცავამდე ფიზიკური დატ­
ვირთვით, დაღლით, ფიქრში გაიარონ. მიუხედავად იმისა 
რომ ჩარგლელები მოლაპარაკე ხალხი არიან, გზაში არ 
მახსოვს ხმაური და სიცილი. ყველამ იცის ქცევის წესე­
ბი, უთქმელად აღიარებენ, რომ არსებობს რაღაც ზღვა­
რი თავშექცევის და გართობის, რაც არ უნდა გადაილახოს 
და, სანამ სალოცავის ტერიტორიას მიაღწევ უკვე გზიდან­
ვე ძალაში შედის ქცევის ამგვარი წესები.

მახსოვს ცაბაურთობის ერთ დღეს გავარკვიეთ რომ 
ერთი ნათესავი გამქრალიყო. მთელი დღე გავიდა ისე რომ 
ვერ მოვძებნეთ. საღამოს გამოჩნდა, ჯერ კიდევ მთვრა­
ლი. თურმე ხატში ასულა გაუფრთხილებლად, შესულა ნა­
გებობაში და დაუთვალიერებია. დღემდე მახსოვს ხალხის 
რეაქცია. როგორ შეშინდნენ ამ ამბის მოსმენისას. უფრო 
მოხუცებმა თქვეს – ახლა მხოლოდ უნდა ილოცოს და ის 
თუ უშველის რომ ხატისთვის საქმე აკეთოსო. ამოვიდეს 
ზაფხულობით და ხევისბერებს დაეხმაროს სახატო საქმის 
შესრულებაში, რათა ცოდვები გამოისყიდოსო. მერე მოჰ­
ყვნენ ამბავს, რომელიც ნათლად მაქვს ჩაბეჭდილი გონე­
ბაში. ერთ კაცს გაუძარცვია ცაბაურთის სალოცავი. უცებ 
მოიღრუბლა, გაწვიმდა. სანამ გორიდან ჩამოვიდოდა, შუა 
გზაში მეხმა დაარტყა და იქვე მოკლა. ის განძეულობა კი 
მალევე დააბრუნეს საცავში. ასეთი ამბავი ყველა მთხრო­
ბელმა იცის, მეხის დაცემა და ავარია ხატის სასჯელის 
ყველაზე ხშირი სახეებია.



301

წმინდა ადგილები (სალოცავები, სასაფლაო, მამაპაპის 
ნასახლარები, სულაკურდღელა), როგორც მეხსიერების 
ადგილები კონკრეტულ კონტექსტებში იჩენს თავს. პიერ 
ნორას მიხედვით, მეხსიერების ადგილები ისტორიისა და 
მეხსიერების ინტერაქციის შედეგად იქმნება. მათი მთა­
ვარი ფუნქციაა არამატერიალურის მატერიალიზაცია მო­
ახდინონ და შეაჩერონ დავიწყების პროცესი (ხუციშვილი 
2021, 198-201). ჩარგლელებისთვის წმინდა ადგილები გან­
საკუთრებულად მნიშვნელოვან სივრცეებშია ლოკალიზე­
ბული და მრავალგვარ მოგონებებთანაა დაკავშირებული. 
მეხსიერება არაერთგვაროვანი, არათანმიმდევრული და 
ზოგჯერ ურთიერთგამომრიცხავიცაა (მაგ. სულა-კურ­
დღელას შესახებ), თუმცა საბაზისო ელემენტები, რომლე­
ბიც ფუნქციურია მნიშვნელობებს დღესაც ატარებს.

ერთ-ერთი მთხრობელი სალოცავს განმარტავს, რო­
გორც „უფლის სახური”, „ანგელოზი” და „წინაპრებისგან 
დატოვებული ადათ-წესი”, რომლის მეშვეობითაც ადამი­
ანი უფალთან და ანგელოზებთან ურთიერთობს. წმინდა 
ადგილი ხელშეუხებელია, მისი შებილწვა დაუშვებელია. 
სასაფლაოები, ნასახლარები და ნანგრევებიც წმინდა ად­
გილებად ითვლება – ეს არის მამა-პაპისეულად წმინდად 
შენახული სივრცეები, რომლებსაც საუკუნოვანი ისტო­
რია აქვს და ადათ-წესების მიხედვით უვლიან.

ჩარგლელებისთვის სოფლის, ადგილის სალოცავები 
განსაკუთრებით მნიშვნელოვანია. “აი თავისებური ღვთი­
ური ძალა აქვს, სიამოვნებაა, სულიერად ისვენებ, რწმენით 
რომ ხარ ადამიანი. [მნიშვნელოვანია] იმიტო რო ის შენია 
პირველრიგში, შენი ოჯახია იგივე, მფარველი ანგელოზია 
ახლოსაა შენთან, როგორც შენი ნათესავი, აი მფარველი 
ანგელოზია, ჩარგლის დედაღვთიშობელი.” ერთ-ერთი ინ­
ფორმანტი, რომელიც თბილისში ცხოვრობს, შაბათ-კვი­



302

რას მაინც რეგულარულად ადის ჩარგალში. დღეობებზე 
ყოველთვის ახერხებს ჩასვლას და დასწრებას და ეს მის­
თვის ნიშნავს ღვთიური ძალის აღქმას, სულიერად დასვე­
ნებასა და რწმენის გაძლიერებას. ჩარგლის სალოცავზე 
ასვლა მნიშვნელოვანია, რადგან მფარველი ანგელოზი 
მასთან ახლოსაა.

საინტერესოა, რომ ზოგიერთი სახელწოდება სხვა­
დასხვა მთხრობელთან განსხვავებულად გვხვდება: 
საღვთო, სამღვთო; მკვრივი, კვრივი; მარიამობა, მარი­
ანობა… მთხრობელთა ნაწილი წმინდა ადგილად სალო­
ცავის მიმდებარე ტერიტორიას განიხილავს. ჩამოთ­
ვლიან შემდეგს: თამარ მეფის ნიში, გოგოჭურების ნიში 
„ფშავის გოგოჭურები იყვნენ, ზოგადად ხევსურები არი­
ან (გოგოჭურები), მარა ესენი ფშავის არიან”, წმინდა გი­
ორგის სახელობის ეკლესია, სულა-კურდღელა: „სულა-
კურდღელაზე ძმები იყვნენ ეგ ვიცი” . „სულა-კურდღელა 
უძლიერესი ხალხი იყო. აქ შებმიან მტრებს. მაგათი შიშით 
ხალხი ვერ დადიოდა. ნაბდებს ამოაკრავდნენ ცხენებს და 
ისე გაივლიდნენ. ისეთი ძლიერები იყვნენ”. სხვა მთხრო­
ბელების განმარტებით, სულა-კურდღელა უძველესი 
წმინდა ადგილია, სადაც შენობა იყო და ინახებოდა სა­
ლოცავისთვის საჭირო ნივთები. იქ ცხოვრობდა პირი სა­
ხელად კურდღელა, რომელიც როგორც ჩანს, მართავდა 
სალოცავს და ზრუნავდა მის სიწმინდეზე. მისივე თქმით, 
ამჟამად აღარავინ იყენებს ამ ადგილს და მხოლოდ სან­
თლებს ანთებენ. სხვები ამბობენ, რომ წმინდა ადგილები 
სალოცავის მიმდებარე ტერიტორიაა, რომელსაც ასევე 
მძიმე ადგილებს უწოდებენ. არის ადგილები, სადაც შეს­
ვლა ხევისბერსაც კი არ შეუძლია (მკვირვები/კვრივები). 
ერთ-ერთი მთხრობელი წმინდა ადგილს „ხელშეუხებელ 
ადგილად” განმარტავს, რომელსაც უფლის გარდა არავ­



303

ინ ეკარება. მისი თქმით, წმინდა ადგილებს განეკუთვნე­
ბა საფლავებიც, მიცვალებულთა ადგილები, ნასახლარე­
ბი და ნანგრევები. 

ჩარგლის მიღმა აღსანიშნავია აფხუშოს სალოცავიც. 
აფხუშოზე ხევისბერის შვილმა მომითხრო – მოსახლეობ­
ამ დატოვა სოფელი, გადმოვიდა ჩარგალში და სხვა მიმ­
დებარე სოფლებში. უპირველესად – გზის გამო. ხეობაში 
შესვლა საკმაოდ რთული ყოფილა. მიუხედავად იმისა, 
რომ ჩარგლიდანვე ძალიან ახლოსაა, მოსახლეობის­
თვის უგზოობა განსაკუთრებულ დისკომფორტს ქმნიდა. 
რთული იყო მანქანით სიარული, საჭირო მასალის, საკ­
ვების ატანა, საქონლის მოვლა. დღეს კი მხოლოდ ნასახ­
ლარები არასრული ფორმითაა დარჩენილი – “თითქმის 
სულ გატყევებულია”. ამის მიუხედავად, აფხუშოს ხატს 
დღემდე აქვს ფუნქცია შემორჩენილი და, ისევე როგორც 
ჩარგლის სხვა სალოცავებში, მოსახლეობა იქაც დადის 
სალოცავად. სხვა მთხრობელთა მიხედვით, აფხუშო ის­
ტორიული სოფელია, საიდანაც ხალხი გამოიხიზნა კო­
ლექტივიზაციის პერიოდში.

ასმანის მიხედვით, არ არსებობს მეხსიერება, რომელ­
საც წარსულის კონსერვაცია შეუძლია. აკულტურული 
მეხსიერება ფუნქციონირებს რეკონსტრუქციის გზით, 
რაც ცოდნას ყოველთვის უკავშირებს თანამედროვე, აქ­
ტუალურ სიტუაციასა და მდგომარეობას (Assmann 1995, 
130). მასალიდან გამომდინარე, შეიძლება ითქვას რომ 
ისტორიული ფაქტებიც კი მთხრობელთა მხრიდან ინ­
ტერპრეტირებულია, თუმცა აქტუალობის მქონე ცოდნა 
ბაზისურად უცვლელია, მაგალითად: ისტორიული ანტა­
გონისტების არდავიწყება – ზურაბ ერისთავი, აფციაური; 
ხატის სასჯელის ფორმები – ავარია, მეხი, მემკვიდრეების 
დაწყევლა; ხატში მოქცევის წესები.



304

სალოცავის ფორმირების, როგორც გამონაკლისის 
შესახებ ერთ-ერთი მთხრობელისგან შევიტყვე: „მე მაქ­
ვს (სალოცავი ადგილი), მამამ მოჭრა იფნი, ცხონებული, 
არ შეიძლებოდა, დედა ეჩხუბა, მერე დავრგე იქ კუთხეში, 
კრამიტი მიგია, კოჭთსათქომი. დიყელადან რო მოდიოდ­
ნენ, მანდ ასვენებდნენ დროშას, სოლომონმა გაიხსენა 
(ძველი ხევისბერი), ცხონებულმა. დარიკომ ნახა სიზმარი, 
ჩემმა ცოლმა სოფიკო ჩემი ბალღი და გიორგი ვერ გამო­
დიოდნენ, ნახა ხბო. წავედი გომეწარში ვიყიდე ხბო, წამო­
ვედი და დაკლა ცხონებულმა სოლომონმა. ადგილი მაქვს 
მე და უნდა გავაკეთო ახლა, მასალაც ამოტანილი მააქვს. 
ხევისბერმა (ამჟამინდელმა) საკლავი უნდა დაკლას”. 

როგორც სალოცავის ნიშის შექმნას (რომელიც წმინ­
და ადგილიდან ქვის გადმოტანით და დაბრძანებით ხდე­
ბა), ნებისმიერი ტიპის სალოცავის ნაგებობის აშენებას 
გარკვეული სიმბოლური კონტექსტი უნდა ახლავდეს თან. 
ამის მიღმა, არსებობს ერთგვარი ლოგიკა თუ რამდენად 
წმინდად, ან მძიმედ (კვრივი) ჩაითვლება ეს ადგილები და 
იგი განისაზღვრება, რიტუალების ტიპის, სიმძიმის, მნიშ­
ვნელობის, ხევისბერებისა და სხვა მსახურთა წვლილით, 
რომელიც რიტუალის აღმსრულებელთა ცოცხალ მეხსი­
ერებაშია შემორჩენილი.

ერთ-ერთი მთხრობელი ახალ ხატზე მიამბობს, რომე­
ლიც წმინდა (სალოცავების) ტერიტორიაზეა განთავსე­
ბული: „ბოლო პერიოდში დროშის საბრძანისი, სადასტუ­
რო აშენდა. ჩვენ ჩარგლელებმა ავაშენეთ. ამისი ბიძა იყო 
მაშინ ხევისბერი. ივანე რაზიკაშვილი. იქა წერია რომელი 
წელი იყო. 96. იქა წერია... ეგ ეხლა უახლესი შენობაა. ჩვე­
ულებრივი ქვის შენობაა, დღევანდელი სტილით აშენებ­
ული ცემენტით. კირით და რაღაცით, არა. თუნუქი დაფა­
რებულია”.



305

წარსულის სახეხატები და “გახსენებული ცოდნა” (rec-
ollected knowledge) გადაეცემა და შენარჩუნებულია რიტუ­
ალური პერფორმანსის გზით, ხოლო ამ პერფორმატიული 
მეხსიერების ბუნება სხეულებრივია (Connerton 1989, 1). 
კულტურული მეხსიერება ინახავს ცოდნას, რომლის სა­
შუალებითაც ჯგუფი ავითარებს ერთანობისა და უნიკალ­
ურობის თვითაღქმას. ამის მანიფესტაციას წარმოადგენს 
ჯგუფის იდენტიფიკატორული განსაზღვრებები. (Assmann 
1995, 130). ასეთი განსაზღვრებები ხშირად პოზიტიურ და 
ნეგატიურ მნიშვნელობებს ატარებს, მაგალითისთვის მო­
ვიყვან ფრაზებს, როგორიცაა ” ჩვენ ასეთები ვართ”, “ეს 
ჩვენში არაა”, „ჩვენთან ასე იციან”.

შესაწირის შესახებ მთხრობელი ამბოს: „ჩვენთან ასე 
იციან. შესაწირი თუ რამე გაქვს. აი დავუშვათ ავარია გა­
აკეთა და გადარჩა, რახან გადარჩა, მე საკლავს ვკლავ. 
შვილი შვილიშვილი, ცოლი და მეზობელი, მეგობარი, რო 
შევუთქვავ ეგარი შეთქმა. იტყვი რო შობას დავკლავ, გი­
ორგობას დაკვლავ. ხევისბერმა უნდა დაკლას, საკლავი 
უნდა დაკლას, აბა რა.”

ახალგაზრდების ჩართულობაზე ლაპარაკისას მთხრო­
ბელები ამბობენ რომ კარგი ახალგაზრდობაა, დაინტერე­
სებული. მათ სწამთ და სჯერათ. ლოცულობენ კიდეც და 
დოღსაც მართავენ. „როცა არი მარიანობა, ან კიდე საღ­
ვთო როცაა, სოფლის საღვთო. იქ ავდივართ და ვლოცუ­
ლობთ ხევისბერთან ერთად. მარიანობას იკვლება საკლა­
ვი. იქ არი მთავარანგელოზის ნიში”. მიუხედავად იმისა, 
რომ გარკვეულ პერიოდში ახალგაზრდების ჩართულობა 
შემცირდა, როგორც ამბობენ: „ეხლა შემოტრიალდა, შე­
მობრუნდა... არავინ უარს არ ამბობს”. ახალგაზრდები 
ჩართული არიან როგორც დახმარების, ისე დღესასწაულ­
ების ორგანიზებისას. მთხრობელთა აზრით, უფროსებთან 



306

ურთიერთობა და მათი მოსმენა ხელს უწყობს ახალგაზ­
რდების დაინტერესებას.

ხევისბერს ჰყავს რამდენიმე დამხმარე შერჩეული. 
ერთ-ერთი მთხრობელი მიამბობს, რომ როცა ჩარგალშია, 
მასაც ავალებს ხევისბერი რაღაც საქმეებს. მისი თქმით, 
ხევისბერი გრძნობს, ვის სჯერა და სწამს და მხოლოდ 
ასეთ ადამიანს იყენებს გვერდით. მთხრობელები აღნიშ­
ნავენ, რომ მთლიანობაში ხევისბერი და ხალხი ზრუნავს 
სალოცავზე. თუ რაიმე დასჭირდება, ხევისბერი ურეკავს 
ხალხს. შემდეგ ფულს აგროვებენ და სამუშაოს ასრულე­
ბენ. მაგალითის სახით მოყვანილია სალოცავის გადახურ­
ვა, აღდგენა და ა.შ.:

“ჩვენ თვითონ ვაკეთებთ რაღაცა გვჭირდება, ხალხს 
დავუძახებთ, რაღაცა დაგვჭირდება, ფულსაც მოვკრე­
ფავთ რაღაცა შესაჭირი არის, ხევისბერი გვაძლევს და 
ვასრულებთ…აღვადგინეთ, დროშის საბრძანისი ავაშენ­
ეთ. და ეგეთ წვრილმანებს .. აი რო არ დაიკარგოს, მაინც 
რაღაცას ვცდილობთ, ხალხიც გვეხმარება”.

ჩარგლის თემისთვის ხატის ბუნება ავტორიტეტულია. 
არსებობს გარკვეული წესები, ტაბუები და შეზღუდვები, 
რომლებიც მოსახლეობამ უნდა დაიცვას, წინააღმდეგ შემ­
თხვევაში კი ამას სალოცავის მხრიდან რეაქცია – სასჯელი 
მოჰყვება. ზოგჯერ სასჯელი დამიზეზებაში გამოიხატება. 
მასალაზე დაკვირვებით შეიძლება ითქვას, რომ დამიზე­
ზებას ინფორმანტები შედარებით მსუბუქ სასჯელს ეძახი­
ან. მისი გამოსყიდვა კი კონკრეტული ფორმით, საკლავის 
შეწირვითა და ლოცვით (ზოგჯერ სხვადასხვა სამუშაოს 
შესრულებით ხატში) უპირობო ვალდებულებაა. ხატის 
გაწყრომა ჩარგლელების თქმით დამიზეზებაში გამოიხატ­
ება. დამიზეზების შედეგს ასე ხსნიან „არ გემართება ხე­
ლი, მერე ათასი რამე რაღაცა ხიფათში ხარ უბედურებაში 



307

ხარ, ხელი გეშლება ყველა საქმეში და სანამ საპატიოს არ 
მიიტან არ შეევედრები, მაქამდე შვება არა გაქვს, გრძნობ 
რა თვითონაც”.

მთხრობელი იხსენებს შემთხვევებს, როცა ხატმა ად­
ამიანი დასაჯა: „სიძე იყო მოსული ცაბაურთას, მთვრალი, 
რა არიო რას ლოცულობთ მთებშიო, რას ეძებთო, რას ნა­
ხულობთ, მანახეთ ერთიო. გაჩერდიო ხევისბერმა, არ შე­
იძლება ეგეთი ლაპარაკიო. არ მოისვენა. უძველესი ხეებია 
იქ, საუკუნის ხეები გამხმარი ტოტებით. იმის ქვეშ დაწო­
ლილა... ჩამოვარდნილა ეს ტოტი და სუ თავში ჰქონდა 
ჩარჭობილი....”

ხატის ტერიტორიაზე შემდეგი წესების დაცვაა აუც­
ილებელი, რაც მოიცავს სხვადასხვა ტიპის შეზღუდვას – 
„არ უნდა შეიგინო სალოცავში, სიგარეტი არ უნდა გააბ­
ოლო, არ უნდა მოწიო, არ უნდა იმრუშო, ახლომახლო არ 
უნდა გაეკარო. იქ არი წმინდა ადგილი, თუ რაღაცა გაქვს 
ნაჭამი ღორის ხორცი, რაღაც ურთიერთობა ქალებთან, იქ 
არ უნდა მიხვიდე. ერთი ორი კვირა მარხვა უნდა დაიჭირო 
ყველა ამბავში.” 

ჩარგალში ქალებისთვის „სარიდვალ” – აკრძალულ ად­
გილებს, განმარტავს: „სასაფლაოს გამოუვლი 60 მეტრა 
ჩემკენ და არც ქალი და არც მიცვალებულის გავლა არ შე­
იძლებოდა. დედათწესზე მყოფი ქალის გავლა არ შეიძლე­
ბოდა”. „მიგრიაულთაში, გოგოლაურთაში სასაფლაოები 
ხატთანაა. გვერდითაა. მარა აქ ჩარგალში ტირილი შეიძ­
ლება და იქ ისეთი ძლიერი სალოცავია რო ტირილი არ შე­
იძლება. ვერა ტირიან რო მიასვენებენ მიცვალებულს ვერა 
ტირიან. ის ტერიტორია არი სალოცავის. ტირილი სახლში 
შეიძლება და ათიოდე კაცი რო გაასვენებს, ქალები გაყვე­
ბიან, მიეხმარებიან სუფრის გაშლაში მარა ხმის ამოღება 
არ შეიძლება”.



308

კონკრეტულ დღეებში გარკვეული ქმედებებია აკ­
რძალული – მაგალითად, ფრჩხილების დაჭრა. დღეობის 
დროს ბევრი რამ იკრძალება. თუმცა, მთხრობელთა ნა­
წილის აზრით, ზოგი მათგანი „მოგონილია ალბათ”. რა­
თა, „ახალგაზრდა მორჩილად იყოს”, „ზოგი რაღაცების 
ვრწმუნდები რო არარი, მოგონილია ალბათ, აი ახალგაზ­
რდამ არ ისა ქნას, მორჩილად იყოს, ზოგი რაღაც მოგო­
ნილია.”

ქალებს ეკრძალებათ ხატის შიდა ტერიტორიაზე 
შესვლა და ბავშვობიდან იციან რომ ახლოსაც კი არ უნ­
და მივიდნენ. ხევისბერის თქმით, ქალი არ შედის სა­
ლოცავის შიდა წრეში, თუმცა ის ამზადებს სუფრას, ქა­
დაპურს და სხვა წვლილს იღებს რიტუალში. თუ ქალი 
დედათაწესშია, არ შეიძლება სალოცავისთვის ქადა­
პურის მომზადება. ასევე ქალისთვის განსაზღვრულია 
კონკრეტული საზღვარი, რომლის იქით გადაბიჯება 
დაუშვებელია.

ჩარგლის სალოცავების ტერიტორია შეგვიძლია დავ­
ყოთ პირობით ზონებად. პირველი ზონა მკვრივი (კვრივი), 
რომელშიც თავად ხევისბერსაც არ შეუძლია შესვლა, რად­
განაც ითვლება რომ გამორჩეულად მძიმე ადგილია. ისეთი 
სიმძიმის რიტუალია ჩატარებული (ან განძია დაფლული), 
რომ ხევისბერი მხოლოდ შორიდან აპკურებს საკურთხ 
წვეთებს. მეორე ზონა პატარა იფნის ტყეს მოიცავს, რო­
მელიც მესერითაა შემოღობილი. შუაში არის სალოცავი 
ნაგებობა, ჯვარი, პატარა რკინის მაგიდა. ამ შენობაშიც, 
რომელიც ხატის საცავს წარმოადგენს, ხევისბერის გარე­
შე ვერავინ შედის. აქ ინახება სარიტუალო ნივთები, სხვა­
დასხვა საკრალური მნიშვნელობის საგნები, ქვაბები, ხა­
ტები, ჯვრები, დროშა და ა.შ. ასევე შეწირული საგნები, 
როგორიც აღმოჩნდა მაგალითად, კლასიკური ფანდური. 



309

ეს საგნები შეიძლება ითქვას, რომ სარიტუალო პროცე­
სიის სიმბოლოები, ტერნერის მიხედვით “უმცირესი ერ­
თეულებია”. მესამე ზონა მთლიანად მოიცავს მთის ფერ­
დობს, სადაც ფუნქციურადაა განაწილებული ადგილები. 
ქვემოთ მხარეს სასაფლაო და ეკლესიის ტერიტორიაა. ზე­
მოდან კი საჯარე, ბეღელი, სულა-კურდღელას ნასახლარი 
და ა.შ. ეს ნაგებობები არაა შემოსაზღვრული. არსად არაა 
დატანილი გაფრთხილება, რომ გავლა არ შეიძლება. ფერ­
დობის მთლიანი ნაწილი წმინდად ითვლება, ამიტომ ქალის 
ახლოს მისვლა სასურველი არაა. შეიძლება ითქვას, რომ 
დღეობებზე ადგილების დაკავება მაცხოვრებლების მხრი­
დან დამოკიდებულია მათში განსხეულებული ისტორიულ 
და კულტურულ მეხსიერებაზე, რამდენადაც ამ სივრცეებ­
ში არსადაა წარმოდგენილი მინიშნება თუ სადაა რეალური 
ზღურბლი ქალისთვის. ჯგუფის ყველა წევრმა იცის სად 
და როგორ დადგეს და მოიქცეს, რა შემთხვევაში კვეთენ 
ზონის საზღვარს. ბურდიეს მიხედვით ჰაბიტუსი არც თა­
ვისუფალი ნების შედეგია და არც სტრუქტურების მიერაა 
განსაზღვრული; იგი დროთა განმავლობაში ყალიბდება 
— განწყობებისა (რომლებიც წარსული მოვლენებითა და 
სტრუქტურების შედეგად იქმნება, ხოლო შემდეგ ზემოქ­
მედებს მიმდინარე პრაქტიკებსა და სტრუქტურებზე) და 
ამ განწყობების აღქმების ურთიერთმიმართებით (Bourdieu 
1984, 170).

ზონებში შესვლის ნებართვები იერარქიულადაა და­
ნაწილებული. ქცევის წესებიდან აღსანიშნავია ასევე სა­
ლოცავის მიმართულებით ხელის გაშვერა, აუცილებლად 
პირჯვრის გადაწერა და თქმა: „დალოცვილმა მაპატიოს”, 
“დაილოცოს”. ეთნოგრაფიული მასალის მიხდვით ქცევის 
წესები, ჩვევები და აკრძალვები ერთმანეთთან მჭიდრო 



310

კავშირშია და ხშირად ერთმანეთისგანაც გამომდინარე­
ობს. რიტუალის დროს მონაწილეებისგან აუცილებელია 
შემდეგის გათვალისწინება “ჩუმად ყოფნა, მოსმენა, ტირი­
ლი არ შეიძლება. ჩხუბი არ შეიძლება”.

საბჭოთა პერიოდის შემდეგ, თვალსაჩინოა რელიგი­
ური ადგილების ფუნქციებისა და როლების ტრანსფორ­
მაცია, რაც პირველ რიგში იდეოლოგიური ზეწოლისა და 
აკრძალვის მოხსნის შედეგია, ამ პროცესში ადგილობრივ­
თა ცოცხალი მეხსიერების, ნარატივებისა და ამ ადგილთა 
ურთიერთმიმართება კიდევ მეტად მნიშვნელოვანი ხდება. 
თავად ინფორმანტები საუბარში მუდმივად ხაზს უსვამენ 
თუ რა განსხვავებაა ძველსა და ახალ დროში სალოცა­
ვებსა და ტრადიციულ პრაქტიკებთან მიმართებით, რო­
ცა ძველი – საბჭოთას, ხოლო ახალი დამოუკიდებლობის 
წლებს აღნიშნავს. ეს განსხვავებები რელიგიური ადგილე­
ბის როლურ ცვლილებებთან ერთად თემისთვის კრძალ­
ვის, შიშის, სიყვარულის, პატივისცემის, იდენტობის და 
ერთიანობის განცდებთანაა დაკავშირებული. თემი ინდი­
ვიდთა ცოცხალი მეხსიერებისა და ნარატივების წყალო­
ბით, მნიშვნელობებს და ფუნქციას ანიჭებს მეხსიერების 
ადგილებს, თუმცა, ინტერპრეტირებული სახით.

ჩარგლის თემისთვის წმინდა ადგილებად მოიაზრება – 
ადგილის დედაღვთისმშობელი, მთავარანგელოზის ნიში, 
გოგოჭურის წმინდა გიორგი, სულა-კურდღელას ნასახ­
ლარი ადრე სალოცავების სარიტუალო საგნების საცავი, 
ახლა კი უბრალოდ როგორც წმინდა ადგილი, სასაფლოა 
და ეკლესია. ადგილობრივები აღნიშნავენ, რომ მათთვის 
მშობლიური და მნიშვნელოვანია ჩარგლის მიდამოებში 
არსებული სალოცავები, რომლებიც უწინ სხვა სოფლებს, 
საზაფხულო საბანაკო ტიპის დასახლებებს ეკუთვნოდა, 



311

მაგრამ დროთა განმავლობაში დაიცალა. ახლა ჩარგლის 
თემის ვალდებულებაა მათზე ზრუნვა, იქ სიარული, შე­
წირვა და ლოცვა. ეს სალოცავებია: აფხუშოს სვეტად დაბ­
რძანებული წმინდა გიორგი, ჯვართგორის სალოცავი, სა­
შუბის წმინდაგიორგი. ასევე ახუნის წვერის ღვთიშობლის 
სალოცავი. 

ჩარგლელების მიხედვით, მოსახლეობა სოფელში 
მცირდება, შესაბამისად იმ ადამიანთა რიცხვი რომელიც 
სალოცავში დადის შედარებით ნაკლებია. ამის მიუხედ­
ავად, ამ ეტაპზე ხალხი უფრო მიუბრუნდა ხატებს, ახალ­
გაზრდები მეტად არიან დაინტერესებულები, ჩართულები 
დღეობების გამართვის პროცესში. ჩარგლელები დადები­
თად აფასებენ ახალგაზრების ჩართულობას და დაინტე­
რესებას ხატსალოცავებითა და დღეობებით.

დღეს სოფელში ორგანიზებულია კრება, რომე­
ლიც „სამღვთოსთვის” აგროვებს ფულს, მორიგეობით 
კლავენ საკლავს. წარსულში არსებული, ტრადიციული 
კულტმსახურთა როლები ამ ფუნქციებს ავტომატურად 
იღებდნენ, ახლა კი კრებას უწევს პასუხისმგებლობე­
ბის გადანაწილება, რაც ხშირად ადამიანების ადგილ­
ზე ყოფნაზეა დამოკიდებული. რამდენადაც, მრავალი 
ჩარგლელი თბილისში ცხოვრობს, პერიოდულად ისინი 
დღეობებისთვის თუ სხვა სათემო საქმიანობისთვის ჩა­
მოდიან სოფელში. მათი თქმით თავად „ხალხი” ზრუნავს 
სალოცავებზე, მათ მოვლაზე, აღდგენასა თუ დასუფთა­
ვებაზე.

თანამედროვე ჩარგალში კულტმსახურების ტრადი­
ციული ფორმები და როლები განსხვავებულადაა წარ­
მოდგენილი. ამჟამად ხევისბერი ითავსებს ყველა იმ 
ფუნქციას, რაზეც არც თუ ისე დიდი ხნის წინ მრავალი 
ადამიანი იყო პასუხისმგებელი. ხევისბერს ჰყავს დამ­



312

ხმარე ან დამხმარეები, თუმცა, ისინი ხშირ შემთხვევა­
ში ნომინალური სტატუსისა და სახელის ქონის გარეშე 
ასრულებენ ხატთან დაკავშირებულ მოვალეობებს. რო­
გორც ჩანს, მოსახლეობის და შესაბამისად საქმის სიმ­
წირიდან გამომდინარე მოვალეობების გადანაწილები­
სას როლების სახელდების ფუნქციური საჭიროება აღარ 
არსებობს.

წმინდა ადგილებს ხელშეუხებლად მათი ბუნება და 
პრეისტორია ქმნის, რამდენადაც იგი „...ნალოცია, ნა­
კურთხია, ნანათლია” და უფლის ძალა იცავს. არის 
შემთხვევა ახალი სალოცავის დადგენისა. ერთ-ერთი 
მთხრობელის მიერ ახალი სალოცავისთვის შემოფარ­
გლული ადგილი კერძო ეზოშია, რაც ერთგვარ გამონაკ­
ლისად შეიძლება ჩაითვალოს. ადგილი, სადაც უახლოეს 
მომოვალში იგი აპირებს სალოცავი აშენებას, გადმოცე­
მით დროშის საბრძანისი იყო. როგორც აღმოჩნდა, ნა­
გებობისთვის საკრალური ფუნქციის მინიჭება, წმინდა 
ადგილად ჩამოყალიბება სიმბოლურ სივრცულ მეხსი­
ერებასთანაა კავშირში. შეიძლება ითქვას, რომ ახალი 
სალოცავი ამ შემთხვევაში ფუძნდება, როცა არსებობს 
საფუძველი – დროშის საბრძანისის ადგილი, როგორც 
სიმბოლო და მეხსიერება, რომ იქ დროშის საბრძანისი 
იყო. ახალი სალოცავის შექმნისთვის ვალიდურობას ად­
გილის სიმბოლური მეხსიერება და ამავდროულად სუბი­
ექტის პირადი გამოცდილება ქმნის. 

კვლევის შედეგები აჩვენებს სალოცავების რელიგი­
ური და სოციალური ფუნქციების ტრანსფორმაციასა და 
განგრძობითობას, ჩარგლის თემში, მიუხედავად დემოგ­
რაფიული კლებისა, მიგრაციის და სხვა გამოწვევებისა. 
რიტუალური პრაქტიკები ინარჩუნებს სიღრმისეულ მნიშ­



313

ვნელობას, თუმცა პარალელურად იცვლება მათი ფორ­
მა და აღსრულების კონტექსტი. კვლევა აჩვენებს თემში 
არსებულ ისეთ გამოწვევებს — როგორიცაა მიგრაცია, 
თაობათაშორისი განსხვავებები და სეკულარული ტენ­
დენციები, ასევე პრობლემებზე ერთგვარი რეაქციის შე­
დეგებს, როგორებიცაა ახალგაზრდების მზარდი ჩართუ­
ლობა, სალოცავების მოვლის საერთო ინიციატივები და 
თემური პასუხისმგებლობის დანაწილების ფორმები. თა­
ნამედროვე ჩარგალში ხატი, როგორც მეხსიერების, წმინ­
და ადგილებისა და სიმბოლოების გადაკვეთის წერტილი, 
ასევე სხვადასხვა ტიპის ქცევის, ლექსიკური ფორმებისა 
და რეგულაციების მდგენელია.

დამოწმებული ლტერატურა:

ბარდაველიძე ვ. (1974), აღმოსავლეთ საქართველოს მთი­
ანეთის ტრადიციული საზოგადოებრივ-საკულტო 
ძეგლები. ტომი 1. თბილისი: მეცნიერება.

თედორაძე გ. (1930), ხუთი წელი ფშავ-ხევსურეთში: ეთ­
ნოგრაფიული ნარკვევები მხატვრული ილუსტრაცი­
ით. თბილისი: სილოვან თავართქილაძის გამოცემა

მაკალათია ს. (1985), ფშავი. თბილისი: ნაკადული.
ოჩიაური ა. (1991), ქართული ხალხური დღეობები აღმო­

სავლეთ საქართველოს მთიანეთში (ფშავი). თბილი­
სი: მეცნიერება

ქერაშვილი გ. (2023), ფხოვი და ფხოველნი. თბილისი: მე­
რიდიანი

ხიზანაშვილი დ. (2018), ფშავეთი და ფშაველები. თბილი­



314

სი: საქართველოს პარლამენტის ეროვნული ბიბლი­
ოთეკა

ხუციშვილი ქ. (2021), მეხსიერების ადგილების ტრან­
სფორმაცია: მემორიალთა ახალი მნიშვნელობებით 
დატვირთვა პოსტსაბჭოთა საქართველოში. ქრონო­
სი, 198-209

Assmann, J. (1995), Collective Memory and Cultural Identity. 
New German Critique. No. 65, Cultural History/Cultural 
Studies, pp. 125-133.

Bourdieu P. (1984), Distinction: A Social Critique of the Judge-
ment of Taste. Cambridge, Massachusetts: Harvard Univer-
sity Press.

Connerton P. (1989), How societies remember. New York: Cam-
bridge University Press

Low S. M. (2009), Towards an anthropological theory of space and 
place. Semiotica, pp. 21-37.

Navarro Z. (2006), In Search of a Cultural Interpretation of Pow-
er: The Contribution of Pierre Bourdieu. IDS Bulletin Vol-
ume 37 Number 6, pp. 11-22.

Nora P. (1989), Between Memory and History: Les Lieux de 
Mémoire. Representations, No. 26, pp. 7-24.

Turner V. (1966), The Ritual Process: Structure and Anti-Struc-
ture. Ithaca, New York: Cornell University Press.



315

PADIURASHVILI LUKA

SACRED SITES AND RITUAL PRACTICE IN CON-
TEMPORARY CHARGALI: MEMORY, SYMBOLS AND 

RITES

The paper explores the shrines and ritual practices present in 
the Chargali community, focusing on their continuity and transfor-
mation. The aim of the research was to understand how the shrines 
of Chargali maintain their significance in the contemporary socio-
cultural context and how their perception and functions are chang-
ing among the local population. The fieldwork was conducted in 
2025 through participant observation. Qualitative research methods 
were employed: participant observation and semi-structured inter-
views. The research also incorporated autoethnography and visual 
methods, including photography. Fieldwork took place at village 
shrines, the local church, and the cemetery during festive days. 

The findings highlight both the continuity and transforma-
tion of the religious and social functions of shrines in the Charga-
li community, despite demographic decline, migration, and other 
challenges. The results show that while ritual practices retain deep 
meaning, their forms and contexts of performance are evolving. 
The research reveals challenges such as migration, intergenera-
tional differences, and secular tendencies within the community, 
alongside emerging responses to these issues—namely, increased 
youth engagement, collective initiatives to care for shrines, and the 
development of shared forms of community responsibility.

The study contributes to a deeper understanding of sacred 
spaces in the context of Pshavi, not only as places of religious 
practice but also as centers of cultural memory, collective identity, 
and social life. The findings also demonstrate how the community 
adapts to sociocultural transformations and political changes in its 
environment.



316

ქამუშაძე თეა

ვაკე პოსტსოციალისტურ თბილისში: პრესტიჟი,     
პაროდია და ქალაქის სიმბოლური საზღვრები

ქალაქი შეიძლება აღვიქვათ როგორც სოციალური 
და კულტურული კონსტრუქცია, რომელიც გალავნითა 
და კედლებით გამოყოფილია გარე სივრცისგან. ადრე­
ული დროიდან ადამიანების მიერ კედლებისა და ღო­
ბეების შენება მხოლოდ საცხოვრებლის შექმნას არ 
ემსახურებოდა. ეს იყო სივრცის კონტროლისა და იდ­
ენტობის ჩამოყალიბების მცდელობა. გალავანი პირვე­
ლი ქალაქების სტრუქტურულ და სიმბოლურ ელემენტს 
წარმოადგენდა: ის იცავდა მოსახლეობას და ყოფდა „სა­
კუთარს” „უცხოსგან”. კედლები და ჭიშკრები ქმნიდნენ 
ჩარჩოს, სადაც ქალაქის მოსახლეობა საკუთარ თავს ერ­
თიან სოციალურ, კულტურულ და პოლიტიკურ მთლი­
ანობად აღიქვამდა, ხოლო გარე სივრცეს, პოტენციურ 
საფრთხედ მონიშნავდა. ამგვარად, შემოსაზღვრული ქა­
ლაქი მოქმედებდა როგორც იერარქიული სამყაროს მო­
დელი, რომელშიც ფიზიკური და სოციალური საზღვრე­
ბი ერთმანეთს ემთხვეოდა.

პირველი ისტორიული და ლიტერატურული გმი­
რის შესახებ ეპოსის სიუჟეტი ქალაქში ვითარდება, რო­
მელიც შემოზღუდულია გალავნით. სწორედ კედლები 
განსაზღვრავს მის განსაკუთრებულობას: გმირის გზა 
გილგამეშიანში ქალაქის ცენტრიდან იწყება და მის გალა­
ვანთანვე მთავრდება. თვით ეპოსიც ქალაქის ქებით იწყე­
ბა და ქებითვე სრულდება (კიკნაძე 2009). შუამდინარულ 
სამყაროში ქალაქი, როგორც გალავნით შემოსაზღვრუ­
ლი სივრცე, კაცობრიობის ერთ-ერთ უძველეს და უდიდეს 
მიღწევად მიიჩნევა.



317

შუა საუკუნეების გალავნიანი ქალაქები კუნძულს 
მოგვაგონებდა. მას არამხოლოდ სამხედრო დანიშნულება 
გააჩნდა, არამედ ღრმა სიმბოლურ დატვირთვასაც ატარ­
ებდა. იგი მიიჩნეოდა „წესრიგის კედლად”, რომელიც კლა­
სობრივ ზღვარს ავლებდა და „ყველას საკუთარ ადგილს” 
მიუჩენდა. ლუის მამფორდის აზრით, კედლის როლი ფსი­
ქოლოგიური თვალსაზრისითაც მნიშვნელოვანი იყო, რად­
გან ქმნიდა ერთიანობისა და დაცულობის განცდას. ჭიშ­
კრის დახურვა და მზის ჩასვა გამოყოფდა დასახლებას 
დანარჩენი სამყაროსგან (Mumford 1961).

გალავნები, კედელთა სისტემები, სივრცის სეგრე­
გაცია და კლასობრივი დაყოფა ევროპული საზოგა­
დოებისათვის ღრმად გამჯდარ ფენომენად შეიძლება 
განვიხილოთ. სეგრეგაციის ფორმა დაკავშირებული 
იყო ეკონომიკურ პროცესებთან, რომელიც ზღვარს 
მდიდრებსა და ღარიბებს შორის ავლებდა. ევროპაში 
ხანგრძლივი მეთექვსმეტე საუკუნის განმავლობაში, 
სიღარიბის დონის ზრდისა და მოსახლეობის საერთო 
მატების კვალდაკვალ, გადასახადების გადამხდელთა 
რაოდენობამ იკლო. პოლარიზებამ მდიდრებსა და ღა­
რიბებს შორის მოიმატა. სოციალური უწესრიგობის 
შიშმა კი სივრცით სეგრეგაციის აუცილებლობა გამო­
იწვია (Turner 1999). 

ამრიგად, ქალაქის კედლები ისტორიულად იქცა პო­
ლიტიკური, სოციალური და ეკონომიკური პროცესების 
მატერიალურ თუ სიმბოლურ გამოხატულებად. ისინი ერ­
თდროულად გამოყოფდნენ და აერთიანებდნენ, ქმნიდნენ 
წესრიგისა და უსაფრთხოების განცდას. თანამედროვე 
ქალაქებში არსებული დახურული საცხოვრებელი უბნები 
ამ ძველი იდეის ახალ ფორმას წარმოადგენს. საინტერე­



318

სო იქნება დავაკვირდეთ, როგორ ხდება ქალაქის შიგნით 
საზღვრების ფორმირება საქართველოში თბილისის მაგა­
ლითზე. 

პოსტსაბჭოთა თბილისში ურბანული განვითარება, 
ახალი ეკონომიკური ფორმაციის ჩამოყალიბებასთან ერ­
თად, სულ უფრო ინტენსიური გახდა. ამ პროცესს თან 
სდევს სოციალური უთანასწორობის ხილული და უხილავი 
გამოვლინებები. ერთ-ერთი საინტერესო მაგალითია ვაკის 
უბნის ჩამოყალიბება, როგორც პრესტიჟული და ელიტ­
ური საცხოვრებელი სივრცის. ვაკე ძველი ურბანული ქსე­
ლის ნაწილი არ ყოფილა; მისი განაშენიანება უშუალოდ 
საბჭოთა პერიოდს უკავშირდება. აქ დასახლდა საბჭოთა 
ინტელიგენცია, ხოლო მოგვიანებით, „ახალი ქართველე­
ბი”. საუნივერსიტეტო კორპუსების აშენებამ და პროფე­
სორ-მასწავლებლების იქ განსახლებამ უბანს ჯერ კიდევ 
საბჭოთა ეპოქაში მიანიჭა განსაკუთრებული პრესტიჟი 
და ინტელექტუალური სიმბოლიზმი. ეს ტენდენცია გაგ­
რძელდა და კიდევ უფრო გაღრმავდა პოსტსაბჭოთა პერი­
ოდში. მიუხედავად იმისა, რომ ვაკე ფიზიკურად არ არის 
გამოყოფილი ქალაქის სხვა უბნებისგან, კულტურული, 
სოციალური და ეკონომიკური სიმბოლური საზღვრები მა­
ინც იკვეთება.

წარმოდგენილი სტატია ეფუძნება ორი სახის მასა­
ლას: ერთი მხრივ, თბილისის უბნების შესახებ დისტანცი­
ურად ჩატარებულ გამოკითხვას, მეორე მხრივ კი იუმორ­
ისტული ჟანრის სატელევიზიო გადაცემების შინაარსის 
ანალიზს. 2020 წელს ჩატარებული გამოკითხვა მიზნად 
ისახავდა თბილისში საცხოვრებელი ადგილის შერჩევას­
თან დაკავშირებული ტენდენციების გამოვლენას. ამ სტა­
ტიაში წარმოგიდგენია კვლევის მხოლოდ ის ნაწილი, რო­



319

მელიც ვაკის უბნის შეფასებას ეხება. შედეგებმა აჩვენა, 
რომ ვაკე დღეს თბილისის ყველაზე გამორჩეულ საცხოვ­
რებელ ადგილად მიიჩნევა. გამოკითხულთა უმრავლესო­
ბამ უბანი პრესტიჟულად და სასურველად მონიშნა. აღ­
სანიშნავია, რომ მათგან ნაწილი, ამ მოსაზრებას თავად 
ნაკლებად იზიარებს, თუმცა დაფიქსირებულ პოზიციას 
საზოგადოებაში მიღებული აზრის გათვალისწინებით 
ხსნის. ონლაინ გამოკითხვაში მონაწილეობა 70-ზე მეტმა 
საქართველოს მოქალაქემ მიიღო. გამოკითხვისას დაცუ­
ლი იყო, როგორც ასაკობრივი, ისე გენდერული ბალან­
სი. მიღებული პასუხების დამუშავებისას საჭირო გახდა 
დასახელებული უბნის რეპრეზენტაციის ფორმების გა­
დამოწმება. აღმოჩნდა, რომ ვაკის უბნის რეპრეზენტა­
ცია ძირითადად იუმორისტული ხასიათის გადაცემებში 
გვხდება. ანალიზისთვის შევარჩიე ცნობილი სატელევი­
ზიო სერიალის „ჩემი ცოლის დაქალების” კონკრეტული 
სეზონი და კომედი შოუს სკეტჩები. სოციალური იუმ­
ორი, როგორც საზოგადოების კრიტიკული რეფლექსიის 
ფორმა, რეალობის საინტერესო ინტერპრეტაციას გვთა­
ვაზობს. სტატიაში ვეცდები ვაჩვენო, თუ როგორ აღიქ­
მება თბილისის მასშტაბით სოციალური და სიმბოლური 
საზღვრები ვაკის მაგალითზე; თუ რატომ ხდება უბნის 
სატირისა და პაროდიის ფორმით რეპრეზენტაცია ქარ­
თულ საზოგადოებაში.

ვაკის სიმბოლურ საზღვრებზე მსჯელობისას თბილის­
ში, სხვადასხვა თეორიულ მიდგომას განვიხილავ. ამ შემ­
თხვევაში თეორიული ჩარჩო მოიცავს საზღვრების თავი­
სებურების, მათზე საზოგადოებრივ რეფლექსიასა და მისი 
სოციალურ-ეკონომიკურ ფაქტორებით ახსნას.

როგორც უკვე აღინიშნა, ვაკე თბილისის ურბანულ 



320

სივრცეში უმთავრესად აღიქმება როგორც პრესტიჟუ
ლი უბანი, რომელიც ქალაქის სოციალურ რუკაზე გან­
საკუთრებულ ადგილს იკავებს. მისი გამორჩეულობა არ 
განისაზღვრება მხოლოდ გეოგრაფიული ან ინფრასტრუქ­
ტურული ნიშნებით; უფრო მნიშვნელოვანია სიმბოლური 
საზღვრები, რომლებიც სოციალური, კულტურული და 
ენობრივი ნიშნების საშუალებით ყალიბდება. როგორც 
ფრედრიკ ბარტი (Barth 1969) მიუთითებდა, საზღვრები 
არა მხოლოდ ფიზიკური სივრცის, არამედ განსხვავების 
აღქმისა და წარმოების შედეგია. ვაკე სწორედ ამგვარი 
“ჩვენსა” და “სხვას” შორის გამიჯვნის ერთ-ერთი ყველაზე 
თვალსაჩინო მაგალითია.

ვაკის იდენტობის კონსტრუირება ხშირად ხორციელ­
დება პაროდიისა და სატირის გზით. პოპულარული სატე­
ლევიზიო სერიალი და იუმორისტული ნარატივები წარ­
მოაჩენენ ვაკელებს როგორც კარიკატურულ ფიგურებს, 
რომელთა ქცევა, მეტყველების მანერები და ცხოვრების 
სტილი ხშირად განზრახ გადაპრანჭული და მანერულია. 
მიხეილ ბახტინის (Bakhtin 1968) „კარნავალური” ხედვით, 
პაროდია და სიცილი ერთდროულად ასუსტებს დომინან­
ტურობის სერიოზულ პრეტენზიას და ამავე დროს, მას 
სოციალურ ცნობიერებაში განამტკიცებს. ამგვარად, ვა­
კე ერთდროულად არის პრესტიჟისა და სტიგმის მატარე
ბელი: საზოგადოება აღიარებს მის განსაკუთრებულო­
ბას, მაგრამ ამავდროულად მას ირონიითა და სარკაზმით 
ამკობს. აღნიშნული ვითარება შეიძლება განვიხილოთ 
სიმბოლური საზღვრების კონსტრუქციის კონტექსტში, 
რასაც მიქელ ლამონი (Lamont 1992) აღწერს, როგორც 
სოციალური იდენტობებისა და განსხვავებების კულტუ­
რულად გაშუალებულ გამოხატულებას. ვაკე, როგორც 



321

სიმდიდრისა და პრესტიჟის სივრცე, იქცევა კულტურუ
ლი კაპიტალის (Bourdieu 1984) სიმბოლოდ, რომლის მეშ­
ვეობითაც ადგილობრივები ხაზს უსვამენ საკუთარ გან­
სხვავებულობას.

ვაკის შემთხვევა განსაკუთრებით მნიშვნელოვანია 
პოსტსოციალისტური ტრანსფორმაციების ანალიზის­
თვის. ქეთრინ ვერდერისა (Verdery 1996) და კაროლინ ჰამ­
ფრის (Humphrey 2002) შრომები გვიჩვენებენ, თუ როგორ 
ყალიბდება ახალი სოციალური იერარქიები საბჭოთა სის­
ტემის დაშლის შემდგომ. თბილისში ეს პროცესი თავისე­
ბურად აისახა კონკრეტული უბნების „ელიტიზაციაში”. ვა­
კე იქცა ერთგვარ ურბანულ მითოლოგიად (Barthes 1972), 
სადაც სიმდიდრე, ტრადიცია და პოლიტიკურ წრეებთან 
სიახლოვე ერთიანდება. ამავდროულად, მისი კარიკატუ­
რულ-პაროდიული გამოსახულებები წარმოაჩენს საზო­
გადოებრივი წინააღმდეგობების არსებობას და აჩვენებს, 
რომ ელიტარულობის აღიარებას ყოველთვის თან ახლავს 
მისი ირონიული კრიტიკა.

ამრიგად, ვაკე შეიძლება გავიგოთ როგორც პოსტსო
ციალისტური თბილისის სიმბოლური არენა, სადაც პრეს­
ტიჟი და სტიგმა, სტატუსი და პაროდია, სოციალური იერ­
არქია და მისი იუმორით ნეიტრალიზება ერთდროულად 
თანაარსებობს. სწორედ ამ ამბივალენტურობაში ვლინდე­
ბა სოციალური საზღვრების დინამიკა და ურბანული იდ­
ენტობის მუდმივი კვლავწარმოება.

სატელევიზიო რეპრეზენტაციაში ვაკის იდენტობა 
ძლიერად არის დაკავშირებული სოციალურ, კულტურულ 
და ფინანსურ პრესტიჟთან. სერიალში „ჩემი ცოლის და­
ქალები” ვაკის მნიშვნელობა, მისი ავტონომიურობა და 
უხილავი საზღვრები მუდმივად ხაზგასმულია. სატელე­



322

ვიზიო სერიალი უბნის განსაკუთრებულობას წარმოაჩენს 
არა გეოგრაფიული მდებარეობით ან ინფრასტრუქტუ­
რით, არამედ სოციალური იდენტობის და კულტურული 
კაპიტალის ნიშნებით. ეს ყოველივე კი მაყურებლისთვის 
ირონიითა და სარკაზმით ფორმით არის შეთავაზებული. 
წარმოდგენილი სატირა აჩვენებს, როგორ ივლება „ჩვენ­
სა” და „სხვას” შორის საზღვრები (Barth 1969).

სერიალში მთავარ ვაკელებად წარმოდგენილნი არიან 
ჩიკა და მისი მეუღლე შავლეგ მადლიანი (შაგუ). ჩიკა გა­
მოხატავს ვაკის მორალურ ავტორიტეტს, მისი ქმედებე­
ბი მიმართულია უბნის ღირსების დაცვასა და პრესტიჟის 
შენარჩუნებაზე. მისი ტიპაჟი აღჭურვილია ფიზიკური 
სიმდიდრით, ფინანსური შესაძლებლობითა და არაბუნ­
ებრივი მეტყველების სტილით, რომელიც დამატებით 
ხაზს უსვამს ვაკელებსა და დანარჩენ საზოგადოებას 
შორის არსებულ დისტანციას. ჩიკა ხშირად თავს პოზი­
ციონირებს, როგორც თავგადაკლული მოქალაქე, რომე­
ლიც ვაკის ინტერესებს იცავს, მის იდენტობას კი თავად 
გამოხატავს. მისი მეუღლე შავლეგო მადლიანი კი უფრო 
არქეტიპულია: იგი მკვეთრად ნაციონალური ელფერით, 
სტილიზებული ფორმებით და უწმაწური მეტყველებით 
გამოირჩევა, რაც სერიალის პაროდიულობის და სარკაზ­
მის წყაროა.

სერიალის სხვადასხვა ეპიზოდში ვაკელები არ მხო­
ლოდ სიმბოლურად, არამედ მოქმედებითაც ქმნიან სო­
ციალურ საზღვრებს. სერიალის ერთ-ერთ ეპიზოდში 
ვაკე სახელმწიფო გადატრიალებას გეგმავს, რომელიც 
პრემიერ-მინისტრ მირიანის ყურამდე აღწევს. ვაკელე­
ბის გეგმები ჩაიშლება. დეტექტივი იკვლევს „გოიმური” 
ქმედებების წყაროს. აღმოჩნდება, რომ ვატიკა დიღომ­
ში საკუთარ ლექსებს კითხულობს, რაც ვაკელობასთან 



323

სრულიად შეუთავსებელი ქცევაა. აღნიშნული საქცი­
ელი, რეაგირების გარეშე არ რჩება, საბოლოოდ ვატი­
კანას ვაკიდან საბურთალოზე გააძევებენ. რაც შეეხება 
შეთქმულებას, პრემიერი შაგუს და შეთქმულების თა­
ნამონაწილეებს თავისთან დაიბარებს. იგი სიტუაციის 
დარეგულირებას მოლაპარაკებით ცდილობს. შაგუ და 
ჩიკა ასეთ ვითარებაში კულტურული ავტონომიის მიღე­
ბის მოთხოვნით გამოდიან. პრემიერის რეპლიკაზე, ბი­
უჯეტიდან დაფინანსება რომ ვეღარ მიიღებენ, პასუხი 
მარტივია, მათ არ სჭირდება ფული, ისედაც საკმარისი 
აქვთ. როგორც ირკვევა, მათი მიზანი მხოლოდ ვაკის 
კულტურული იდენტობის დაცვაა, რომელიც პერსონა­
ჟების მანერულობითა და გამოხატვის უტრირებული 
ფორმებით სრულიად კომიკურსა და აბსურდულს ხდის 
წარმოდგენილ რეალობას.

სერიალის ცალკეულ სცენაში გამოხატულია ვაკელე­
ბის თვითიზოლაციის მცდელობაც: ისინი ბეტონის ფილე­
ბით ხერგავენ ქუჩებს. ამ ფორმით ცდილობენ აკონტრო­
ლონ, ვინ შეიძლება შემოვიდეს უბანში, რითაც მკვეთრად 
გამოყოფენ „ჩვენს” და „სხვას”. ჩიკა ასრულებს სახიფა­
თო, თუმცა სარკასტულ პოლიტიკურ როლს, რაც ბახტი­
ნის (Bakhtin 1968) კარნავალური სიცილის კონცეფციას 
ემთხვევა – იუმორი ასუსტებს დომინანტურობის სერიოზ­
ულ პრეტენზიას და ამავე დროს ხაზს უსვამს სოციალურ 
ნორმებს.

შავლეგოს ტიპაჟი ხაზს უსვამს ფინანსურ, პოლიტი­
კურ და კულტურულ უპირატესობას. მისი გარეგნობა, 
მეტყველების სტილი და ერთგვარი ნაციონალური ელფე­
რით გაჯერებული იდენტობა წარმოაჩენს მისი კულტუ­
რული კაპიტალის (Bourdieu 1984) მნიშვნელობას. ვაკის მი­
ერ დაგეგმილი გადატრიალება და საბრძოლო მზადყოფნა 



324

აჩვენებს, რომ სოციალური საზღვრები შეიძლება რეალ­
ურ მოქმედებაშიც აისახოს.

სერიალში წარმოდგენილი ეპიზოდები აჩვენებენ, რომ 
ვაკე ფუნქციონირებს როგორც პოსტსოციალისტური 
თბილისის სიმბოლური არენა, სადაც პრესტიჟი და სტიგ­
მა, სტატუსი და პაროდია, სერიოზული სოციალური იერ­
არქია და იუმორით მისი განეიტრალება ერთდროულად 
თანაარსებობს (Verdery 1996; Humphrey 2002).

შეიძლება ითქვას, რომ სერიალი „ჩემი ცოლის დაქა­
ლები” ვაკეს წარმოადგენს როგორც სოციალური იდენტო
ბის, პრესტიჟისა და კულტურული ავტონომიის სინონიმს, 
რომლის მცდელობები საზღვრების მარკირებისა კომე­
დიისა და სარკაზმის საშუალებით არის გადმოცემული. 
ცალკეული ეპიზოდი აჩვენებ, რომ ვაკელობა სოციალური 
იდენტობის ერთგვარი ინსტრუმენტია, სადაც პრესტიჟი, 
თვითიზოლაცია და კულტურული წესრიგი ერთმანეთს 
მჭიდროდ უკავშირდება.

ვაკის და ვაკელების ხაზი განსაკუთრებით აქტიურად 
არის წარმოდგენილი კომედი შოუს სკეტჩებში, სადაც ქა­
ლაქის სპეციფიკა, ადგილობრივი იდენტობა და სოციალ­
ური საზღვრები ხასიათდება იუმორითა და პაროდიით. ეს 
სკეტჩები („ვაკის საზღვარი”, „ვაკის სამიტი”, „ყავის დეფი­
ციტი ვაკეში”, „ვაკელები”, „ვაკე 70 წლისაა” და სხვა) აჩვე­
ნებენ ვაკეს პრესტიჟულობას და ვაკელების მცდელობას 
დაიცვას თავისი უნიკალობა, რომელიც ეკლექტური ტი­
პაჟების, ფიზიკური და წარმოსახვითი საზღვრების მეშვე­
ობით თამაშდება.

„ვაკის საზღვარი” ეს სკეტჩი იწყება შლაგბაუმთან, 
რომელიც ვაკეში შესასვლელს წარმოადგენს. ვაკელე­
ბი მკაცრად აკონტროლებენ შემოსვლას, აჩვენებენ, რომ 



325

„ჩვენსა” და „სხვას” შორის სოციალური საზღვარია დაწე­
სებული (Barth 1969). ეპიზოდის ძირითადი სცენა:

გოგონა: „შენ ვერ შემოხვალ აქ, შენი ადგილი პროვინ­
ციაშია!”

ბიჭი: „მაგრამ სიყვარული უფრო მნიშვნელოვანია, 
ვიდრე ყავა!”

გოგონა: „უკაცრავად, მაგრამ ყავის დრო გადამიცდა, 
საშინელი შედეგები გელოდება!”

ყავა აქ არა მხოლოდ ფიზიკური, არამედ კულტურუ
ლი და სოციალური საზღვრების მარკერია (Lamont 1992). 
იუმორი წარმოიშობა გადაჭარბებული რეაქციებითა და 
„სიცოცხლის ელექსირად” გადაქცეული ყავის მნიშვნე­
ლობით.

„ვაკის სამიტი” სკეტჩი აჩვენებს ვაკელების შეხვედ­
რას, სადაც ვაკელი ლენკა მთავარი გმირია: „დღევანდე­
ლი სამიტი მნიშვნელოვანია… უნდა ჩავკეტოთ ვაკე და 
ყველამ შეიგნეთ, რომ ვაკე ეკუთვნის ვაკელებს!” მისი 
სიტყვები ხაზს უსვამს ვაკელის იდენტობას და ჩაკეტილო­
ბას. სამიტში ზუგდიდისა და ქუთაისის წარმომადგენლები 
მონაწილეობენ, რაც წარმოაჩენს ქალაქის შიდა და გარე 
საზღვრების დინამიკას. ვაკე აქ არის როგორც სოციალ
ური იერარქიისა და კულტურული კაპიტალის სიმბოლო 
(Bourdieu 1984), ხოლო იუმორი წარმოიქმნება ლენკას გა­
დაჭარბებული სერიოზულობიდან და პროვინციელთა „და­
კარგულობის” აღქმიდან

„ყავის დეფიციტი ვაკეში” ყავა სკეტჩებში ვაკელების 
კულტურული იდენტობის უმთავრეს ელემენტს წარმო­
ადგენს. კონკრეტულ ეპიზოდში ყავის დეფიციტი იწვევს 
პანიკას: ვაკელები ფიზიკურად და მორალურად ცუდად 
არიან. სისხლში ყავის ნაკლებობის გამო შვიდი თაობა 
ვაკელიც კი „უცნაურად” (ჩამოსულივით) ლაპარაკობს. 



326

ამგვარად იუმორი წარმოიშობა ვაკელების გადაჭარბე­
ბული რეაქციებითა და სასწრაფო დახმარების არაორ­
დინალური სცენებით, მათ შორის ყავის გადასხმით. აქ 
ვაკელის იდენტობა ბახტინის კარნავალური სიცილის 
კონცეფციაში კარგად თავსდება (Bakhtin 1968), რადგან 
იუმორი განაშორებს სერიოზულობას, თუმცა ამავდრო­
ულად სოციალური წესრიგის მნიშვნელობას ხაზს უს­
ვამენ.

„ვაკის სამეფო” და „ვაკე 70 წლისაა” ეს ეპიზოდები 
ხაზს უსვამს ვაკელების მკაცრ სოციალურ საზღვრებს, 
თვითიზოლაციის მცდელობას და იდენტობის შენარჩუ­
ნებას. „ვაკე 70 წლისაა” გვიჩვენებს იუბილეს აღნიშვნას, 
სადაც სპეციალურ ვოლიერში მოთავსებული გლდანე­
ლი შემოჰყავთ. წარმოდგენილი სარკაზმი და პაროდია 
სოციალური განსხვავებულობის იდეას კომედიის ექ­
სპრესიულ ფორმად გარდაქმნის. ვაკელები გაკვირვე­
ბულები, დაბნეულები არიან, თუმცა „გოიმთან” შეხება 
მათ ახალისებთ კიდეც. მოცემულ სკეტჩში სარკაზმის 
ხარისხი დისკრიმინაციის უკიდურეს გამოვლინებებით 
ერთგვარი რასიზმის ფორმითაც გვხდება. “ვაკის სამე­
ფოს” შემთხვევაში, ვხდებით მანჩო დედოფლის სცენას, 
სადაც საუბრობს ვაკის სამეფოს საჭიროებებზე, მათ 
შორის გალავნის შემოვლებაზე, რომელსაც უნდა ჰქონ­
დეს მაღალი და “სვეცკი” კოშკი, სადაც გუშაგი იქნება 
გამაგრებული. დედოფალი მანჩო მის მსახურთან ერთად 
განიხილავს ვაკის დაარსების ლეგენდას, რომელიც სო­
ლარიუმში ვაკელების “ჩახარშვით” შეიძლება დაიწყოს. 
სკეტჩში რა თქმა უნდა, არა ერთხელ, ნახსენებია ყავა 
და გლდანი. სცენაზე შემორბის გლდანში სასიკვდილოდ 
დაჭრილი ვაკელი. ყავა მომაკვდავი ვაკელის ბოლო 
სიტყვა აღმოჩნდება. დედოფალი მანჩოს ბრძანებით მას 



327

ფეისბუქის პანთეონში დაკრძალავენ. დროისა და სივ­
რცეების აღრევა ასევე ნაწილია იმ ოქსიმორონისა, რო­
მელმაც სასაცილო და კარიკატურული უნდა გახადოს 
წარმოდგენილი რეალობა.

კომედიურ სკეტჩებში განსაკუთრებით აღსანიშნა­
ვია მთავარი გმირები: ლენკა და მანჩო, რომლებიც ვა­
კელის ტიპაჟის კვინტესენციას წარმოადგენენ. მათი 
მეტყველება რუსული ჟარგონებით არის გაჯერებული. 
პერსონაჟების ამგვარი მეტყველება, გადაპრანჭულ გა­
რეგნობასთან ერთად ქმნის კრიტიკულ სივრცეს, სადაც 
საზოგადოების ძალაუფლების სტრუქტურებზე ირონია 
და სარკაზმი მკაფიოდ ჩანს. ამის შედეგად წარმოქმნი­
ლი “კარნავალური სიცილი” კი უნდა ასუსტებდეს მათ 
რეალურ პრეტენზიას სოციალურ და კულტურულ დო­
მინაციაზე.

სკეტჩებში ყავის კულტურა ვაკის იდენტობის საშე­
ნი მასალად გამოიყენება. ყავა შეიძლება ითქვას, რომ 
ვაკელობის კვანტურ ელემენტად იქცევა. ყავა ვაკელე­
ბისათვის წარმოდგენილია, როგორც სიცოცხლის ელ­
ექსირი და მათი კულტურული ავტონომიის ერთგვარი 
სიმბოლო. მაგალითად, ეპიზოდი „ყავის დეფიციტი ვა­
კეში” აჩვენებს, როგორ პანიკურად იქცევიან ვაკელები, 
თუ ყავა მოაკლდათ. ეს აჩვენებს, რომ სოციალური და 
კულტურული საზღვრების დაცვა მეტყველების, რიტუ­
ალებისა და ყოველდღიურობის მეშვეობით ხდება (Lam-
ont 1992).

სკეტჩები, როგორიცაა „ვაკის საზღვარი” ან „ვაკის სა­
მიტი”, აჩვენებს, როგორ ხდება ვაკის ტერიტორიების კონ­
ტროლი, შემსვლელების შემოწმება და „ჩვენსა” და „სხვას” 
შორის მკვეთრი გამიჯვნა (Barth 1969). ვაკელების ქმედე­



328

ბები, ლენკას სიტყვებიდან დაწყებული (უნდა ჩავკეტოთ 
ვაკე…“), აჩვენებს იდენტობის, პრესტიჟის და თვითიზო­
ლაციის მნიშვნელობას, რაც განსაკუთრებით პოსტსოცი­
ალისტური თბილისის კონტექსტშია მნიშვნელოვანი (Verd-
ery 1996; Humphrey 2002).

სკეტჩების სიუჟეტები აჩვენებს, რომ ვაკე მხოლოდ 
ფიზიკური სივრცე არა, ეს პოსტსოციალისტური თბი
ლისის სიმბოლური არენაა, სადაც პრესტიჟი, სტატუ­
სი, იდენტობა, პაროდია და სარკაზმი თანაარსებობს. 
შოუს იუმორი ხაზს უსვამს ვაკელების ჩაკეტილობას, 
კულტურულ ავტონომიას და საზოგადოების რეაქცი­
ას მათზე. სოციალური იუმორი აქ არ არის მხოლოდ 
გასართობი ელემენტი, ის წარმოადგენს საზოგადოებ­
რივი განწყობების ერთგვარ სარკეს, რომელიც გამო­
ავლენს, როგორ აღიქვამენ ვაკეს, როგორც ქალაქის 
პრესტიჟულ და სპეციალიზებულ ნაწილს. ირკვევა, 
რომ ვაკელობა არა მხოლოდ კომედიური ელემენტია, 
არამედ სოციალური ანალიზის საშუალებადაც იქცე­
ვა. აქ დაპირისპირება, ქალაქელობა / პროვინციელობა 
მკვეთრად გამოხატულია სარკაზმში, რაც მიუთითებს, 
რომ სოციალური იუმორი არის ერთგვარი რეფლექ­
სია ვაკელის ქცევაზე და მისი მხრიდან სოციალური 
საზღვრების აღქმაზე.

როგორც გამოკითხვის შედეგად გაირკვა, ვაკე პოს­
ტსოციალისტურ თბილისში ყველაზე პრესტიჟულ უბნად 
აღიქმება. ვაკის სოციალური და კულტურული იდენტობა 
სიმბოლური ხასიათისაა, სადაც პრესტიჟი, სტატუსი და 
ელიტიზმი მკვეთრად არის გამოხატული. როგორც სერი­
ალში „ჩემი ცოლის დაქალები”, ისე კომედი შოუს სკეტ­
ჩებში ვაკელების ქმედებები, მეტყველება და რიტუალები 



329

აჩვენებს, რომ ეს უბანი არა მხოლოდ ფიზიკური სივრცეა, 
არამედ სიმბოლური არენა, სადაც „ჩვენსა” და „სხვას” შო­
რის გამიჯვნის პროცესი სახეზეა.

სატელევიზიო ნარატივები და იუმორისტული 
სკეტჩები ვაკეს წარმოაჩენს როგორც თვითიზოლაცი
ისკენ მიმართულ საზოგადოებას, სადაც სოციალურ 
საზღვრებს არა მხოლოდ რეალური, არამედ წარმო­
სახვითი ელემენტებითაც ამკვიდრებენ. ჩიკა, შავლე­
გო, ლენკა და სხვა ტიპაჟები ასახავენ ამ საზღვრების 
სხვადასხვა ასპექტს – მორალური ავტორიტეტი, ფი­
ნანსური და კულტურული კაპიტალი, ნაციონალური 
ელფერით გაჯერებული იდენტობა და ყოველდღიური 
რიტუალები, როგორიცაა ყავის მოხმარება. იუმორი, 
პაროდია და სარკაზმი აქ არა მხოლოდ გასართობი ელ­
ემენტია, არამედ სოციალური იერარქიის, კულტურუ­
ლი განსხვავებებისა და ელიტარულობის აღქმის ნარა­
ტიულ ინსტრუმენტებად იქცევა.

ვაკე, როგორც ქალაქის უბანი, აერთიანებს პოს
ტსოციალისტური ტრანსფორმაციების ეფექტებს: ახ­
ალი სოციალური იერარქია, ფინანსური და კულტურუ­
ლი კაპიტალის დაგროვება, პოლიტიკური გავლენები და 
საზოგადოებრივი აღქმა ერთიან კონსტრუქციად იქცევა. 
სატირით გაჯერებული სცენები აჩვენებენ, რომ ვაკე­
ლობა თანაარსებობს როგორც სერიოზული სოციალური 
პრესტიჟის გამოვლინება და როგორც გასართობი, ელ­
იტარულობის პაროდია. სწორედ ამ ამბივალენტურობაში 
ვლინდება თბილისის სიმბოლური საზღვრების დინამიკა, 
სადაც კულტურული ავტონომია, ელიტიზმი და იუმორი 
ერთმანეთთან ერთგვარ დიალოგში შედიან.

ამ კონტექსტში ვაკე წარმოადგენს პოსტსოციალ
ისტური თბილისის არქეტიპულ სივრცეს, სადაც სო­



330

ციალური, კულტურული და ეკონომიკური იერარქიები 
იკვეთება, ხოლო პაროდია და იუმორი ხელს უწყობს სა­
ზოგადოების რეფლექსიას და კრიტიკას. ვაკელის მაგა­
ლითი აჩვენებს, რომ ქალაქის სიმბოლური საზღვრები 
არა მხოლოდ სივრცითი, არამედ სოციალური და კულ­
ტურული კატეგორიებია, რომლებიც მუდმივად, ხელახ­
ლა კონსტრუირდება.

ამრიგად, ვაკე ქართულ სატელევიზიო სივრცეში გა­
მოირჩევა როგორც პრესტიჟისა და პაროდიული იუმორის 
სიმბოლო. იგი პოსტსოციალისტურ თბილისის ურბანულ 
და სოციალურ ქსელში თავისებურ, გამორჩეულ ადგილს 
ინარჩუნებს. უბანი ქმნის სოციალურ ნორმებსა და გამორ­
ჩეულობისკენ მისწრაფებებს ამჟღავნებს. ამავდროულად, 
ვაკე გვაჩვენებს, როგორ შეიძლება აღვიქვათ ქალაქის 
საზღვრები კულტურული და სოციალური კონტროლის 
კონტექსტში.

დამოწმებული ლიტერატურა:

კიკნაძე ზ. გილგამეშიანი (2009), მემკვიდრეობა, თბილისი
Bakhtin, M. (1968). Rabelais and His World. Bloomington: Indi-

ana University Press.
Barth, F. (1969). Ethnic Groups and Boundaries: The Social Or-

ganization of Culture Difference. Boston: Little, Brown and 
Company.

Barthes, R. (1972). Mythologies. New York: Hill and Wang.
Bourdieu, P. (1984). Distinction: A Social Critique of the Judge-

ment of Taste. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Humphrey, C. (2002). The Unmaking of Soviet Life: Everyday 

Economies After Socialism. Ithaca: Cornell University Press.



331

Lamont, M. (1992). Money, Morals, and Manners: The Culture 
of the French and American Upper-Middle Class. Chicago: 
University of Chicago Press.

Mumford, L. (1961). The city in history: Its origins, its transfor-
mations, and its prospects. Harcourt, Brace & World.

Turner, D. (1999). Class divisions in sixteenth-century Europe. 
Routledge. 

Verdery, K. (1996). What Was Socialism, and What Comes Next? 
Princeton, NJ: Princeton University Press.

კომედი ჯგუფი. (2013). ვაკე 70 წლისაა [ვიდეო]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=U6amkPU3jds

კომედი ჯგუფი. (2015). ვაკე სამეფო [ვიდეო]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=7-ioSO0LFjg

კომედი ჯგუფი. (2015). ვაკელები [ვიდეო]. YouTube. https://
www.youtube.com/watch?v=wEo2sWe4mkE

კომედი ჯგუფი. (2019, მაისი 4). ვაკის საზღვრები [ვიდეო]. 
YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=Y0_Sd-
q875Oo&t=234s

კომედი ჯგუფი. (2019, ივნისი 15). ვაკის სამიტი [ვიდეო]. 
YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=sml70DuS-
jmQ

კომედი ჯგუფი. (2020, ოქტომბერი 10). ყავის დეფიცი­
ტი ვაკეში [ვიდეო]. YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=ueqxCo0x830

ჩემი ცოლის დაქალები. (2018, ივნისი 2). ვატიკანას გადა­
სახლება ვაკიდან [ვიდეო]. YouTube. https://www.you-
tube.com/watch?v=O_swWMDWo_o&t=573s



332

KAMUSHADZE TEA

VAKE IN POST-SOCIALIST TBILISI: PRESTIGE,            
PARODY, AND THE SYMBOLIC BOUNDARIES OF 

THE CITY

The article explores how social and cultural boundaries are 
constructed in one of Tbilisi’s most prestigious neighborhoods, 
Vake, in the context of post-socialist transformations. Vake is an-
alyzed not merely as a geographic area but as a symbolic arena 
where prestige, status, identity, and humor-inflected social hierar-
chies intersect. The study is based on two main sources: an online 
survey conducted in 2020 that examined public attitudes toward 
different residential areas of Tbilisi and a content analysis of hu-
morous television narratives, including the popular TV series “My 
Wife’s Friends” and sketches from Comedy Show.

The article draws on theoretical approaches to boundaries, 
symbolic differentiation, and cultural capital (Barth, Lamont, 
Bourdieu), as well as post-socialist hierarchy formation (Verdery, 
Humphrey). The analysis demonstrates that in Georgian society, 
Vake simultaneously represents elite status and the target of ironic 
parody. Television narratives depict Vake residents as carriers of 
cultural autonomy whose efforts to preserve prestige and exclu-
sivity are rendered in comedic form. Humor and parody function 
here not merely as entertainment but as instruments of social cri-
tique and as mechanisms for perceiving and negotiating symbolic 
boundaries.

Thus, Vake emerges as an archetypal space of post-socialist 
Tbilisi, where prestige and stigma, status and sarcasm coexist, and 
where the city’s symbolic borders are continually reconstructed 
through social reflection and humor.



333

ხუციშვილი ქეთევანი

ქართულ-ბულგარული ურთიერთობები                        
ეთნოლოგიის მიმართულებით

ბულგარეთის ისტორიითა და კულტურით დაინტერე­
სებას ქართულ სამეცნიერო სივრცეში გარკვეული ისტო­
რია გააჩნია. ჯერ კიდევ მე-19 საუკუნეში ქართული პრესა 
აქვეყნებდა მასალებს საქართველო-ბულგარეთის ისტო­
რიულ და ლიტერატურულ ურთიერთობებზე. სტატიებში 
ყურადღება გამახვილებული იყო ქართველთა და ბულგა­
რელთა რწმენის ერთიანობზე და ისტორიული ბედისწერის 
მსგავსებაზე, რაც გამოიხატებოდა ბიზანტიური და ოსმა­
ლური ექსპანსიის წინააღმდეგ ბრძოლაში. ბულგარეთშიც 
ქვეყნდებოდა მასალები საქართველოზე. ცნობილმა ბულ­
გარელმა პოეტმა, პროზაიკოსმა, პოლიტიკურმა და საზო­
გადო მოღვაწემ, ბულგარული ლიტერატურის თვალსაჩინო 
წარმომადგნელმა, თანამედროვე ბულგარული სალიტერა­
ტურო ენის შემქნელმა ივან ვაზოვმა (1850-1921) გამოაქ­
ვეყნა რამდენიმე სტატია საქართველოს შესახებ. თავად 
ვაზოვის პოეზიას ქართველი მკითხველი იცნობს გრიგოლ 
აბაშიძის თარგმანებით. ქართულ-ბულგარულ ლიტერატუ­
რულ ურთიერთობებს დიდი ისტორია აქვს, რაც განხილუ­
ლია ალ. ბარამიძის (ბარამიძე 1978), რ. სირაძის (სირაძე 
1980), ლ. ჯულაბაშვილის (ჯულბაშვილი 1961) შრომებში.

1895 წელს ჟურნალ მოამბის 3-13 ნომრებში დაიბეჭ­
და თედო სახოკიას მიერ თარგმნილი პოლონელი მწერ­
ლის მილკოვსკის (ეჟის) მოთხრობა “განთიადი”, რომლიც 
ბულგარელების ოსმალთა წინააღმდეგ ბრძოლას ეხებ­
ოდა. თარგმანს ახლდა თ. სახოკიას წინასიტყვაობაც. მოგ­
ვიანებით, 1905 წელს დაიბეჭდა თედო სახოკიას ნაშრომი 
- სამშობლოსთვის თავდადებულნი (სახოკია 1905), რომ­



334

ლიც ბულგარეთის ისტორიის მიმოხილვას წარმოადგენს 
და აღწერილია ოსმალთა ბატონობისა და შემდგომი პერი­
ოდის ვითარება.

ჯერ კიდევ 1901 წელს გაზეთ “ცნობის ფურცელში” და­
ბეჭდილ სტატიაში “ქართველი ერის ისტორიის შესახებ” ივ­
ან ვაზოვი წერდა: “საქართველოს ბედი საკვირვლად ჰგავს 
ბულგარეთის ბედს”. როგორც ჩანს ესეც იყო ერთმანეთის 
ისტორიის მიმართ ინტერესის მიზეზი. თუმცა, განსაკუთ­
რებული მნიშვნელობა ბაჩკოვოს (პეტრიწონის) მონასტრის 
არსებობას ჰქონდა. პეტრიწონის მონასტერი, საბერძნეთის 
დასავლეთი მხარეების ქართველმა მთავარსარდალმა გრი­
გოლ ბაკურიანის ძემ დააფუძნა XI საუკუნეში. მონასტრი­
სა და მისი ტიპიკონის კვლევა ინტენსიურად 1949 წლიდან 
დაიწყო, როდესაც საქართველოს სსრ–ის მეცნიერებათა 
აკადემიამ მოაწყო სამეცნიერო ექსპედიცია. შედეგად გა­
მოცემულია დარგობრივი კვლევები პეტრიწონის მონას­
ტერზე (ბერძენიშვილი 1949; ურუშაძე 1969; შანიძე 1971; 
კანდელაკი 1974; ზაქარაია 1984). 

ქართულ-ბულგარული ურთიერთობები და თანამ­
შრომლობა მრავალ მიმართულებას მოიცავს.  ინფორმა­
ცია მათ შესახებ თავმოყრილია პუბლიკაციაში: ქართულ-
ბულგარული ორმხრივი ურთირთობების განვითარება: 
სამენოვანი ალბომი (ძაგანია (რედ.) 2025), რომელიც სო­
ხუმის სახელმწიფო უნივერსიტეტის ბაზაზე მომზადდა 
ბულგარეთის რესპუბლიკის საგარეო საქმეთა სამინის­
ტროს მხარდაჭერით.

ამჯრად, გვსურს ყურადღება გავამახვილოთ ქარ­
თულ-ბულგარულ ურთიერთობებზე ეთნოლოგიის მიმარ­
თულებით. ორმხრივი ინტერესის არსებობის საფუძველ­
ზე კომუნიკაცია არსებობდა. ბულგარელი ეთნოლოგები 
სტუმრობდნენ საქართველოს, ქართველები კი ბულგა­



335

რეთს. 1971-1972 წლებში საქართველოში იმოგზაურა სო­
ფიის ეთნოგრაფიის ინსტიტუტის უფროსმა მეცნიერ-თა­
ნამშრომელმა ტატიანა (ტანო) კოლევამ (1931-1976). იგი 
დაინტერესებული იყო კავკასიურ (უპირატესად ქართულ) 
და ბალკანურ წეს-ჩვეულებათა მსგავსებით. მან ეთნოგრა­
ფიული მასალა შეკრიბა სვანეთში, კახეთში, თრიალეთში 
და შიდა ქართლში (ბრეგაძე, 1978, 143). იგი თანამშრომ­
ლობდა ქართველ ეთნოლოგებთან. შედეგად ქართულ მხა­
რესაც გაუჩნდა ინტერესი ბულგარული ყოფითი კულტუ­
რის და ქართულ-ბულგარული პარალელების მიმართ. ამ 
მხრივ, გამორჩეულია ნელი ბრეგაძის ნაშრომები. ნელი 
ბრეგაძე (1932-2012) ივ. ჯავახიშვილის სახელობის ისტო­
რიისა და ეთნოლოგიის ინსტიტუტის წამყვანი მეცნიერ 
თანამშრომელი იყო. “ნელი ბრეგაძის კველვის არეალი მო­
იცავდა ფართო სპექტრს. ის იკვლევდა ქართული მიწათ­
მოქმედების (მევენახეობის, მემინდვრეობის) გენეზისსა და 
ისტორიას, ხალხურ აგროტექნიკას, მეტროლოგიის სისტე­
მას, ქართულ-ბულგარულ კულტურულ პარალელებს, სა­
კარნავალო დღესასწაულებსა, მეკვლეობის ინსტიტუტს და 
სხვ. უმდიდრესია მისი წვლილი ქართული ეთნობოტანიკის 
განვითარებაში. გამოქვეყნებული აქვს ასზე მეტი სამეცნი­
ერო ნაშრომი” (გუჯეჯიანი 2024, 16). ნ. ბრეგაძე მუშაობდა 
აგრეთვე ქართულ-ბულგარულ პარალელებზე. იგი განიხი­
ლავდა საზამთრო და საგაზაფხულო დღეობათა, დაკრძალ­
ვის წესების, საქორწინო წეს-ჩვეულებების სტრუქტურასა 
და ელემენტებში არსებულ მსგავსებებს (ბრეგაძე 1980, 47-
65; ბრეგაძე 2001, 122-137; ბრეგაძე 2003, 79-97; ბრეგაძე 
2011, 318-342). განსაკუთრებით საინტრესოა ბერიკაობა-
ყეენობისა და კუკერთა დღესასწაულების ნ. ბრეგაძისე­
ული შედარებითი ანალიზი (ბრეგაძე 2005, 115-151).

1988 წელს ივანე ჯავახიშვილის სახელობის ისტო­



336

რიის, არქეოლოგიისა და ეთნოგრაფიის ინსტიტუტის 
სადისერტაციო საბჭოს წინაშე, აკად. გიორგი ჩიტაიას 
ხელმძღვანელობით ისტორია/ეთნოგრაფიის სპციალობ­
ით დისერტაცია დაიცვა ვალენტინ ლაზაროვმა, თემაზე: 
“მეღვინეობისა და მევენახეობის სახალხო კულტურის 
ქართულ-ბულგარული პარალელები (შედარებით-ისტო­
რიული კვლევა)” (Лазаров 1988), ოპონენტები იყვნენ ზ. 
გაგლოევა და ნ. კახიძე. ვ. ლაზაროვი დღეს ბულგარეთის 
მეცნიერებათა აკადემიაში მოღვაწეობს.

მჭიდრო სამეცნიერო ურთერთობა აქვთ ბულგარელ 
კოლეგებთან ბათუმის შოთა რუსთაველის სახელობის სა­
ხელმწიფო უნივერსიტეტის ეთნოლოგებს. როგორც პროფ. 
თამაზ ფუტკარაძე აღნიშნავს, მას კოლეგასთან ერთად 
2011 წლის ივლისში მოუწია სოფიის ბიბლიოთეკის ორიენ­
ტალისტიკის განყოფილების არქივში ბათუმის შესახებ არ­
სებულ ოსმალურ დოკუმენტებზე მუშაობა. პარალელურად, 
იგი გაეცნო ბულგარელთა ტრადიციული-ყოფითი კულტუ­
რის ცალკეულ საკითხებს (Путкарадзе 2011, 18). შედეგად, 
მან გამოაქვეყნა რამდენიმე სტატია ბულგარული სოფლის 
ეთნოგრაფიული ყოფის შესახებ (ფუტკარაძე 2010, 99-114; 
Путкарадзе 2011 11-31; ფუტკარაძე 2009-2010, 129-135).

განსაკუთრებით გააქტიურდა ეთნოლოგიური კონ­
ტაქტები 2022 წლიდან, როდესაც ბულგარულმა მხარემ 
გამოავლინა ინტერესი ივანე ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტთან გაეღრმავები­
ნათ თანამშრომლობა ჰუმანიტარიის მიმართულებით. სა­
მუშაო ჯგუფს წმ. კლიმენტ ოჰრიდელის სახელობის სო­
ფიის უნივერსიტეტიდან ხელმძღვანელობდა ისტორიის 
ფაკულტეტის დეკანი, ეთნოლოგი მირა მარკოვა, თბილი­
სის სახლმწიფო უნივერსიტეტის მხრიდან, ასევე ეთნო­
ლოგი, ჰუმანტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტის ეთნო­



337

ლოგია-ანთროპოლოგიის ინსტიტუტის ხელმძღვანელი 
ქეთევან ხუციშვილი. მათმა სამეცნიერო ინტერესთა თან­
ხვედრამ ხელი შეუწყო თანამშრომლობის გაღრმავებას.

2022 წლის ივლისში სოფიის უნივერსიტეტის წარმო­
მადგენლები ქაართული მხარის მოწვევით მონაწლეობ­
დნენ თსუ ეთნოლოგია-ანთროპოლოგიის ინსტიტუტის 
მიერ ორგანიზებულ გამოჩენილი ქართველი ეთნოლოგის 
ჯულიეტა რუხაძის 100 წლისთავისადმი მიძღვნილ საერ­
თაშორისო სამეცნიერო კონფერენციაზე: ეთნოლოგიური 
კვლევების ისტორია და პერსპექტივები. ბულგარული 
მხარის მიერ წარმოდგენილი იყო მოხსენება კუკერობის 
შესახებ და მსჯელობა გაიმართა მისი ბერიკაობის დღე­
სასწაულთან არსებულ პარალელებზე. 2022 წლის შემოდ­
გომაზე თსუ პროფესორები ქეთევან ხუციშვილი და როზე­
ტა გუჯეჯიანი მიწვეული იყვნენ სოფიის უნივერსიტეტში, 
სადაც შედგა შეხვედრები კოლეგებთან და ადმინისტრა­
ციის წარმომადგენლებთან და დაისახა სამომავლო ურთი­
ერთობის პერსპექტივები. შედეგად 2023 3-6 ივნისს ბულ­
გარელთა დელეგაცია სოფიის უნივერსიტეტის ისტორიის 
ფაკლტეტის დეკანის, პროფ. მირა მარკოვასა და ეთნოლო­
გიისა და კულტურული ანთროპოლოგიის დეპარტამენტის 
ხელმძღვანელის პროფ. ილია ილიევის შემადგენლობით 
თბილისის სახელმწფო უნივერსიტეტს ეწვია. ვიზიტის 
ფარგლებში შედგა შეხვედრა რექტორთან ბატონ ჯაბა სა­
მუშიასთან, სადაც განხილულ იქნა თანამშრომლობის რე­
ალური გეგმა. 5 ივნისს კი თბილისის სახელმწფო უნივერ­
სიტეტში ჩატარდა კონფერენცია ქართულ-ბულგარული 
ურთიერთობები: ისტორიული და თანამედროვე პერსპექ­
ტივები. კონფერენციაზე ისაუბრეს ქართულ-ბულგარუ­
ლი კულტურულ-ისტორიული კავშირების შესახებ და 
ხაზი გაესვა თანამშრომლობის აუცილებლობას მიმდინა­



338

რე ეტაპზე ისტორიული და კულტურული პარალელების 
გათვალსწინებით. ბულგარელმა სტუმრებმა წარმოად­
გინეს შემდეგი მოხსენებები: პროფ. მირა მარკოვამ ილ­
აპარაკა ქართულ-ბულგარული აკადემიური ურთიერთო­
ბების პერსპექტივებზე. მან აუდიტორიას წარუდგინა წმ. 
კლიმენტ ოჰრიდელის სახელობის სოფიის უნივერსიტეტი, 
ისტორიის ფაკულტეტი, თავისი დეპარტამენტებითა და 
პროგრამებით. აღნიშნა, რომ თსუ ეთნოლოგია-ანთროპო­
ლოგიის სასწავლო პროგრამებსა და სოფიის უნივერსიტე­
ტის პროგრამებს შორის არსებული მსგავსება საშუალებ­
ას იძლევა გააქტიურდეს ერაზმუს+ გაცვლითი პროგრამა. 
პროფ. ილია ილიევმა მოხსენებაში: “ორფეოსი კოლხეთში. 
კლასიკური ანტიკურობა და ევროპული იდენტობა” გაან­
ალიზა ევროპული იდენტობის არსი, განვითარების ტენ­
დენციები, განსხვავებული პერსპექტივების არსებობა და 
ევროპული მომავლის ხედვები. 

2024 წლის ივნისში ივანე ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტს კვლავ სტუმრობ­
და პროფ. ილია ილიევი, რომელმაც ლექციების ციკლი წა­
იკითხა სტუდენტებისთვის თანამედროვე ბულგარეთში 
რელიგიური პრაქტიკის შესახებ. 

2024 წლის სექტებერში ივანე ჯავახიშვილის სახელო­
ბის თბილისის სახელმწფო უნივერსიტეტის დელეგაცია, 
რექტორის აკად. ჯ. სამუშიას ხელმძღვანელობით სამუ­
შაო ვიზიტით იმყოფებოდა ბულგარეთში, გაიმართა სა­
მუშაო შეხვედრები სოფიის უნივერსიტეტში. ქართული 
დელეგაციის შემადგენლობაში იყვნენ თსუ ვიცე-რექტო­
რი ერეკლე ასტახიშვილი, ეთნოლოგია-ანთროპოლოგიის 
ინსტიტუტის ხელმძღვანელი, პროფ. ქეთევან ხუციშვილი 
და ასოც. პროფ. როზეტა გუჯეჯიანი. დელეგაციას პეტ­
რიწონის მონასტერში უმასპინძლა ბაჩკოვოს ეპარქიის 
არქიეპისკოპოსმა სიონი ველიჩკამ.



339

2025 წლის ივლისში ქ. ხუციშვილმა, რ. გუჯეჯიანმა 
და ე. ბერაიამ მონაწლეობა მიიღეს სოფიის უნივერსიტე­
ტის ეთნოლოგიის დეპარტამენტის მიერ ორგანიზებულ 
საზაფხულო სკოლაში, რომელიც როდოპის ცენტრის ბა­
ზაზე სოფ. სლავეინოში გაიმართა. საზაფხულო სკოლის 
ძირითადი კოპონენტი საველე-ეთნოგრაფიულ კვლე­
ვას დაეთმო. სოფელი სლავეინო ცენტრალურ როდოპის 
მთებზე, პრესპას რეგიონში, სმოლიანის მუნიციპალტეტ­
ში მდებარეობს. იგი ცნობილია ავთენტური როდოპული 
კულტურით. სოფ. სლავეინო უძველესი დროიდან იყო და­
სახლებული. როდოპის მთები თრაკიელების საკრალური 
ადგილი იყო, სადაც გადმოცემით ორფეოსია დაბადებუ­
ლი. რეგიონი სხვადასხვა დროს იყო თრაკიის, ბიზანტიის 
და ოტომანთა გავლენის ქვეშ. ქრისტიანობა აქ 4-5 საუკ­
უნიდან ვრცელდება. რეგიონში შემორჩენილია 7-9 საუკ­
უნეების ბაზილიკები. მოგვიანებით რეგიონი ოსმალეთის 
ხელში გადავიდა. სოფ. სლავეინოდან დაიწყო ოსმალეთის 
წინააღმდეგ ეროვნულ-განმათავისუფლებელი ბრძოლა, 
რაც 1912 წელს წარმატებით დასრულდა. დღეს საბერ­
ძნეთის მოსაზღვრე ბულგარული რეგიონი პომაკებით და 
მართლმადიდებელი ბულგარელებითაა დასახლებული და 
ეთნოლოგთა ყურადღებას იპყრობს რელიგიურ ურთიერ­
თობათა, მიგრაციების, ტრადიციული ყოფისა და ტრან­
სფორმაციების თავისებურებებით. 

მეურნეობის წამყვანი დარგი აქ ტრადიციულად 
მეცხვარეობა იყო, მოგვიანებით საკმაოდ განვითარდა 
ქვისა და ქსოვილის დამუშავება. ხელოსნობასთან ერთად 
სოფლის მაცხოვრებლები დაკავებული იყვნენ ვაჭრობი­
თა და მეთევზეობით ეგეოსის ზღვაში. პირველი მსოფ­
ლიო ომის შემდეგ ეგეოსის ტერიტორიების დაკარგვამ 
ადგილობრივ ეკონომიკაზე მძიმე გავლენა მოახდინა. მას 
შემდეგ დაიწყო მიგრაციული პროცესების გააქტურება. 



340

თუმცა, სოციალისტურ ეპოქაში მოხერხდა ადგილობრი­
ვი წარმოების გამართვა. შეიქმნა მეცხოველეობის, რძის 
პროდუქტების წარმოებისა და ხე-ტყის გადამამუშავებე­
ლი კოოპერატივები, რამაც სოფლის ყოფის ეკონომიკური 
და კულტურული აღმავლობა გამოიწვია.

სოციალისტური ბანაკის დაშლის შემდგომმა ტრან­
სფორმაციებმა მნიშვნელოვანი გავლენა იქონია მთლი­
ანად რეგიონზე და სოფელზეც: გაიზარდა შიდა და გარე 
მიგრაცია, გაუქმდა სამუშაო ადგილები, დაიხურა სკოლა 
და საბავშვო ბაღი, რადგან აღარ იყო მოთხოვნილება მო­
სახლეობის შემცირების გამო. დღეს სოფელში ფუნქციონ­
ირებს ხე-ტყის გადამამუშავებელი კოოპერატივი, ბიბლი­
ოთეკა, ორი მაღაზია და კაფე. სოფელში არის წმ. ილიას 
სახელობის ეკლესია. სოფლის მოსახლეობის უმავლესო­
ბა მართლმადიდებელი ქრისტიანია, მხოლოდ რამდენიმე 
ოჯახია ბულგარელი მუსლიმანებისა. სოფელში აღარ არ­
ან ახალგაზრდები, ისინი მხოლოდ ზაფხულობით სტუმ­
რობენ ბებია-პაპებს, წლის მანძილზე კი ბულგარეთის 
ქალქებში ან საზღვარგარეთ ცხოვრობენ. სოფელში აქვს 
ბაზა სოფიის უნივერსიტეტს - როდოპის ცენტრი. ამ ბა­
ზის ეგიდით ტარდება სხვადასხვა ღონისძიება, მათ შორის 
ადგილობრივი ხელოსნობისა და კულინარიის პოპულარი­
ზაციის მიზნით. სოფელი განთქმულია ავთენტური როდო­
პული სამზარულოთი. სოფელი ასევე მიიჩნევა ბულგარე­
თის მედიცინის ცენტრად და ცნობილია იქ დაბადებული 
ექიმების დიდი რაოდენობით (80-ზე მეტი), ასევე ხალხუ­
რი მედიცინის საშულებებით მკურნალებით. 2005 წელს 
სოფლის შესასვლელში განთავსდა აბრა წარწერით „სლა­
ვეინო, ბულგარული მედიცინის წმინდა ადგილი“. სოფლის 
ღირშესანიშნაობაა ექიმ კონსტანტინ ჩილოვის სახლ-მუ­
ზეუმი. სახლ-მუზეუმში წარმოდგენილია სოფლის ისტო­
რიისა და ცნობილი ბულგარელი თერაპევტის კ. ჩილოვის 



341

ცხოვრების ამსახველი ექსპოზიცია. საველე სამუშაოებმა 
გამოავლინეს ყოფითი მახასიათებლები და პროცესები, 
რომელთა ანალიზი საინტერესო იქნება ქართულ საზოგა­
დობისთვისაც. დაგეგმილია კვლევების გაგრძელება.

2025 წლის 11-14 სექტემბერს თსუ სადოქტორო პროგ­
რამა ანთროპოლოგიის დოქტორანტებმა ელენე ბერაიამ და 
ლევან კიკვიძემ მონაწილეობა მიიღეს სოფიის უნივერსი­
ტეტის ეთნოლოგიის დეპარტამენტის მიერ ორგანიზებულ 
ახალგაზრდა მკვლევარებისა და დოქტორანტების საერთა­
შორისო სემინარზე “აკადემიური ტრაექტორიები”.  ელენე 
ბერაიამ წარადგინა მოხსენება “ტექნოლოგიების გავლენა 
ყოველდღიურობაზე: თანამედროვე საქართველოს მაგა­
ლითი”, ხოლო ლევან კიკვიძემ მოხსენება: “სისხლის აღების 
ჩვეულებისა და მედიაციის ინსტიტუტის მიმართება (სვანე­
თი)”. ქართველი ხალგაზრდა მკვლვარების მოხსნებებმა ინ­
ტერესი გამოიწვია და გაიმართა საინტერესო დისკუსია.

თანამშრომლობა თბილისის სახელწიფო უნივერსი­
ტეტსა და სოფიის უნივერსიტეტს შორის გრძელდება. 
არსებობს თემატური და საორგანიზაციო გეგმა, რომლის 
განხორციელებაც ახალ პერსპექტივებს ქმნის ორმხრივი 
თანამშრომლობის ფარგლებში.

დამოწმებული ლიტრატურა:

ბარამიძე ალ. (1978), ნარკვევები ქართული ლიტერატუ­
რის ისტორიიდან, წ. 7, თბილისი

ბერძენიშვილი ნ (1949), რუმინია-ბულგარეთში მოგზაურ­
ობიდან: გამარჯვება, თბილისი

ბრეგაძე ნ. (2005), ზოგიერთი ბულგარული ტრადიციული 
წეს-ჩვეულების შედარებითი შესწავლისათვის, ის­
ტორიულ-ეთნოგრაფიული ძიებანი, NVII. თბილისი



342

ბრეგაძე ნ. (1980), ბერიკაობის ისტორიის შესწავლისათ­
ვის, საქართველოს სსრ მეცნიერებათა აკადემიის 
მაცნე ისტორიის, არქეოლოგიის, ეთნოგრაფიისა და 
ხელოვნების ისტორიის სერია N1. თბილისი

ბრეგაძე ნ. (2001), კვლავ თედორობის შესახებ, მასალები 
საქართველოს ეთნოგრაფიისათვის, N24, თბილისი

ბრეგაძე ნ. (2011), მიცვალებულის კულტთან დაკავშირე­
ბული ქართული და ბულგარული წეს-ჩვეულებების 
შედარებითი განხილვა, ანალები N7 თბილისი

ბრეგაძე ნ. (2003), საქორწილო წეს-ჩვეულებების წარმო­
მავლობის საკითხისათვის, ამირანი N8, თბილისი

ბრეგაძე ნ. (1978), ტატიანა ანგელოვა-კოლევა, მასალები 
საქართველოს ეთნოგრაფიისათვის. ტ. 19, თბილისი

გუჯეჯიანი რ. (2024), ქართული ხორბლის კულტურა ქარ­
თულ ეთნოლოგიაში, ქართული ხორბლის კულტურა 
რიტუალები და გამოყენების უწყვეტი ტრადიცია, 
თსუ გამომცემლობა

ზაქარაია პ. (1984), პეტრიწონის მონასტერი ბულგარეთ­
ში. მონასტრის ისორია. მისი ნაგებობები, კედლის 
მხტვრობა და ჭედური ხელოვნების ნიმუშები, თსუ 
შრომები, ხელოვნებათმცოდნეობის და ეთნოგრაფი­
ის სერია, ტ. 246, თბილისი

კანდელაკი ბ. (1974), ქართული კულტურის ცენტრი ბულ­
გრეთში: პეტრიწონის მონასტერი, ქართული ენა და 
ლიტერატურა, #1, თბილისი

მოამბე (1895), ეჟი, განთიადი, თ. სახოკიას „წინასიტყვაობა”
სახოკია თ. (1905), სამშობლოსათვის თავდადებულნი. მი­

მოხილვა, თბილისი
სირაძე რ. (1980), ძველ ბულგარულ-ქართულ ლიტერატუ­

რულ ურთიერთობათა საკითხები, წერილები, თბი­
ლისი



343

ურუშაძე ა. (1969), ქართული კულტურის კერა ბულგრეთ­
ში: პეტრიწონის მონასტრის შესახებ, თსუ გამმცემ­
ლობა, თბილისი

ფუტკარაძე თ. (2010), ბულგარული სოფელი ქართველი 
ეთნოგრაფის თვალით / ქართულ-ბულგალური ურთი­
ერთობები სოფ. რიბნოვის ეთნოლოგიური კვლევის 
მიხედვით, ეთნოლოგიური კრებული, ტ.] II, თბილისი

ფუტკარაძე თ. (2009-2010), სუნეთის დღესასწაული პი­
რინის მაკედონიაში (ბულგარეთში) სამხრეთ–დასავ­
ლეთ საქართველოს ეთნოლოგიის პრობლემები, N 3, 
ბათუმი 

შანიძე ა. (1971), ქართველთა მონასტერი ბულგარეთში 
დ მისი ტიპიკონი: ტიპიკონის ქართული რედაქცია, 
მეცნიერება, თბილისი

ცამციშვილი ა. (1980), ბულგარეთ-საქართველოს ურთი­
ერთობა და თანამეგობრობა, მეცნიერება, თბილისი

ძაგანია ი. (რედ.) (2025), ქართულ-ბულგარული ორმხრივი 
ურთიერთობების განვითარება - სამენოვანი ალბო­
მი, შემდგენლები: ზაქარაია ი., პეტკოვა., ქავთარაძე 
ქ., მოსაშვილი ა.; გამომცემლობა უნივერსალი

ჯულაბაშვილი ლ. (1961), ვაზოვი და ბულგარეთ-საქარ­
თველოს კულტურული ურთიერთობა, თბილისი

Лазаров   В. (1988),   Болгаро-грузинские параллели наро­
дной культуры виноградарства и виноделия (опыт 
сравнительно-исторического изучения): Автореф... 
канд. ист. наук 07.00.02; 07.00.07 /; Науч. рук. Г.С. 
Читая ; ТГУ (ხელნაწერის უფლებით)

Путкарадзе Т. (2011), Этнографическая Болгария: (Некото­
рые вопросы традиционно-бытовой культуры), არ­
ხეიონი, ტ. 3, ბათუმი



344

KHUTSISHVILI KETEVAN

GEORGIAN-BULGARIAN RELATIONS IN FIELD               
OF ETHNOLOGY

Georgian-Bulgarian relations and cooperation cover many ar-
eas. Interest in Bulgarian ethnography has a certain history in the 
Georgian scientific space. In the 19th century, the Georgian press 
published materials on the historical and literary relations between 
Georgia and Bulgaria. The articles focused on the unity of faith 
of Georgians and Bulgarians and the similarity of historical desti-
nies, which was manifested in the struggle against Byzantine and 
Ottoman expansion. Materials on Georgia were also published in 
Bulgaria. Georgian-Bulgarian cooperation in the field of ethnolo-
gy existed on the basis of mutual interest. Bulgarian ethnologists 
visited Georgia, and Georgians visited Bulgaria. The paper over-
views the ethnographic works of N. Bregadze and T. Putkaradze 
and focuses on current academic contacts between Sofia St. Kli-
ment Ohridski State University and Ivan Javakhishvili Tbilisi State 
University, there are described several current events and projects. 
The cooperation continues with certain thematic and organizational 
plan, the implementation of which creates new prospects within the 
framework of bilateral collaboration.


