
ᲡᲐᲥᲐᲠᲗᲕᲔᲚᲝ-ᲠᲣᲡᲔᲗᲘᲡ ᲡᲐᲖᲦᲕᲠᲘᲡ 
ᲓᲐᲦᲔᲡᲢᲜᲘᲡ ᲛᲝᲜᲐᲙᲕᲔᲗᲘ 

(ᲬᲐᲠᲡᲣᲚᲘ ᲓᲐ ᲗᲐᲜᲐᲛᲔᲓᲠᲝᲕᲔᲝᲑᲐ) 

ᲜᲐᲗᲘᲐ ᲯᲐᲚᲐᲑᲐᲫᲔ, ᲚᲐᲕᲠᲔᲜᲢᲘ ᲯᲐᲜᲘᲐᲨᲕᲘᲚᲘ, ᲜᲘᲙᲐ ᲚᲝᲚᲐᲫᲔ 

NATIA JALABADZE, LAVRENTI JANIASHVILI, NIKA LOLADZE 

THE DAGESTAN SECTION OF THE GEORGIAN–RUSSIAN BORDER 
(PAST AND PRESENT)  



თბილისი 2025
Tbilisi, 2025



ᲜᲐᲗᲘᲐ ᲯᲐᲚᲐᲑᲐᲫᲔ, 
ᲚᲐᲕᲠᲔᲜᲢᲘ ᲯᲐᲜᲘᲐᲨᲕᲘᲚᲘ, 

ᲜᲘᲙᲐ ᲚᲝᲚᲐᲫᲔ

საქართველო-რუსეთის 
საზღვრის დაღესტნის 

მონაკვეთი 
(წარსული და თანამედროვეობა)

ᲙᲐᲕᲙᲐᲡᲘᲘᲡ ᲮᲐᲚᲮᲗᲐ ᲡᲐᲔᲠᲗᲐᲨᲝᲠᲘᲡᲝ ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ  
ᲙᲕᲚᲔᲕᲘᲗᲘ ᲘᲜᲡᲢᲘᲢᲣᲢᲘ

ᲨᲝᲗᲐ ᲠᲣᲡᲗᲐᲕᲔᲚᲘᲡ ᲔᲠᲝᲕᲜᲣᲚᲘ ᲡᲐᲛᲔᲪᲜᲘᲔᲠᲝ ᲤᲝᲜᲓᲘ



NATIA JALABADZE, 
LAVRENTI JANIASHVILI, 

NIKA LOLADZE

The Dagestan Section of the 
Georgian-Russian Border 

(Past and Present) 
 

INTERNATIONAL SCIENTIFIC RESEARCH INSTITUTE OF THE PEOPLES OF 
THE CAUCASUS

SHOTA RUSTAVELI NATIONAL SCIENTIFIC FOUNDATION



4

მონოგრაფია გამოცემულია სსიპ შოთა რუსთაველის ეროვნული 
სამეცნიერო ფონდის ფინანსური მხარდაჭერით, საქართველოს 
საზღვრისპირა რეგიონების შემსწავლელი სამეცნიერო კვლევითი 
პროექტების ხელშეწყობის კონკურსში გამარჯვებული პროექტის, 
„ეთნოისტორიული პროცესები რუსეთის ფედერაციასთან მოსაზღვრე 
რეგიონში (დაღესტნის მონაკვეთი)“(BRG-I-24-617) ფარგლებში.

წინამდებარე მონოგრაფიაში გამოთქმული ნებისმიერი მოსა
ზრება ეკუთვნის ავტორებს და შესაძლოა არ ასახავდეს ფონდის 
შეხედულებებს.

 

რედაქტორი: ᲕᲐᲚᲔᲠᲘᲐᲜ ᲕᲐᲨᲐᲙᲘᲫᲔ 
ყდის დიზაინი: ᲔᲙᲐᲢᲔᲠᲘᲜᲔ ᲨᲐᲕᲗᲔᲚᲘ

© შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული სამეცნიერო ფონდი, 2025

© კავკასიის ხალხთა საერთაშორისო სამეცნიერო კვლევითი ინსტიტუტი, 2025

© ვალერიან ვაშაკიძე, ნათია ჯალაბაძე, ლავრენტი ჯანიაშვილი, ნიკა ლოლაძე, 2025

ISBN 978-9941-523-75-5



5

This monograph has been published with the financial support of the 
Shota Rustaveli National Science Foundation of Georgia under the frame-
work of the research project “Ethno-historical Processes in the Borderline 
Region with the Russian Federation (Dagestan Section)” (BRG-I-24-617), 
which was awarded a 2024 grant by the Shota Rustaveli National Science 
Foundation of Georgia for the promotion of research projects and interna-
tional scientific events on the study of Georgia’s border regions.

Any opinions expressed in this monograph are those of the authors and 
may not reflect the views of the Foundation.

Editor: VALERIAN VASHAKIDZE
Cover design: EKATERINE SHAVTELI

© Shota Rustaveli National Science Foundation of Georgia, 2025 

© International Scientific Research Institute of the Peoples of the Caucasus, 2025 

© Valerian Vashakidze, Natia Jalabadze, Lavrenti Janiashvili, Nika Loladze, 2025

ISBN 978-9941-523-75-5



6

სარჩევი/ contents

რედაქტორისაგან..................................................................................9
შესავალი..............................................................................................11

ᲗᲐᲕᲘ I
ნიკა ლოლაძე 
მეთოდოლოგიურ-თეორიული ჩარჩო საქართველოსა და 
დაღესტინის საზღვრის კვლევისთვის..............................................17
1. საზღვარი როგორც პროცესი .........................................................17
2. საზღვრის კვლევების ტრანზიცია და  
მეთოდოლოგიური პლურალიზმი.....................................................23
3. ინტერდისციპლინური თეორიული ჩარჩო: საზღვრის 
ინსტიტუციონალიზაცია და „თხელი“ და „მსხვილი“ (სა)
ზღვრების კონცეფცია ........................................................................27

ᲗᲐᲕᲘ II
ლავრენტი ჯანიაშვილი
ქართულ-დაღესტნური ურთიერთობის ისტორიიდან
1. ზოგიერთი რამ უძველესი წარსულიდან......................................31
ქართული ეკლესიის მისიონერობა და  
ეთნორელიგიური დილემა დაღესტანში..........................................43
3. ლეკიანობა - ქართლ-კახეთის წალეკვის საფრთხე....................51
4. თუშები და დაღესტნელები............................................................70

ᲗᲐᲕᲘ III 
ლავრენტი ჯანიაშვილი, ნათია ჯალაბაძე
1. დაღესტნელები კახეთში 
(ჩამოსახლება და ტრადიციული ყოფა)...........................................92

ᲗᲐᲕᲘ IV
ნათია ჯალაბაძე
1. საქართველო-დაღესტნის საზღვრისპირა ზოლი და მასთან 
დაკავშირებული ეთნოპოლიტიკური ვითარება............................108
2.  ყვარლის რაიონის ხუნძები, ავარეთ-კახეთის გზა...................129
ყვარლის რაიონის ლეკები და  განათლების პრობლემა.............146
დასკვნა..............................................................................................  158



7

From the Editor....................................................................................164
Introduction..........................................................................................165

CHAPTER I
Nika Loladze
1. Border as a Process: A Methodological and Theoretical Framework 
for Research on the Border of Georgia and Dagestan .........................171
2. Transition and Methodological Pluralism in Border Studies.............176
3. Interdisciplinary Theoretical Framework: Institutionalisation of the 
Border and the Concept of “Thin” and “Thick” Boundaries ................179

CAPTER II
Lavrenti Janiashvili
From the History of Georgian-Dagestani Relations..............................182
1. Fragments from the Ancient Past.....................................................182
2. Missionary Activities of the Georgian Church  
and the Ethno-religious Dilemma in Dagestan.....................................192
3. Lekianoba - The Threat of Destruction to Kartli and Kakheti............199
4. The Tush and the Daghestanis..........................................................215

CHAPTER III
Lavrenti Janiashvili, Natia Jalabadze
1. The Dagestanis in Kakheti: Settlement Patterns  
and the Traditional Way of Life ............................................................234

CHAPTER IV
Natia Jalabadze
The Georgia-Dagestan Borderline and  
Related Ethnopolitical Situation...........................................................248
1. The Border Problem between Tusheti and Dagestan.......................248
2. The Khunzi People of Kvareli district, Avaro-Kakheti Road...............266
3. The Lezgins of Kvareli District and the Problem of Education..........280

CONCLUSION........................................................................................291



8

დანართი:............................................................................................295

ᲠᲣᲙᲔᲑᲘ
რუკა 1 საქართველო-რუსეთის ფედერაციის დაღესტნის 
რესპუბლიკის საზღვარი...................................................................295
რუკა 2 თუშეთი დაღესტნის საზღვრის მონაკვეთი.......................296
რუკა 3 საქართველო იმერეთის გუბერნია (1845წ.).......................297
რუკა 4 ტიფლისის გუბერნიის ეთნოგრაფიული რუკა..................298
რუკა 5 საქართველოს დემოკრატიული რეპუბლიკის  
მიერ კონტროლირებადი ტერიტორია  
1921 წლის თებერვლის დასაწყიში.................................................299
რუკა 6 საქართველოს სსრ, აზერბაიჯანის სსრ,  
სომხეთის სსრ, 1947 წელი................................................................300
რუკა 7 საქართველოს ხელისუფლების მიერ კონტროლირებადი 
ტერიტორიები 2008 წლის ომამდე და ომის შემდეგ ....................301
რუკა 8 საქართველოს ხელისუფლების მიერ კონტროლირებადი 
ტერიტორიები 2008 წლის ომამდე და ომის შემდეგ (ყოფილი 
სამხრეთ ოსეთის ავტონომიური ოლქი).........................................302

MAPS
Map 1 – Border of Georgia and the Russian Federation’s  
Republic of Dagestan............................................................................295
Map 2 – Tusheti–Dagestan border section..........................................296
Map 3 – Georgia, Imereti Governorate (1845).....................................297
Map 4  –  Ethnographic map of the Tiflis Governorate........................298
Map 5  – Territory controlled by the Democratic Republic  
of Georgia at the beginning of February 1921.....................................299
Map 6  – Georgian SSR, Azerbaijani SSR, Armenian SSR, 1947............300
Map 7  – Territories controlled by the Government  
of Georgia before and after the 2008 war............................................301
Map 8  – Territories controlled by the Government  
of Georgia before and after the 2008 war  
(former South Ossetian Autonomous District).....................................302



9

რედაქტორისაგან

ქართველი ხალხი კავკასიის მკვიდრი მოსახლეობაა, რომლის 
საცხოვრისის ისტორიული საზღვრები ბუნებისაგან გამოკვეთილ 
მიჯნებს გასდევდა: ჩრდილოეთიდან ძირითადად დიდი კავკასი-
ონის წყალგამყოფ ქედს, სამხრეთიდან – მცირე კავკასიონის მთე-
ბის სისტემას, დასავლეთიდან – შავ ზღვას, ხოლო აღმოსავლეთი-
დან – მდ. მტკვრის შენაკადებს (ძეგამი და ალაზან – აგრი-ჩაი). სხვა 
მიზეზებთან ერთად, სწორედ ამ ბუნებრივი პირობების წყალობაა, 
რომ ქართველმა ერმა ბევრჯერ თავისზე გაცილებით მრავალრი-
ცხოვანი გარეშე მტრის მოგერიება და ეროვნული თვითმყოფადო-
ბის შენარჩუნება შეძლო. ჟამთა სიავემ (ხშირად დიდი იმპერიების 
ზეაღმატებულმა ძალამ, ზოგჯერ საკუთარმა ბედოვლათობამ) 
თავისი მსახვრალი ხელი დაატყო ჩვენი სამშობლოს ისტორიულ 
სამანებს... არადა, ეროვნული ტერიტორია იქ მოსახლე ეთნოსის 
მრავალსაუკუნოვანი შემოქმედებაა, მისი კოლექტიური მეხსიერე-
ბის ერთ-ერთი უმნიშვნელოვანესი ხატია, რომლის შელახვა, თუ-
ნდაც ნაწილობრივი, თაობების ეთნოფსიქოლოგიაში ხელშესახებ 
ცვლილებებს იწვევს.

ყოველი ეთნოსი ჰარმონიულადაა შერწყმული იმ ბუნებრივ გა-
რემოსთან, სადაც მას ცხოვრება და საქმიანობა უწევს. სხვანაირად 
წარმოუდგენელია, რადგან ის არის ამ ხალხის საიმედო თავშესა-
ფარი, მარჩენალი, ცხოვრების წესის მიმცემი, ეროვნული ხასია-
თის განმსაზღვრელი; ეს მამა-პაპის მიწაა, სამშობლოა... ამიტომაც 
მისი თვალის ჩინივით მოვლა და დაცვა ყველა ეპოქაში ღვთისა-
გან დაკისრებულ მოვალეობად ითვლებოდა. გამონაკლისს არც ქა-
რთველი ერი წარმოადგენს. „ქართლის ცხოვრება“ გადმოგვცემს, 
რომ ეროვნულ-სახელმწიფოებრივი ტერიტორიის ხელყოფისას 
იყო „გლოვაჲ და მწუხარებაჲ ყოველთა ზედა ქართველთა“. და ეს 
ერთი შემთხვევა არ არის. ჩვენი წინაპარი, რომელიც ასე მტკივნე-
ულად აღიქვამდა მარცხს, არასდროს ეგუებოდა მომხვდურისაგან 
თუნდაც გოჯი მიწის მიტაცებას, მოძალადეს ჯეროვნად უხვდე-
ბოდა და თავგანწირვით იბრძოდა წართმეულის დაბრუნებისათ-



10

ვის. ასე მოვედით უძველესი დროიდან მოკიდებული დღემდე.
წინამდებარე ნაშრომში მონოგრაფიულადაა შესწავლილი 

ის რთული პოლიტიკური, ეკონომიკური, ეთნო-სოციალური და 
კულტურული პროცესები, რომლებიც საქართველო-რუსეთის სა-
ხელმწიფო საზღვრის დაღესტნის მონაკვეთისთვის არის დამახა-
სიათებელი. დიდი გამოცდილებისა და თავის საქმის უბადლოდ 
მცოდნე მკვლევართა ჯგუფი (ნ. ჯალაბაძე, ლ. ჯანიაშვილი, ნ. 
ლოლაძე) უახლესი მეთოდოლოგიით მიუდგა ისეთ მრავალფე-
როვან და კომპლექსურ ფენომენს, როგორიც თანამედროვე სა-
ზღვარია. მდიდარი სამეცნიერო ლიტერატურის, ნარატიული და 
დოკუმენტური წყაროების გამოყენებით, საველე-ეთნოგრაფიული 
მასალის მოძიებითა და ანალიზით შესაძლებელი გახდა ყველა 
იმ პრობლემის წარმოჩენა, რაც ზემოხსენებულ სასაზღვრო მონა-
კვეთზე არსებობს. ეს კი იმის დამსახურებაა, რომ ზემოხსენებული 
კვლევა ინტერდისციპლინური ხასიათისაა. შესაბამისად, კო-
ლექტიურ მონოგრაფიაში გამოთმული დასკვნები და რეკომენდა-
ციები მრავალმხრივ საყურადღებოა. სწორედ ამიტომ ნაშრომი 
მხოლოდ მეცნიერული და სასწავლო ღირებულებისა არ არის და 
მას დიდი პრაქტიული დანიშნულება აქვს. ეს მაფიქრებინებს, რომ 
წიგნი აუცილებლად მიიპყრობს არამხოლოდ სპეციალისტების, 
არამედ მკითხველი საზოგადების ინტერესს.



11

შესავალი

წინამდებარე კოლექტიური მონოგრაფია შოთა რუსთაველის 
საქართველოს ეროვნული სამეცნიერო ფონდის 2024 წლის საქა-
რთველოს საზღვრისპირა რეგიონების შემსწავლელი სამეცნი-
ერო კვლევითი პროექტების ხელშეწყობისა და საერთაშორისო 
სამეცნიერო ღონისძიებების საგრანტო კონკურში გამარჯვებული 
პროექტის (BRG-I-24-617 _ ეთნოისტორიული პროცესები რუსეთის 
ფედერაციასთან მოსაზღვრე რეგიონში (დაღესტნის მონაკვეთი)) 
ბაზაზე განხორციელებული კვლევის შედეგია და ამ მიმართულე-
ბით ავტორთა ხანგრძლივი საქმიანობის ერთგვარ გაგრძელებას 
წარმოადგენს.1 

სასაზღვრო რეგიონების შესწავლა მჭიდროდ უკავშირდება 
სახელმწიფო უსაფრთხოების საკითხს. ტერიტორიული მთლია-
ნობის აღდგენა და საზღვრებზე მშვიდობისა და სტაბილურობის 
უზრუნველყოფა ქართული სახელმწიფოსთვის უმთავრეს ამო-
ცანად რჩება, რის გამოც ამ ტიპის კვლევას არამარტო სამეცნიე-
რო-თეორიული, არამედ პრაქტიკული დანიშნულებაც აქვს. დღე-
ვანდელ საქართველოში, ისევე როგორც მთლიანად კავკასიაში 
და ზოგადად პოსტსაბჭოთა სივრცეში, სახელმწიფო საზღვრის სა-
კითხი უკავშირდება სუვერენიტეტს, ტერიტორიულ მთლიანობას 
და ეროვნულ იდენტობას. შესაბამისად, საზღვრის მნიშვნელობა 
ცდება მხოლოდ ფიზიკურ-გეოგრაფიულ განზომილებას და იძენს 
სოციო-პოლიტიკურ, ეკონომიკურ და კულტურულ დატვირთვას. 
სახელმწიფო საზღვრები, რომლებიც ტრადიციულად აღიქმე-

1 	 ჯალაბაძე ნ., ვაშაკიძე ვ., ჯანიაშვილი ლ., ურუშაძე ვ. საზღვრისპირა 
მოსახლეობა ძველად და ახლა (კახეთი), თბ. 2022; ჯანიაშვილი ლ,, 
მელიქიშვილი ლ., მამარდაშვილი გ., ურუშაძე ვ., ეთნიკურ ჯგუფთა 
ინტეგრაცია ქვემო ქართლში (სომხები და აზერბაიჯანელები), თბ. 2021; 
თოფჩიშვილი რ., ბაგრატიონი,. გაგოშიძე გ., გოგოჭური გ., ჯალაბაძე 
ნ., ჯანიაშვილი, ლ., ავთანდილაშვილი გ., თრუსო - ისტორიული და 
ეთნოკულტურული პრობლემები, თბ. 2021; ჯანიაშვილი ლ., ოსთა 
საკითხი ყაზბეგის რეგიონში, თბ. 2017; ჯალაბაძე ნ., ყაზბეგის რაიონის 
ოსები ქართულ-ოსური ურთიერთობის კონტექსტში: ქართულ-ოსური 
ურთიერთობის პერსპექტივა ყაზბეგის რაიონში, თბ. 2017 და ა.შ.



12

ბოდა როგორც ფიქსირებული, ბუნებრივ ან კონვენციურ ხაზებზე 
დაფუძნებული გამყოფები, თანამედროვე კვლევებში უფრო და 
უფრო ხშირად განიხილება როგორც ისტორიულად კონსტრუი-
რებული, პოლიტიკურად მართული და სოციალურ-ეკონომიკურ 
პრაქტიკებზე დამოკიდებული ფენომენი. 

განსაკუთრებულ გამოწვევას წარმოადგენს ჩვენი ქვეყნის 
ჩრდილოეთი საზღვარი, რადგან რუსეთის ფედერაცია ქართული 
სახელმწიფოს არსებობის უმთავრეს საფრთხედ აღიქმება; მას 
ქვეყნის 20% აქვს ოკუპირებული და ჰიბრიდული ომის გზით ცდი-
ლობს საქართველოს საკუთარი გეოპოლიტიკური გავლენის ქვეშ 
მოქცევას. ამასათანავე, სხვა მეზობელი სახელმწიფოებისაგან 
განსხვავებით, დიპლომატიური ურთიერთობა რუსეთთან სრული-
ადაა შეწყვეტილი და არც საზღვრის დელიმიტაცია-დემარკაციის 
პროცესი მიმდინარეობს, რაც ზრდის საზღვრის თვითნებურად 
გადმოწევის რისკს. ოკუპირებული რეგიონების გარდა, ტერიტო-
რიების უკანონო მიტაცებას რუსეთის მიერ ჩვენთვის საინტერესო 
მონაკვეთშიც ჰქონდა ადგილი; კერძოდ, ჭანჭახოვანის ხეობაში 
(თუშეთი) მდებარე სოფლებში ჭეროსა და ინწუხში. ისტორიულად 
ეს სოფლები, რომელებიც დაღესტნის რესპუბლიკის წუნტის რაი-
ონს ესაზღვრება, ქართველებით იყო დასახლებული, მაგრამ მე-19 
საუკუნეში ლეკიანობის შედეგად დაიცალა. 1990-იან წლებში აქ 
რუსი და ქართველი მესაზღვრეები მორიგეობით პატრულირებ-
დნენ, 2006 წელის შემდეგ კი აღნიშნულ ტერიტორიას მთლიანად 
რფ აკონტროლებს. აღსანიშნავია, რომ რუსების მხრიდან პროვო-
კაციული ქმედებები სხვა დროსაც არაერთხელ მომხდარა, მაგ., 
2018 წლის 28 ივნისს ლაგოდეხის მუნიციპალიტეტში საქართვე-
ლო-რუსეთის დაღესტნის მონაკვეთზე რუსებმა ორი ქართველი 
მესაზღვრე გაიტაცეს, ასევე ცნობილია ქართველი მწყემსების გა-
ტაცების შემთხვევებიც. ქართულ საზოგადოებაში შეშფოთება გა-
მოიწვია, რამდენიმე წლის წინ, რუსული მხარის მიერ დაგეგმილმა 
„ავარეთ-კახეთის“ გზის მშენებლობა-რეაბილიტაციამ. ეს გზა, გე-
ოპოლიტიკური თვალსაზრისით, მეტად მომგებიანია რფ-სათვის, 
მაგრამ არსებულ ვითარებაში სრულიად მიუღებელი ქართული 



13

მხარისათვის. საკვლევი საკითხი კიდევ უფრო მეტ აქტუალობას 
იძენს საქართველოში არსებული ცვალებადი პოლიტიკური გან-
წყობებისა და საერთაშორისო გეოპოლიტიკური ვითარების გათ-
ვალისწინებით. 

კვლევა განხორციელდა კახეთის ოთხ მუნიციპალიტეტში (ახ-
მეტა, თელავი, ყვარელი და ლაგოდეხი). ამ სასაზღვრო ზოლზე 
რამდენიმე უღელტეხილი (მათ შორის განსაკუთრებით მნიშვნე-
ლოვანია ყადორი) არსებობს, მაგრამ სამანქანო გზა საბჭოთა პე-
რიოდშიც არ გაკეთებულა და ამიტომ კახეთის და დაღესტნის მო-
სახლეობა ერთმანეთს საცალფეხო ბილიკებით უკავშირდებოდა. 
ქართველები ყველა დაღესტნელს ლეკს ეძახდნენ და მათთან 
დამოკიდებულებას მეტ-ნაკლებად აგებენ ისტორიული მეხსიე-
რებაში ჩაკირულ ნარატივებზე. გასათვალისწინებელია, რომ საბ-
ჭოთა სახელმწიფოს დანგრევის შემდეგ ნოყიერი ნიადაგი შეიქმნა 
ეთნიკური და რელიგიური ნიშნებით განსხვავებულ ჯგუფთა და-
პირისპირებისა და ღია კონფრონტაციისათვის. ზემოაღნიშნულს 
თან ერთვის ისტორიული რაკურსი: კახეთის ქრისტიან მოსახლეო-
ბაში დაღესტნელი/ლეკი აღიქმებოდა (დღესაც ნაწილობრივ ასეა) 
როგორც მტერი, ყაჩაღი და მოძალადე. 

 დღევანდელი კახეთი ძირითადად ძველი ქართული ისტო-
რიულ-გეოგრაფიული პროვინციების: თუშეთის, კახეთის, კუხე-
თისა და ჰერეთის ტერიტორიებზე ჩამოყალიბდა. მისი საზღვრები 
ისტორიის სხვადასხვა მონაკვეთში გარკვეულ ცვლილებებს გა-
ნიცდიდა. უძველესი დროიდან ეს იყო საკონტაქტო ტერიტორია, 
სადაც შეხება ჰქონდა ქართველური და სხვა კავკასიური, მათ შო-
რის დაღესტნური, მოდგმის მოსახლეობას. ადრე შუასაუკუნეებში 
მთიან დაღესტანს მჭიდრო ურთიერთობა ჰქონდა ქართლის სა-
მეფოსთან, რომელიც ბიზანტიასა და ალბანეთთან ერთად მნიშ-
ვნელოვან როლს ასრულებდა ჩრდ. კავკასიაში ქრისტიანობის გავ-
რცელებაში. ქართლის მესვეურები ლეკებს აქტიურად იყენებდნენ 
საგარეო მტრის წინააღმდეგ ბრძოლაშიც, რაც მკაფიოდ დასტუ-
რდება ქართული წერილობითი წყაროებით. გარკვეულ პერიოდში 
კი ხუნძები ნომინალურად ქართულ პოლიტიკურ სივრცეშიც შემო-



14

დიოდნენ. კავკასიაში თემურ ლენგის ლაშქრობებმა და ერთიანი 
საქართველოს დაშლამ სათავე დაუდო ქართული სამყაროსგან 
დაღესტნის პოლიტიკურ და კულტურულ დისტანცირებას. ამის 
შემდეგ ლეკთა გამუდმებულმა თავდასხმებმა, აღმოსავლეთ კა-
ხეთში მათმა მასობრივმა ჩამოსახლებამ და მეკობრეობამ („ლე-
კიანობამ“) გაუსაძლისი ფორმა მიიღო. ეს მტკივნეული პროცესი 
მეტ-ნაკლები ინტენსივობით სამხრეთ კავკასიაში რუსეთის იმპე-
რიის გაბატონებამდე გაგრძელდა. გვიან შუასაუკუნეებში მწვავე 
დაპირისპირების ხასიათი შეიძინა ქართველი და დაღესტნელი 
მთიელების ურთიერთობამაც. ეს რელიგიური ფაქტორის გარდა 
განპირობებული იყო ქართლის მთიანეთში ცენტრალური ხელი-
სუფლების გავლენის შესუსტებით და ფორმალური სამართლის 
სისტემის თითქმის მთლიანად ჩვეულებითი სამართლით ჩანაც-
ვლებით. მთაში გვარის, თემის, სოფლის და მეზობელი საზოგა-
დოებების ურთიერთობათა ხასიათი და ეთიკური ღირებულებათა 
სისტემა ბარის რეგიონისაგან განსხვავდებოდა. აქ ცხოვრების წე-
სად იქცა მეკობრეობა, მეზობელი ხალხის, სოფლისა თუ თემის 
ქონების დაპატრონება ძალადობრივი გზით. ქართველ მთიელე-
ბსა და მათ ჩრდ. კავკასიელ მეზობლებს შორის ურთიერთობას 
ეს გარემოება მნიშვნელოვნად განსაზღვრავდა. არც ქართველებს 
და არც მათ მეზობელ მთიელებს ცხვარ-ძროხისა და ცხენების გა-
მორეკვა-მოტაცება სამარცხვინოდ არ მიაჩნდათ, პირიქით ასეთი 
ქცევა დიდ ვაჟკაცობად ითვლებოდა და ამგვარ ქმედებას ხშირად 
საგმირო ლექსებსაც უძღვნიდნენ. 

XVII საუკუნეში ჰერეთის აღმოსავლეთში (კაკი/კახი) ჩამოყა-
ლიბდა ავარიელი და წახურელი ლეკების „ თავისუფალი თემები“ 
და შეიქმნა ორი პოლიტიკური ერთეული: ჭარ-ბელაქნისა (კაკ-ენი-
სელი) და ელისუს სასულთნოები. მოგვიანებით, ჭარ-ბელაქნისა 
და ელისუს საულთნოების გარდა, დაღესტნელთა მცირე ნაწილი 
ყვარლის მიდამოებშიც დამკვიდრდა. ეს ლეკები კახეთის ზამთრის 
საძოვრებით სარგებლობდნენ და ბეჟანიანის მინდორზე (დღევა-
ნდელი ახალსოფლის მიდამოები) მდინარე შოროხევის სანაპი-
როზე გამოსაზამთრებლად გადმოდიოდნენ. თავდაპირველად 



15

ისინი აქ სეზონურად ცხოვრობდნენ, საძოვრების გამოყენებისათ-
ვის „საბალახეს” იხდიდნენ და ცხვრის ფარებს მხოლოდ მწყემ-
სები მოჰყვებოდნენ; მოგვიანებით ოჯახებით დაიწყეს სიარული, 
საკარმიდამო ნაკვეთები დაისაკუთრეს და რამდენიმე დროებითი 
დასახლებული პუნქტი შექმნეს. ეს პროცესი XX საუკუნის 50-იან 
წლებამდე გაგრძელდა (დღეისათვის ხუნძები ცხოვრობენ ყვარ-
ლის სოფლებში: ჩანთლისყურე, თივი, სარუსო). 

საბჭოთა კავშირის დაშლის შემდეგ კავკასიაში შექმნილმა სი-
ტუაციამ და რუსეთის ფედერაციის პოლიტიკამ სამხრეთ და ჩრდი-
ლოეთ კავკასიის რიგ ხალხს შორის ხიდი გაურკვეველი დროით 
ჩატეხა. პოსტსაბჭოთა პერიოდში მიმდინარე ტრაგიკული მოვლე-
ნების გამოისობით (რუსეთ-ჩეჩნეთის ორი ომი, ე.წ. სამხრეთ ოსე-
თის, აფხაზეთის და ყარაბაღის კონფლიქტები, 2008 წლის რუსე-
თ-საქართველოს ომი, მისი თანმდევი ბორდერიზაცია და სხვა.), 
ქართველი და ჩრდილოეთ კავკასიელი ხალხების ურთიერთობა, 
საბჭოთა პერიოდთან შედარებით, სრულიად განსხვავებული მიმა-
რთულებით წარიმართა. რუსეთის ფედერაციის შემადგენლობაში 
დარჩენილმა ჩრდილოეთ კავკასიის პოლიტიკურმა სუბიექტებმა 
საქართველოსგან იზოლაციის უარყოფითი შედეგები არამარტო 
პოლიტიკური და სოციო-კულტურული, არამედ ინტერეთნიკური 
კავშირების კუთხითაც გამოსცადეს. ჩრდილოეთ და სამხრეთ კა-
ვკასიის ხალხთა შორის ფიზიკური და, შესაბამისად, სოციო-კულ-
ტურული კავშირების ხელოვნურად შეფერხება/გაწყვეტა იმ კა-
ნონზომიერების დარღვევა იყო, რაც ისტორიულად საფუძველს 
უქმნიდა კავკასიელი ხალხების ერთობას. ეს ვითარება თავისებუ-
რად აისახა კახეთში მცხოვრებ ლეკებზეც. გასული საუკუნის 90-იან 
წლებში ხუნძების ნაწილი დაღესტანში გადასახლდა. ყვარლის 
რაიონში 4 ათასზე მეტი ლეკიდან დაახლოებით 2 ათასი ადგილზე 
დარჩა და მეზობელ ქართველებთან ერთად მოუწია სოციალურ-ე-
კონომიკურ და პოლიტიკურ კრიზისთან გამკლავება. 

მონოგრაფია ინტერდისციპლინურია (ისტორია, ეთნოლოგია, 
გეოგრაფია), სამეცნიერო მიმოქცევაში შემოდის ახალი ემპირი-
ული მასალა; გამოიკვეთა საკვლევ სასაზღვრო რეგიონში მიმდი-



16

ნარე სოციოკულტურულ, დემოგრაფიულ, ეკონომიკურ ტრანს-
ფორმაციათა თავისებურებები; შემუშავდა ახალი თეორიული 
მიდგომები. მუშაობის პროცესში ვისარგებლეთ საარქივო მონა-
ცემებით, სამეცნიერო ლიტერატურით, საველე-ეთნოგრაფიული 
მასალით და ინტერნეტრესურსებით. საველე სამუშაოები ჩატა-
რდა კომპლექსურ-ინტენსიური მეთოდის გამოყენებით, რაც მო-
იცავს უშუალო დაკვირვებასა და ინტერვიურებას. ინტერდისციპ-
ლინური მიდგომა განაპირობებს გამოკვლევის ინოვაციურობასაც.
წიგნს აქვს როგორც სამეცნიერო-თეორიული, ასევე საგანმანათ-
ლებლო და პრაქტიკული დანიშნულება. 

მადლობას ვუხდით ჩვენს კოლეგებს: ნ. აზიკურს, გ. იჩუაიძეს, 
ნ. იდოიძეს, რომელთაც კონსულტაცია გაგვიწიეს წიგნზე მუშაობი-
სას. ასევე ჩვენს მთხრობლებს.



17

თავი I 
ᲜᲘᲙᲐ ᲚᲝᲚᲐᲫᲔ 

მეთოდოლოგიურ-თეორიული ჩარჩო საქართველოსა და 
დაღესტინის საზღვრის კვლევისთვის

1. საზღვარი როგორც პროცესი 

თანამედროვე სამყარო საზღვრების სამყაროა, სადაც ტე-
რიტორიული, პოლიტიკური, იურიდიული და ეკონომიკური სა-
ზღვრები უშუალოდ ზემოქმედებენ ცხოვრების სოციალურ 
ასპექტებზე. მიუხედავად გლობალიზაციური პროცესების, სა-
ზღვრების გახსნისა და გლობალური მობილობის ზრდისა - დღე-
ვანდელ მსოფლიოში საზღვრების რაოდენობა და ნაირსახეობა 
ისტორიულ მაქსიმუმზეა.

უკანასკნელი ოცი წლის განმავლობაში, მსოფლიოს მასშტა-
ბით ასობით ახალი საზღვარი გაჩნდა: ტერიტორიების გასამიჯ-
ნად გაივლო ათასობით კილომეტრი მავთულხლართი/ღობე; 
აღიმართა მილიონობით კუბური მეტრი ბეტონის კედელი (მექ-
სიკა - აშშ, ისრაელი - პალესტინა), აშენდა/ამოქმედდა ათასობით 
მიგრანტთა დროებითი განთავსების ცენტრი,1 გაიზარდა დეპო-
რტაციების რიცხვი. შეიქმნა და დაიხვეწა საპასპორტო მონაცემთა 
ბაზები, საზღვრის კვეთის უსაფრთხოების ტექნოლოგია და პრო-
ცედურული მექანიზმები.2

დღევანდელ მსოფლიოში საზღვრების მნიშვნელობაზე საუბ-
რისას, აღსანიშნავია COVID-19-ის პანდემიისა და ლტოლვილთა, 
დევნილთა და ეკონომიკურ მიგრანტთა გაზრდილი ნაკადების 
მნიშვნელობა და შედეგები, რამაც საზღვრების კვლევის მიმართუ-
ლებითაც მნიშვნელოვანი ზეგავლენა მოახდინა. მკაცრმა საკარა-

1 	 GDP (Global Detention Project)., ხელმისაწვდომია: https://www.global
detentionproject.org/detention-centres/list-view ნანახია 18.10.2025.

2 	 Nail, Thomas., Theory of the border. Oxford University Press. 2025.



18

ნტინო ზომებმა და გადაადგილების შეზღუდვებმა საზღვრები 
გადააქცია „ფილტრებად“, რომლებიც არეგულირებდნენ არამხო-
ლოდ ადამიანთა გადაადგილებას, არამედ ვირუსის გავრცელების 
შიშთან დაკავშირებულ სოციალურ ურთიერთობებსაც. აღნიშნუ-
ლმა გამოცდილებამ თვისებრივად შეცვალა სასაზღვრო ინსტი-
ტუციების დამოკიდებულება და კონტროლის მექანიზმები კიდევ 
უფრო კომპლექსური გახადა.1

ამავდროულად, დღევანდელ საქართველოში, ისევე როგორც 
კავკასიაში და ზოგადად პოსტსაბჭოთა სივრცეში, სახელმწიფო 
საზღვრის საკითხი მძაფრად უკავშირდება სუვერენიტეტის, ტე-
რიტორიული მთლიანობისა და იდენტობის საკითხებს. შესაბამი-
სად, საზღვრის მნიშვნელობა სცდება მხოლოდ ფიზიკურ გეოგრა-
ფიულ განზომილებას და იძენს სოციო-პოლიტიკურ, ეკონომიკურ 
და კულტურულ დატვირთვას. სახელმწიფო საზღვრები, რომლე-
ბიც ტრადიციულად აღიქმებოდა როგორც ფიქსირებული, ბუნებ-
რივ ან კონვენციურ ხაზებზე დაფუძნებული გამყოფები, თანამე-
დროვე კვლევებში უფრო და უფრო ხშირად განიხილება როგორც 
ისტორიულად კონსტრუირებული, პოლიტიკურად მართული და 
სოციალურ-ეკონომიკურ პრაქტიკებზე დამოკიდებული ფენომენი. 
მსგავსი მიდგომა აქტუალურია ისეთი მკაფიო ფიზიკური და ისტო-
რიული საზღვრის შემთხვევაშიც კი როგორიც კავკასიონის მთა-
ვარი წყალგამყოფი ქედია.

წინამდებარე ნაშრომის საკვლევი საკითხი საქართველოსა 
და რუსეთის ფედერაციის (დაღესტნის რესპუბლიკის) კავკასიო-
ნის ქედზე გამავალი საზღვრის მონაკვეთია. მისი სიგრძე 143 კმ.-ს 
შეადგენს და დიკლოს მთიდან სამხრეთით ბუციბაცის ქედის თხე-
მით მიემართება მ. სარმაღელესკენ (2596 მ.) და გადასასვლელის 
გავლით კვეთს მდ. ანდის - ყოისუს, ახატლის ქედის თხემით და მ. 
პატარანაბადის (3252 მ.), მ. ენჩოს (3304 მ.), მ. შავიკლდის (3578 მ.) 
გავლით მიუყვება კავკასიონის ცენტრალური ქედს, კვეთს ყადო-
რის (2363 მ.) გადასასვლელს და მ. ნინიკას-ციხიდან (3116 მ.) უხ-

1 	 Paasi, A., Geographies of borders and bordering. წიგნში Border Studies (გვ. 47-
67). Edward Elgar Publishing. 2025.



19

ვევს სამხრეთ-დასავლეთის მიმართლებით და მთავრდება აღმო-
სავლეთით ტინოვროსოს მთაზე (იხ. რუკა 1).1

საქართველოსა და დაღესტნის რეპუბლიკას შორის მოქცე-
ული საზღვრის ხაზზე განლაგებული გადასასვლელებიდან აღსა-
ნიშნავია ვანთლიაშეთის (2441მ.), სარმაღელეს (2596მ.), ყადორის 
(2363 მ.), ხიმრიკის (2760 მ.), მსხალგორის (2940მ.), მაჩხალროსოს 
(3066 მ.), მუშაკის (2675მ.), დურუჯის (2884მ.) უღელტეხილები და 
ხუბიარას (2402მ.) და ახტალის (3162მ) გადასასვლელები.2 ჩამოთ-
ვლილთაგან განსაკუთრებით მნიშვნელოვანია ვანთლიაშეთისა 
და ახატლის გადასასვლელები, სადაც სატელიტური ფოტოები-
დან ცხადად ფიქსირდება დაღესტანის მხრიდან გაჭრილი გზები 
(იხ. რუკა 1-2).

რადგან ნებისმიერი საზღვარი, თავისი არსით, დინამიკურია 
- ხოლო “ბუნებრივს” და “ისტორიულს” არ გააჩნია ერთმნიშვნე-
ლოვანი საზღვრის ფუნქცია, სხვა, ერთი შეხედვით “მკაფიო ბუ-
ნებრივი და ისტორიული საზღვრების“ მსგავსად, აღნიშნული სა-
ზღვარიც არაერთხელ გამხდარა სადავო და ქცეულა პოლიტიკური 
მანიპულაციების საგნად. მეტიც, ამ რეგიონში საზღვარი არას-
დროს ყოფილა სტატიკური.

როგორც უკვე აღვნიშნეთ, საქართველო-რუსეთის სახელ-
მწიფო საზღვარი დღემდე არ არის დემარკირებული, რაც ქმნის სა-
მართლებრივი გაურკვევლობის და საზღვრის მორიგი თვითნებური 
ცვლილებების საფრთხეს. აღნიშნული ვითარება განსაკუთრებით 
მწვავედ ვლინდება მცოცავი ოკუპაციის პროცესებში, რომლებიც 
ფიქსირდება როგორც ოკუპირებული ტერიტორიების მიმდებარედ, 
ასევე უშუალოდ ჩვენ საკვლევ მონაკვეთშიც, ჭანჭახოვანის ხეობასა 
და იქ მდებარე სოფლების — ჭეროსა და ინწუხის შემთხვევაში, 
რომლებსაც 2006 წელს მომხდარი ინციდენტის შემდეგ, საქართვე-
1 	 კეკელია, ჯ., საქართველოს ტერიტორია და საზღვრები (მე-2 გამოცემა). 

გამომცემლობა ინტელექტი. თბილისი 2006. გვ 78.
2 	 იქვე, გვ, 84-85. შენიშვნა: წყაროში მოხსენიებულია მხოლოდ ვანთლიშეთის, 

სარმაგღელეს, ყადორის, ხიმრიკის, მსხალგორის, მაჩხალროსოს 
გადასასვლელები. დანარჩენი გადასასვლელები დამატებულია ავტორის 
(ნ. ლოლაძის) მიერ, საველე სამუშაოებსა და გეოინფორმაციულ 
მონაცემებზე დაყრდნობით



20

ლოს ხელისუფლება ვეღარ აკონტროლებს (იხ. რუკა 2).1

რუსეთის ფედერაციის გაფართოების პოლიტიკის, მიმდე-
ბარე ხეობებში სამხედრო ობიექტებისა და გზების ინტენსიური 
მშენებლობის ფონზე, განსაკუთრებული გამოწვევის წინაშე დგას 
თუშეთი. გარემოებას კიდევ უფრო ამძიმებს საგზაო ინფრასტურ-
ქტურის არარსებობა, რაც თუშეთის 7–8 თვიან იზოლაციას იწვევს. 
აღნიშნულზე ყურადღება გამახვილებულია საქართველოს ეკონო-
მიკისა და მდგრადი განვითარების სამინისტროს მიერ დაკვეთილ 
სივრცით-ტერიტორიული დაგეგმვის 2018 წლის დოკუმნეტშიც.2

კავკასიონის ქედზე გამავალი სასაზღვრო ზოლის დინამიკა, 
განსაკუთრებით XIX საკუნიდან, რუსეთის იმპერიის მიერ საქა-
რთველოს ანექსიის შემდეგ ხდება აქტიური. უახლეს ისტორიაში 
- საბჭოთა წარსულმა, შემდგომ კი პოსტსაბჭოთა პოლიტიკურმა 
რეალიებმა ეს დინამიკა კიდევ უფრო გაამძაფრა. მაგალთად, 
ჭარ-ბელაქნის ოლქი (გვიანდელი საინგილო), რომლის ჩრდი-
ლოეთი საზღვარი გადიოდა კავკასიონის წაყალგამყოფ ქედზე, 
XIX საუკუნის დასაწყისიდან განსხვავებული სტატუსით (მაზრა, 
ოლქი, სამხედრო ოკრუგი) მონაცვლეობდა უშუალოდ რუსეთის 
იმპერიის სხვადასხვა ადმინისტრაციული ერთეულის, მათ შორის 
საქართველო-იმერეთის გუბერნიის შემადგენლობაში. იგი მოგვი-
ანებით, საქართველოს პირველ რესპუბლიკაში შედიოდა, ხოლო 
საბჭოთა ოკუპაციის შემდეგ გადაეცა აზერბაიჯანს (იხ. რუკა 3, 4, 
5).3 გარდა ამისა, იმავე XIX საუკუნეში, 1859 წლის 19 ივნისს კავკა-

1 	 კვახაძე, ა., სადავო საზღვრები ჩრდილოეთ კავკასიაში და მისი გამოძახილი 
საქართველოში. საქართველოს სტრატეგიისა და საერთაშორისო 
ურთიერთობათა კვლევის ფონდი. ხელმისაწვდომია: https://gfsis.
org.ge/ge/publications/view/2699?__cf_chl_tk=9.L_s9FgCxtSBovRaU9P8_
Ds2t1GA0Xfcly7nJKQNtk-1673455782-0-gaNycGzNCL0; ჯალაბაძე, ნ., 
ჯანიაშვილი, ლ., ლოლაძე, ნ., ბორდერიზაცია და ქართულ-ოსური 
ურთიერთობები ოკუპირებულ რეგიონში. თბ.2022.

2 	 აბულაძე, გ., გოცირიძე, გ., ახმეტის მუნიციპალიტეტისა და თუშეთის 
სივრცით-ტერიტორიული დაგეგმვის პროექტი. საქართველოს 
ეკონომიკისა და მდგრადი განვითარების სამინისტრო. ხელმისაწვდომია: 
https://moi.gov.ge/ka/about/საქმიანობა/სივრცითი-მოწყობა/ახმეტა

3 	 ვარდოსანიძე, ს., გურული, ვ., ხარაძე, კ., ჯიქია, ლ., კვარაცხელია, 
მ., საქართველოს სახელმწიფო საზღვრის ისტორია (1917-1957). 



21

სიის მეფისნაცვალმა ა. ბარიატინსკიმ კავკასიონის წყალგამყოფ 
ქედს მიღმა მდებარე საქართველოს ისტორიულ-გეოგრაფიული 
მხარე, დვალეთი (ტფილისის გუბერნიის ოსეთის ოკრუგის ნარის 
უბანი) - თერგის ოლქს შეუერთა. შედეგად, საზღვარმა კავკასიონის 
წყალგამყოფ ქედზე გადმოინაცვლა.1

უახლეს ისტორიაში კავკასიონის ქედზე გამავალი სახელ-
მწიფო საზღვრის ცვლილების გამორჩეულ შემთხვევას წარმოა-
დგენს 1943-1955 წლებში, საქართველოს სსრ-ის შემადგენლობაში 
შესული ჩრდილოეთ კავკასიაში მდებარე ტერიტორიები: ქლუხო-
რის და ახალხევის რაიონები (რუკა 6).2 ხოლო XXI საუკუნის ტრაგი-
კულ მაგალითს წარმოადგენს რუსეთის ფედერაციის მიერ აფხაზე-
თისა და ყოფილი სამხრეთ ოსეთის (ყსოაო) ავტონომიური ოლქის 
ტერიტორიების ოკუპაცია, ცალმხრივი აღიარება და ბორდერიზა-
ციის პროცესი, რომელიც დღემდე გრძელდება (იხ. რუკა 7-8).

მნიშვნელოვანია აღინიშნოს, რომ თანამედროვე საქართვე-
ლოს სახელმწიფო საზღვრების დელიმიტაცია-დემარკაციის 
ამთავრებამდე გარკვეული ტერიტორიული ცვლილება/კორექტი-
რება გარდაუვალია და სადავო ტერიტორიების მცირე მასშტაბის 
მიუხედავად, გასათვალისწინებელია, რომ საზღვრის ცვლილების 
ნებისმიერი პროცესი კავკასიის რეგიონში ყოველთვის მტკივნეუ-
ლად აღიქმება.3

ამ ეტაპზე, საქართველოს ოთხი მოსაზღვრე სახელმწიფოდან, 
დელიმიტაცია-დემარკაცია მხოლოდ თურქეთის რესპუბლიკის მო-
ნაკვეთზეა დასრულებული, დანარჩენ მეზობლებთან აღნიშნული 
პროცესი ჯერ კიდევ მიმდინარეობს ან შეჩერებულია გაურკვეველი 
დროით; მაგალითად, საქართველოს და აზერბაიჯანს შეთანხმე-
ბული აქვთ სახელმწიფო საზღვრის დაახლოებით 2/3 და ერთ-

გამომცემლობა “ქართული უნივერსიტეტი”, 2015. გვ. 125-131.
1 	 თოფჩიშვილი, რ., დვალეთი და დვალები: საქართველოს დაკარგული 

ისტორიულ-ეთნოგრაფიული მხარე და ქართველთა გამქრალი 
ეთნოგრაფიული ჯგუფი. თბილისი, გამომცემლობა “უნივერსალი”. 2016. 
გვ 39-40.

2 	 ვარდოსანიძე, ს., გურული, ვ., ხარაძე, კ., ჯიქია, ლ., კვარაცხელია, მ., 
საქართველოს სახელმწიფო საზღვრის ისტორია (1917-1957). გვ. 254-279

3 	 ალ. კვახაძე, დასახ. ნაშრომი



22

ერთ მნიშვნელოვან სადავო მონაკვეთად დავით-გარეჯის სამონა-
სტრო კომპლექსი რჩება. 1

საქართველოსა სომხეთის საზღვრის მონაკვეთის დაახლოე-
ბით ნახევარია (110 კილომეტრი) დელიმიტირებული. სახელმწი-
ფოს ოფიციალური წარმომადგენლების განცხადებით, ქვეყნებს 
შორის საზღვრის დელიმიტაცია-დემარკაცია ერთ-ერთი უმთავ
რესი საკითხია და უახლოეს მომავალში უნდა დასრულდეს.2

რაც შეეხება საქართველოსა და რუსეთის ფედერაციის სა-
საზღვრო მონაკვეთს, მათ შორის საქართველო-დაღესტნის სა-
ზღვარს - დელიმიტაცია/დემარკაციის პროცესი ოფიციალურად 
შეწყვეტილია აფხაზეთისა და ყსოაო-ს დეოკუპაციამდე.3 მტრუ-
ლად განწყობილ ქვეყანასთან არსებული სასაზღვრო ზოლის 
აღნიშნული გაურკვეველი მდგომარეობა ქმნის არა მხოლოდ სა-
მართლებრივ და დიპლომატიურ არასტაბილურობას, არამედ 
პირდაპირ აისახება იმ ადამიანების ყოველდღიურობაზე, სოცია-
ლურ, კულტურულ თუ ეკონომიკურ ქცევაზე, რომლებიც ამ ზოლში 
ცხოვრობენ. სოფლებში, რომლებიც ახლოს მდებარეობს არა-
დემარკირებულ საზღვართან, ადგილობრივების წარმოდგენები 
იმაზე, თუ სად მთავრდება საქართველო და სად იწყება რუსეთი, 
გარკვეულ შემთხვევებში, სცდება ოფიციალურ რუკებს. სწორედ ამ 
სივრცეში იკვეთება საზღვრის როგორც ფიზიკური ხაზის და რო-
გორც სოციალური გამოცდილების განსხვავება. სახელმწიფო პო-
ლიტიკები, უსაფრთხოების რეჟიმები, ადგილობრივი მოსახლეო-
ბის ისტორიული მეხსიერება, ეკონომიკური დამოკიდებულებები 

1 	 რადიო თავისუფლება., საქართველომ და აზერბაიჯანმა საზღვრის 
დელიმიტაცია-დემარკაციის საკითხის განხილვა დაგეგმეს., 2023. ნანახია 
18.10.2025 ხელმისაწვდომია: https://www.radiotavisupleba.ge/a/32466303.
html.

2 	 საქართველოს საგარეო საქმეთა სამინისტრო., ”საქართველოსა და 
სომხეთის რესპუბლიკას შორის პოლიტიკური კონსულტაციების 
მორიგი რაუნდი გაიმართა”, 2024. ხელმისაწვდომია: https://mfa.gov.
ge/ka/news/967140-saqartvelosa-da-somkhetis-respublikas-shoris-politikuri-
konsultatsiebis-morigi-raundi-gaimarta ნანახია: 7.10.2025.

3	 ნეტგაზეთი - რუსეთთან დელიმიტაცია-დემარკაცია დამთავრდება ერ
თიანი საქართველოს საზღვრების ფარგლებში — ღარიბაშვილი., 2021. 
ხელმისაწვდომია: https://netgazeti.ge/news/569455/ ნანახია 8.10.2025.



23

და სატრანსპორტო ინფრასტრუქტურა ქმნის კომპლექსურ ქსელს, 
რომელიც განსაზღვრავს იმ სოციალურ პრაქტიკებს, რომლითაც 
საზღვარი დინამიკაში მოდის და ყოველდღიურ რეალობად იქცევა.

დღესდღეობით ჩვენი საკვლევი საქართველო-დაღესტნის 
საზღვრის გარშემო არსებული ბუნდოვანება დიდი გეოპოლიტი-
კური გამოწვევების მნიშვნელოვანი ფრაგმენტია. ამავდროულად, 
ეს ბუნდოვანება ქმნის საინტერესო საფუძველს იმგვარი თეორი-
ული ანალიზისთვის, რომელიც საზღვარს განიხილავს არამხო-
ლოდ როგორც ფიზიკურ და პოლიტიკურ ხაზს, არამედ როგორც 
ცოცხალ სოციალურ სივრცეს, რომელიც მუდმივად იქმნება და 
იცვლება. კვლევაში გამოყენებული თეორიული სინთეზი ემყა-
რება საზღვრის კვლევების კრიტიკულ მიდგომას, განსაკუთრებით 
კი მობილობის, სივრცისა და ძალაუფლების ურთიერთქმედების 
გააზრების მნიშნველობას. ემპირიული მასალა მოიცავს ინტერვი-
უებს სასაზღვრო სოფლებში მცხოვრებ ადამიანებთან, რომლებიც 
აღწერენ საკუთარ ყოველდღიურ ყოფას, აღქმებსა და საზღვართან 
დაკავშირებულ გამოცდილებებს.

ამრიგად, წინამდებარე ნაშრომი მიზნად ისახავს საქა-
რთველო–დაღესტნის საზღვრის მონაკვეთის ისტორიული, გეოგ-
რაფიული და სოციალური თავისებურებების თეორიული ჩარჩოს/
წინამძღვრების ჩამოყალიბებას იმ ფონზე, როცა საზღვარი გა-
ნიხილება არა როგორც ფიქსირებული ხაზი რუკაზე, არამედ რო-
გორც სივრცე და პროცესი, რომელიც აქტიურად მონაწილეობს 
იდენტობის, ძალაუფლებისა და მეხსიერების ფორმირებაში.

2. საზღვრის კვლევების ტრანზიცია და  
მეთოდოლოგიური პლურალიზმი

საზღვრის კვლევების აკადემიური მიმართულება თავდაპირ-
ველად გეოპოლიტიკისა და პოლიტიკური გეოგრაფიის სპეციალი-
ზირებულ სფეროდ ჩამოყალიბდა და ტრადიციულად საზღვრებს 
მხოლოდ სახელმწიფოთაშორის გამყოფ “ბუნებრივ” და “ხელოვ-



24

ნურ” ელემენტად განიხილავდა.1 თუმცა, ბუნებრივსა და ხელოვ-
ნურ საზღვრებს შორის ის განსხვავება, რომელსაც ადრეული თეო-
რეტიკოსები2 გვთავაზობდნენ, დღეს აქტუალურად აღარ ითვლება. 
საქმე იმაში არ არის, რომ დღევანდელი საზღვრები რადიკალუ-
რად განსხვავდება წარსულისაგან; პრობლემა ისაა, რომ ისტო-
რიის მანძილზე „ბუნებრივი“ გამყოფები, როგორც საზღვრები, 
ყოველთვის “ხელოვნურად” ანუ ადამიანების/საზოგადოებების 
მიერ იყო შეთანხმებული, დელიმიტირებული, დადგენილი და 
უზრუნველყოფილი. მდინარე, ქედი, მთა და ა.შ. მხოლოდ მაშინ 
ფუნქციონირებს საზღვრად, როცა ამ სტატუსს კონკრეტული სო-
ციალური ეფექტი ახლავს, მაგალითად: ინფრასტრუქტურა, გზა, 
ხიდი, საბაჟო და, რაც მთავარია, საზოგადოებრივად აღიარებული 
დაყოფა.3

1990-იანი წლებიდან მოყოლებული, მსოფლიოს საზღვრების 
რაოდენობის ზრდამ, რაც დაკავშირებულია დიდ გეოპოლიტიკურ 
ძვრებთან, სუვერენიტეტთან, ომებთან, პანდემიებთან, მოქალა-
ქეობის საკითხებთან, უსაფრთხოებასთან, მიგრაციასთან, სოცია-
ლურ სამართალთან და სხვა სოციალურ-პოლიტიკურ და ეკონო-
მიკურ საკითხებთან, სოციალურ და ჰუმანიტარულ მეცნიერებებში 
საზღვრის კვლევების მნიშვნელოვანი გაფართოება განაპირობა. 
შესაბამისად, თუკი საზღვრის კვლევა ადრე ერთმნიშვნელოვნად 
გეოპოლიტიკურ ჭრილში განიხილებოდა, თანამედროვე მიდგო-

1 	 Nail, T., Theory of the border. Oxford University Press. 2025 გვ. 7
2 	 Giddens, A., The Nation-State and Violence. Berkeley: University of California 

Press, 1987, გვ. 50. 
	 Ancel, J., Les frontieres: Étude de géographie politique, Recueil des cours vol. 55. 

Paris, 1936. Ancel, J., Géopolitique. Paris: Delagrave, 1936. 
	 Hartshorne, R, “Geographic and Political Boundaries in Upper Silesia.” Association 

of American Geographers 23.4 (1933): გვ. 195–228. 
	 House, J., “The Frontier Zone: A Conceptual Problem for Policy Makers.” 

International Political Science Review 1 (1980): გვ. 456–477. 
	 Martinez, O., “The Dynamics of Border Interaction: New Approaches to Border 

Analysis.” In World Boundaries, vol. 1, Global Boundaries, edited by Clive 
Schofield, 1–15. London: Routledge, 1994. 

	 Prescott, V., Political Frontiers and Boundaries. London: Allen & Unwin, 1987. 
	 Ratzel, F., Politische Geographie. Leipzig: R. Oldenbourg, 1897.
3 	 Nail, T., Nail, T., Theory of the border. გვ. 7



25

მით, მულტიდისციპლინურ, კომპლექსურ საკვლევ საკითხს წა-
რმოადგენს. თავის მხრივ, ეს კომპლექსურობა არ არის მხოლოდ 
კონცეპტუალური, რადგან საზღვრები პრაქტიკაში მატერიალიზდა 
“მსხვილ” და მრავალშრიან კონსტრუირებულ ფენომენად.1

აღნიშნული ეპისტემიოლოგიური ცვლილება საზღვარს 
არამხოლოდ სტატიკურ ელემენტად, არამედ პროცესადაც განი-
ხილავს, სადაც ადგილობრივი მოსახლეობის გამოცდილება ეჯა-
ხება სახელმწიფოების პოლიტიკებს; სადაც კონფლიქტი და თანა-
მშრომლობა თანაარსებობს; სადაც ეროვნული სიმბოლოები და 
ყოველდღიურობა იკვეთება. „რეალურ სამყაროზე“ ორიენტირე-
ბამ კი საზღვრები აქცია, როგორც მართვის ინფრასტრუქტურად, 
ისე იდენტობისა და კუთვნილების ძლიერ მეტაფორად.

საზღვრის კვლევა, მისი კომპლექსური ბუნებიდან გამომდი-
ნარე, ანალიზის განსხვავებულ დონეებს მოითხოვს, დღემდე არ 
არსებობს ერთი უნივერსალური მიდგომა ან თეორია, რომელიც 
დომინანტურად ჩაითვლებოდა ამ სფეროში; როგორც ანსი პაასი 
აღნიშნავს, „ვინაიდან საზღვრები კონტექსტზე დამოკიდებული 
ფენომენია, ზოგადი საზღვრების თეორიის შემუშავება მიუწვდო-
მელი ან არასასურველიც კია“.2

ამ პირობებში საზღვრის კვლევების მთავარ უპირატესობად 
იქცა მეთოდოლოგიური პლურალიზმი და ინტერდისციპლინური 
დიალოგი, რის შედეგადაც სფერო ერთდროულად ეყრდნობა 
სხვადასხვა დისციპლინას და იყენებს განსხვავებულ, თუმცა 
ურთიერთშემავსებელ მიდგომებსა და თეორიულ ჩარჩოებს. მაგა-

1 	 Paasi, A., A border theory: an unattainable dream or a realistic aim for 
border scholars? The Ashgate research companion to border studies, 11-
31. 2011 იგივე. Territory, boundaries and consciousness: The changing 
geographies of the Finnish–Russian border. Wiley. იგივე. The institutionalization 
of regions: A theoretical framework for understanding the emergence of 
regions and the constitution of regional identity. Fennia, 164(1), 105–146. 
Agnew, J., Borders on the mind: re-framing border thinking. Ethics & Global Politics, 
2008 1(4), 175–191. https://doi.org/10.3402/egp.v1i4.1892 Brambilla, C., Exploring 
the critical potential of the borderscapes concept. Geopolitics, 20(1), 2015 გვ. 14-34.

2 	 Paasi, A., A border theory: an unattainable dream or a realistic aim for border 
scholars? The Ashgate research companion to border studies, 11-31. 2011, გვ. 27.



26

ლითად: პოლიტიკური მეცნიერებები გვაძლევს ანალიზის ინსტ-
რუმენტებს ძალაუფლების, სუვერენიტეტის, მმართველობისა და 
უსაფრთხოების საკითხებზე, თუმცა სრულად ვერ აღწერს კულტუ-
რულ და სიმბოლურ საზღვრებს; გეოგრაფია მკაფიოდ აყალიბებს 
სივრცით ჩარჩოებს, უღრმავდება ტერიტორიულ მნიშვნელო-
ბებს და აქცენტს ადგილის, მასშტაბისა და მანძილის ფიზიკური 
მახასიათებლების ზეგავლენით წარმოქმნილ სივრცით დინამი-
კაზე აკეთებს; სოციოლოგია და ანთროპოლოგია ფოკუსირდება 
საზღვრისპირა სივრცეების სოციალურ ყოფაზე, ყოველდღიურ 
გამოცდილებაზე და იდენტობის კონსტრუქციაზე; სამართალი 
ეხება საზღვრების ფორმალიზაციას, მოქალაქეობის რეჟიმებსა 
და სახელმწიფო მმართველობას, თუმცა ნაკლებად ფარავს არა-
ოფიციალურ და არარეგულირებულ საზღვრებს; ჰუმანიტარული 
მეცნიერებები და კულტურის კვლევები შეისწავლის საზღვრების 
სიმბოლურ, ნარატიულ და წარმოსახვით განზომილებებს - რო-
გორ იქმნება მნიშვნელობა, მეხსიერება და კუთვნილება; ისტორია 
გვაწვდის კონტექსტს, აჩვენებს, როგორ იცვლებოდა საზღვრები 
დროთა განმავლობაში და როგორ მოქმედებდა ძალაუფლების 
რეჟიმების ტრანსფორმაცია მათ ფორმირებაზე.

შესაბამისად, მნიშვნელოვანია, რომ საზღვრის თეორიის გა-
ნვითარება სწორედ დისციპლინებს შორის დიალოგით მოხდეს, 
რადგან თეორიების და მიდგომების შეჯერებით ყალიბდება 
კვლევის ფართო, კომპოზიტური ჩარჩო, რომელიც ცალკეული 
დისციპლინების შეზღუდვებს ურთიერთშემავსებელი ინტეგრა-
ციით აბალანსებს.1

სწორედ ამიტომ წინამდებარე ნაშრომიც ინტერდისიცპლი-
ნურ მიდგომასა და მეთოდოლოგიურ სინთეზს ეფუძნება, სა-
დაც წამყვანი როლი ეთნოგრაფიულ მიდგომას უკავია. საზღვრის 
კვლევისას, აღნიშნული დარგი აძლიერებს ადამიანის გამოცდი-
ლებაზე დაფუძნებულ ხედვას და იძლევა საზღვრის სოციალურ 
და კულტურულ კონსტრუქციად აღქმის საშუალებას, რომელიც 

1 	 Newman, D., “On Borders and Power: A Theoretical Framework,” Journal of 
Borderlands Studies 18.1 (2003): 13– 25; 16.



27

ყოველდღიურ პრაქტიკებში იქმნება და ყალიბდება. წინამდებარე 
ნაშრომი, საველე სამუშაოებზე დაყრდნობით, პროცესების ადგი-
ლობრივთა თვალით დანახვის საშუალებას, ფორმალურ და არა-
ფორმალურ ურთიერთობათა ქსელების აღქმისა და იდენტობის 
რეკონსტრუირებაზე დაკვირვების შესაძლებლობას გვაძლევს. ამ 
გზით, საზღვარი ცოცხალ სოციალურ სივრცედ გვევლინება. შედე-
გად იქმნება ინტერდისციპლინური ხიდი სივრცით თუ პოლიტიკურ 
გეოგრაფიულ ანალიზსა და კულტურულ ანთროპოლოგიას შორის, 
რაც უზრუნველყოფს საზღვრის კვლევის უფრო კომპლექსურ და 
ადამიანზე ორიენტირებული ინტერპრეტაციის საშუალებას.

3. ინტერდისციპლინური თეორიული ჩარჩო:  
საზღვრის ინსტიტუციონალიზაცია და 

„თხელი“ და „მსხვილი“ (სა)ზღვრების კონცეფცია 

საკვლევი საკითხის კონტექსტიდან გამომდინარე მიზანშეწო-
ნილად მივიჩნიეთ ა. პაასის საზღვრების ინსტიტუციონალიზაცი-
ისა და ბ. ჰასელსბერგერის “თხელი” და “მსხვილი” საზღვრების 
კონცეფციის სინთეზი.1 აღნიშნული თეორიული მიდგომა, საშუა-
ლებას გვაძლევს კონტექსტუალურ ჩარჩოში მოვაქციოთ კავკასიო-
ნის ქედის საზღვრად ჩამოყალიბების ისტორიული, კულტურული 
და სოციალური ფაქტორები, ამავდროულად კი შევაფასოთ მისი 
დინამიკის ზეგავლენა ლოკალურ თუ რეგიონალურ დონეზე.

ა. პაასის საზღვრებისა და რეგიონების ინსტიტუციონალიზა-
ციის თეორია ერთ-ერთი პირველი და ფუნდამენტური ნაშრომია, 
რომელშიც საზღვრები გააზრებულია ისტორიული მოვლენებით 
განპირობებულ კომპლექსურ სოციალურ პროცესებად. ეს მიდგომა 
წარმოიშვა მისი კვლევიდან “რეგიონების ინსტიტუციონალიზა-
ცია: თეორიული ჩარჩო რეგიონების წარმოშობისა და რეგიონული 

1 	 Haselsberger, B., Decoding borders. Appreciating border impacts on space and 
people. Planning Theory & Practice, 15(4), 2014, გვ 505-526.



28

იდენტობის ჩამოყალიბების გააზრებისთვის”,1 რომელიც შემ-
დგომში გაღრმავდა ფინეთ-რუსეთის საზღვრის ემპირიული შეს-
წავლით2 და ადაპტირდა თანამედროვე მობილობისა და ნაკადე-
ბის ეპოქისთვის.3 ა. პაასი აჩვენებს, როგორ ქმნიან ინსტიტუციები, 
სიმბოლოები და ყოველდღიური პრაქტიკა საზღვრებს როგორც 
ფიზიკურ სივრცეში, ასევე კოლექტიურ ცნობიერებაში, რითაც აკავ-
შირებს ტერიტორიას, ძალაუფლებას და იდენტობას.

ა. პაასის თეორიის ძირითადი იდეაა, რომ საზღვრები უნდა გა-
ვიგოთ როგორც პროცესები, რომლებიც ჩნდებიან, სტაბილიზდე-
ბიან და ზოგჯერ ქრებიან სოციალური, პოლიტიკური და კულტუ-
რული მიზეზების გავლენით. ინსტიტუციონალიზაცია მოქმედებს 
ოთხი მიმართულებით: ტერიტორიულად, სიმბოლურად, ადმი-
ნისტრაციულად და იდენტობის დონეზე. ამავე დროს, საზღვრე-
ბის სივრცითი ასპექტი იდენტობის ნაწილადაც ფორმირდება, 
რადგან საზღვრები აღიბეჭდება მეხსიერებაში, ნარატივებში და 
ყოველდღიურ წარმოდგენებში, რომლებიც აყალიბებს „ჩვენ/
ისინი“ განსხვავებებს.

ა. პაასი გამოყოფს ინსტიტუციონალიზაციის ოთხ ურთიერთ
დაკავშირებულ განზომილებას, რომელთა ეფექტიანი ანალი-
ზისთვის მნიშვნელოვანია არა თანმიმდევრული, არამედ გადა-
ფარვითი გამოყენება. ტერიტორიული ფორმირება გულისხმობს 
საზღვრის სამართლებრივად განსაზღვრასა და მისი მატერია-
ლური ინფრასტრუქტურით (რუკები, მონიშვნები, სასაზღვრო პატ-
რულირება) გამყარებას; სიმბოლური მოიცავს სახელების, ნარატი-
ვების, სიმბოლოებისა და კულტურული მნიშვნელობების შექმნას, 
რაც საზღვარს გასაგებს და ემოციურად მნიშვნელოვანს ხდის. 

1 	 Paasi, A., (1986). The institutionalization of regions: A theoretical framework 
for understanding the emergence of regions and the constitution of regional 
identity. Fennia, 164(1), 105–146.

2 	 იგივე,Territory, boundaries and consciousness: The changing geographies of the 
Finnish–Russian border. Wiley. 1996.

3 იგივე, Boundaries as social processes: Territoriality in the world 
of flows. Progress in Human Geography, 2001, 25(1), 72–86. 
იგივე, Geographies of borders and bordering. In Border Studies (pp. 47-67). 
Edward Elgar Publishing, 2025.



29

ინსტიტუციონალიზაცია ვიწრო გაგებით ნიშნავს საზღვრის ჩაშე-
ნებას ადმინისტრაციულ, სამართლებრივ, საგანმანათლებლო 
და პოლიტიკურ სისტემებში, როგორიცაა საბაჟო რეჟიმები, ვიზის 
პოლიტიკა და საზღვრის მართვის პრაქტიკა. სოციალური ცნობი-
ერების დონეზე საზღვარი ხდება კოლექტიური იდენტობის შემა-
დგენელი, ყოველდღიური წარმოდგენების ნაწილი, რაც აყალი-
ბებს კუთვნილების, პერიფერიულობისა და საზღვრის განცდას. ეს 
ოთხი მიმართულება ერთმანეთთან მჭიდროდ ურთიერთდამოკი-
დებულია და არ არის ხაზოვანი, რადგან დისკურსის ცვლილებებმა 
შეიძლება ინსტიტუციების რეკონფიგურაცია გამოიწვიოს, პოლი-
ტიკურმა რეფორმებმა — სიმბოლური მნიშვნელობების ცვლი-
ლება, ხოლო იდენტობების ტრანსფორმაციამ — ტერიტორიული 
ფორმირებების ცვლილებებიც კი.

რაც შეეხება ბ. ჰასელბერგერის სივრცითი დაგეგმარების 
პრაქტიკაზე დაფუძნებულ “თხელი” და “მსხვილი” საზღვრების 
კონცეფციას, იგი ემყარება დაშვებას, რომ საზღვრები წარმოა-
დგენს გეოპოლიტიკური, სოციო-კულტურული, ეკონომიკური და 
ბიოფიზიკური (სა)ზღვრების (boundaries) ერთობლიობას. შესაბა-
მისად, რაც უფრო რთულად გადასალახი ან შეღწევადია აღნიშ-
ნული ზღვრული ელემენტები ან მათი ერთობლიობა, მით უფრო 
„მსხვილია“ საზღვარი, ხოლო მათი ღიაობის და ადვილად გადა-
ლახვის შემთხვევაში – „თხელი“.1

საქართველოს რეალობიდან გამომდინარე, შეგვიძლია საბ-
ჭოთა და პოსტსაბჭოთა საზღვრები მოვიყვანოთ, როდესაც მოკა-
ვშირე რესპუბლიკებს შორის ზემოთჩამოთვლილი ოთხივე (სა)
ზღვრის დონეზე, საზღვრები ერთმნიშვნელოვნად „თხელი“ იყო, 
დამოუკიდებლობის მოპოვების შემდეგ კი „გამსხვილდა“ და, გარ-
კვეულ შემთხვევებში, ისეთი მრავალშრიანი ტერიტორიული პრო-
ბლემები და საკითხები წარმოშვა, როგორიც შემდგომ თავებში გა-
ნხილული ჭეროსა და ინწუხის მაგალითებია ან სასაზღვრო ზონაში 
მდებარე დავით გარეჯის სამონასტრო კომპლექსის მონაკვეთის 
დემარკაციის მიმდინარე საკითხია. გამომდინარე იქიდან, რომ 

1 Haselsberger (2014) გვ. 510-511.



30

აღნიშნული საკითხები საბჭოთა „თხელი“ შიდა (სა)ზღვრების პი-
რობებში ნაკლებაქტუალური იყო, მათ განსაკუთრებული სიმწვავე 
დამოუკიდებლობის მოპოვების შემდეგ შეიძინა - ვფიქრობ, აღ-
ნიშნული შემთხვევა „თხელი“ საზღვრის „მსხვილად“ ტრანზი-
ციის ერთ-ერთ სახასიათო მაგალითია.

ინტერვიუებსა და ბიბლიოგრაფიული კვლევის საფუძველზე, 
წინამდებარე ნაშრომიც ადასტურებს, რომ „თხელი საზღვრის“ 
“გამსხვილება” ხელს უწყობს საზღვრით გაყოფილი საზოგადო-
ებების გაუცხოვებასა და იზოლაციას, რაც ისტორიულად ჩამო-
ყალიბებული ეკონომიკური, კულტურული თუ ნათესაური ურთი-
ერთობების შესუსტებასა და შეწყვეტას იწვევს. ამავდროულად, 
“მსხვილი” საზღვრების მიმდებარედ მორღვეული სავაჭრო-ეკო-
ნომიკური კავშირების შედეგად, საზღვრისპირა მოსახლეობის 
(ძირითადად ახალგაზრდები) მაღალი ემიგრაციის მაჩვენებლით 
ხასიათდება, რაც, დროთა განმავლობაში, აქაურ დასახლებებს 
დეპოპულაციის საფრთხის წინაშე აყენებს.1 

1 	 აღნიშნული კონცეფცია დეტალურად გვაქვს განხილული საქართველოს 
კონტექსტში, ყსოაო-ს საოკუპაციო ზოლზე მიმდინარე ბორდერიზაციის 
პროცესის მაგალითზეც: ჯალაბაძე, ჯანიაშვილი, ლოლაძე, 2022, გვ.92-97



31

თავი II 

ᲚᲐᲕᲠᲔᲜᲢᲘ ᲯᲐᲜᲘᲐᲨᲕᲘᲚᲘ 

ქართულ-დაღესტნური ურთიერთობის ისტორიიდან

ძველის დროიდან დაღესტანსა და საქართველოს 
შორის ტკბილი განწყობილება არსებობდა, დიდი 
მეგობრობა სუფევდა. ყოველს საქართველოს მტერს 
დაღესტანი მტრობას უწევდა; ყოველს საქართვე-
ლოს მეგობარს მოყვრულად ეპყრობოდა. 

(იაკობ გოგებაშვილი)

1. ზოგიერთი რამ უძველესი წარსულიდან

თანამედროვე ქართულ სახელმწიფოს ჩრდილო-აღმოსა-
ვლეთიდან დაღესტნის რესპუბლიკა (რუსეთის ფედერაცია) ესა-
ზღვრება. საქართველოს მხრიდან დაღესტნის რესპუბლიკის მი-
მდებარეა კახეთის რეგიონი: ახმეტის (თუშეთის ეთნოგრაფიული 
მხარე), ყვარლის და ლაგოდეხის მუნიციპალიტეტები; დაღესტნის 
მხრიდან კი კახეთის მოსაზღვრეა ხუნძეთი//ავარეთი. ეს მხარე 
ხუნძური მოდგმის ხალხითაა (დიდოელები//ცეზები, ანდიელები, 
ბოთლიხელები, ღოდობერიელები, ჭამალალები, ბაგულალები, 
ტინდიელები, კარატიელები, ახვახელები, ხვარშიელები და ა.შ.) 
დასახლებული. ამ ტომებს, და დანარჩენ დაღესტნელებსაც, ქა-
რთველები ლეკებს უწოდებენ.

დღევანდელი კახეთის ტერიტორიაზე საუკუნეების მანძილზე 
მეტად რთული და არაერთგვაროვანი ეთნოგენეტიკური პროცესი 
მიმდინარეობდა. ისტორიული წყაროები გვამცნობენ, რომ აქ 
არსებობდნენ მეტ-ნაკლებად მონათესავე ავტოქთონი ხალხით 
დასახლებული, პროვინციები//„ქვეყნები“ (საკუთრივ კახეთი, კუ-
ხეთი, ჰერეთი, წუქეთი, სუჯეთი, კამბეჩანი). სხვადასხვა პერიოდში, 
სამეურნეო კულტურული ურთიერთობებისა და პოლიტიკური მე-



32

ტოქეობის პირობებში, ხსენებული პროვინციების ტერიტორია იც-
ვლებოდა, მეზობლების ხარჯზე მსხვილდებოდა ან ემცრობოდა. 
შესაბამისად, იცვლებოდა ამა თუ იმ ადგილის სახელდებაც.1 
ტრადიციულად ამ რეგიონს ექვემდებარებოდა აღმოსავლეთ სა-
ქართველოს მთიანეთიც – თუშ-ფშავ-ხევსურეთი, რომელსაც უშუ-
ალო შეხება ჰქონდა ჩრდილოეთ კავკასიელ მთიელებთან. 

საქართველოსა და დაღესტნის გამყოფი ხაზი ძირითადად და-
ღესტნის მთებზე, ალაზნის შემდინარეების გამყოფ ქედზე, გადი-
ოდა,2 თუმცა აწინდელი კახეთის ჩრდილოეთი საზღვარი საკმაოდ 
ცვალებადი იყო, ზოგჯერ იგი ფართოვდებოდა და ისტორიის ცალ-
კეულ ეტაპზე დაღესტნური მოდგმის ხალხები (ხუნძები) ქართულ 
პოლიტიკურ სივრცეში ექცეოდნენ.3 

მართალია ქართულ-დაღესტნურ ურთიერთობას ძალიან ხან-
გრძლივი, მდიდარი და საინტერესო ისტორია აქვს, მაგრამ ქვემოთ 
პრეისტორიულ წარსულს მხოლოდ ფრაგმენტულად შევეხებით, 
რადგან კავკასიისა და, კონკრეტულად, საკვლევი რეგიონის უძვე-
ლესი მოსახლეობის პალეოანთროპოლოგიური და დნმ კვლევები, 
ასევე არქეოლოგიური მონაცემები დაწვრილებით განხილულია 
ავტორთა კოლექტივის მიერ 2022 წ. გამოცემული მონოგრაფიის 
პირველ თავში.4 მკითხველის ყურადღებას, ამ მხრივ, მხოლოდ 
ხსენებულ ნაშრომში წარმოდგენილ ძირითად დასკვნებზე შევაჩე-
რებთ. დადგენილია, რომ უკვე ბრინჯაოს ხანიდან მოყოლებული 
კავკასიის (საქართველო, დღევანდელი აზერბაიჯანი, სომხეთი, 
ჩრდილოეთ კავკასია) ავტოქთონი მოსახლეობა ძირითადად მი-
ეკუთვნება სამხრეთევროპოიდული რასის ხმელთაშუაზღვისპი-
რულ ტიპს, რომელსაც ახასიათებს მკაფიოდ გამოხატული დო-

1 	 ვაშაკიძე ვ. კახეთის წარსულიდან, წიგნში _ ვაშაკიძე ვ., ურუშაძე ვ., 
ჯალაბაძე ნ., ჯანიაშვილი ლ., საზღვრისპირა მოსახლეობა ძველად და 
ახლა (კახეთი) _ თბ., 2022, გვ.7-8.

2	 ჯავახიშვილი ი., საქართველოს საზღვრები ისტორიულად და თანამედროვე 
თვალსაზრისით განხილული, კრ. ისტორიული რარიტეტები, თბ. 1989, გვ. 14.

3	 მუსხელიშვილი დ., საქართველოს ისტორიული გეოგრაფიის ძირითადი 
საკითხები, თბ. 1977,მ გვ.214; ბატონიშვილი ვახუშტი, აღწერა სამეფოსა 
საქართველოსა, ქართლის ცხოვრება ტ. IV, თბ.1979. გვ. 556.

4 	 საზღვრისპირა მოსახლეობა ძველად და ახლა (კახეთი) თბ., 2022, გვ. 12-30.



33

ლიქოკრანული ფორმის მაღალი ქალასარქველი, საშუალოზე 
მაღალი, ვიწრო და მკვეთრად პროფილირებული სახე ცხვირის 
მაღალი უნაგირით. ეს ანთროპოლოგიური ტიპი ზემოხსენებული 
რასობრივი ვარიანტის კავკასიურ ნაირსახეობას მიეკუთვნება.1 
აღსანიშნავია, რომ დაღესტნური მოდგმის ხალხებში კავკასიო-
ნურის გვერდით გვხვდება კასპიური,2 ხოლო კახეთის მოსახლე-
ობაში იბერიული (აღმოსავლეთქართული) ანთროპოლოგიური 
ტიპი. საკმაოდ მდიდარი კრანიოლოგიური მასალის ანალიზის შე-
დეგად შეიძლება დაბეჯითებით ითქვას, რომ კახეთსა და მის მი-
მდებარედ ბრინჯაოს ხანაში ძირითადად ცხოვრობდა სამხრეთე-
ვროპეიდული რასის ხმელთაშუაზღვისპირული ტიპი, რომელსაც 
გარკვეული პოლიმორფულობა ახასიათებდა. უფრო გვიანდელი, 
გვიანანტიკური ხანის კრანეოლოგიური მასალა მოწმობს, რომ 
მდგომარეობა არც ამ ეპოქაში შეცვლილა. ანთროპოლოგიური 
ტიპის ამგვარი სიმყარე მიუხედავად ათასწლეულების მანძილზე 
მუდმივი მიგრაციების, ინფილტრაციისა და ეთნოკულტურული 
ტრანსფორმაციისა, ადასტურებს, რომ კახეთის მოსახლეობას და 
მის სამეზობლოს ძირითადად ერთი გენეტიკური წარმომავლობა 
ჰქონდა. 3 

ამგვარ დასკვნას ამყარებს პალეონათროპოლოგიური მასა-
ლის დნმ-ის გენეტიკური მარკერების ანალიზიც, რომელიც საშუ-
ალებას იძლევა დადგინდეს დნმ-ის მუტაციის განმსაზღვრელი 
მაჩვენებელი - ჰაპლოტიპი. ჰაპლოტიპი აერთიანებს მოსახლეო-
ბის გარკვეულ ჯგუფს, ჰაპლოჯგუფს, რომელიც სათავეს საერთო 
წინაპრისაგან, ე.წ. პატრიარქისაგან, იღებს. ე.ი. ეს გარკვეულწი-
ლად ბიოლოგიურად მონათესავე ჯგუფია. აღსანიშნავია, რომ ჰაპ-
ლოჯგუფი და ეთნიკური კუთვნილება ერთმანეთს არ ემთხვევა, 
რადგან ჰაპლოტიპები დიდი ხნის წინ გაიფანტნენ დედამიწაზე და 
მოგვიანებით სხვადასხვა ეთნიკურ ერთეულებში გაერთიანდნენ. 
გენეტიკურმა კვლევამ აჩვენა, რომ კავკასიის დასავლეთ ნაწილში 

1 	 ვაშაკიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 10-13; Федоров Я. Историческая 
этнография северного Кавказа, М. 1983, გვ.17

2 	 Федоров Я,დასახელებული ნაშრომი გვ. 18.
3 	 იქვე, გვ. 14-15.



34

დომინანტია G2a, ხოლო აღმოსავლეთში _ J2 და J1 ჰაპლოჯგუფი. 
ამ ჯგუფების მაღალი ხვედრითი წილი კავკასიელებში იმის მტკი-
ცებულებაა, რომ მკვიდრი მოსახლეობის ეთნოსებად ჩამოყა-
ლიბება სწორედ ამ ჰაპლოჯგუფების მატარებელ პოპულაციებს 
დაეფუძნა.1 დნმ მარკერების ანალიზი გარკვეულ წარმოდგენას 
გვიქმნის სხვადასხვა პერიოდში მიმდინარე მიგრაციული პროცე-
სების შესახებ. მაგ., ჩვენი ყურადღება მიიპყრო იმ ფაქტმა, რომ გა-
საოცარ მსგავსებას ამჟღავნებს მარკერები დაღესტნის მეზობლად 
მცხოვრებ ქართულ ეთნოგრაფიულ ჯგუფში, თუშებში და ირანში, 
ფერეიდანში, განსახლებულ ქართველებში. ორივე ჯგუფში წამ-
ყვანია J2 ჰაპლოჯგუფი,2 რაც XVI საუკუნის პირველ ნახევარში კა-
ხეთში მომხდარ პოლიტიკური და დემოგრაფიული კატაკლიზმე-
ბის, კერძოდ კი ირანში გასახლებისაგან თავის დაღწევის მიზნით 
მოსახლეობის კახეთის ბარიდან თუშეთში მიგრაციის შედეგი 
უნდა იყოს.3 ამ საკითხს ქვემოთ უფრო დაწვრილებით შევეხებით.

	 საინტერესო დასკვნების გაკეთების საშუალებას იძლევა 
არქეოლოგიური მასალა. ადრებრინჯაოს ხანაში (ძვ. წ. IV 
ათასწლეულიდან) დღევანდელი კახეთის ტერიტორია მოქცეული 
იყო მტკვარ-არაქსის კულტურის არეალში, რომელშიც ასევე შე-
დიოდა თითქმის მთელი სამხრეთ კავკასია, ჩრდილო-დასავლეთ 
ირანი, აღმოსავლეთ ანატოლია და ჩრდილო აღმოსავლეთ კა-
ვკასია (დაღესტანი). ესაა ეპოქა როდესაც დაწინაურდა ლითონის 
(ბრინჯაოს) მოპოვება და მისი წარმოება, მაღალ დონეს მიაღწია 
მეთუნეობამ და მნიშვნელოვანი ტექნოლოგიური ძვრები განვი-
თარებული მეურნეობის საძირკვლად იქცა. მიწათმოქმედებაში 

1 	 იქვე, გვ. 16-17.
2 	 შენგელია რ. ანდრიაძე გ., ბითაძე ლ., ჩიქოვანი ნ., ხმალაძე ე., კეკელიძე მ., 

ლალიაშვილი შ., აღმოსავლეთ საქართველოს მოსახლეობის შედარებითი 
პოპულაციური გენეტიკური კვლევა, კავკასიის ანთროპოლოგია და 
ეთნოლოგია, საერთაშორისო კონფერენციის მასალები, ეძღვნება აკად. 
მალხაზ აბდუშელიშვილის დაბადებიდან 90 წლისთავს, გვ. 157.

3 	 შენგელია რ. ანდრიაძე გ., ბითაძე ლ., ჩიქოვანი ნ., ხმალაძე ე., კეკელიძე მ., 
ლალიაშვილი შ., აღმოსავლეთ საქართველოს მოსახლეობის შედარებითი 
პოპულაციური გენეტიკური კვლევა, კავკასიის ანთროპოლოგია და 
ეთნოლოგია, საერთაშორისო კონფერენციის მასალები, ეძღვნება აკად. 
მალხაზ აბდუშელიშვილის დაბადებიდან 90 წლისთავს, გვ. 157. 



35

საფუძველი ჩაეყარა „გუთნურ მიწათმოქმედებას“, დასტურდება 
ირიგაციის ელემენტები, დაიწყეს ლითონის იარაღების გამოყე-
ნება, გაჩნდა ბორბლიანი ტრანსპორტი, და ა.შ. ამასთანავე განვი-
თარდა მესაქონლეობაც: ჰყავდათ მსხვილფეხა და წვრილფეხა 
საქონელი, მთაში და მთისწინა ზოლში მოსახლეობა მისდევდა 
სეზონურ მესაქონლეობას და ა.შ. 1 

	 შუა ბრინჯაოს ხანაში მტკვარ-არაქსის კულტურა შეი-
ცვალა „ადრეყორღანული კულტურით“, რომელიც მოგვიანებით 
თრიალეთის კულტურამ ჩაანაცვლა. საფუძველიანად მიგვაჩნია 
მოსაზრება, რომ იგი უნდა წარმოქმნილიყო მტკვარ-არაქსის კულ-
ტურის ბაზაზე და ამ კულტურის მატარებელ მოსახლეობას მნიშ-
ვნელოვანი ეთნიკური ცვლილებები არ უნდა განეცადა. თითქოს 
ამ თვალსაზრისს უნდა ეწინააღმდეგებოდეს იმ პერიოდში მომ-
ხდარი მნიშვნელოვანი სოციალურ-ეკონომიკური ცვლილებები: 
ცხოვრება შეწყდა ადრებრინჯაოსდროინდელ ნამოსახლარებზე; 
მოსახლეობა გადავიდა საიალაღო მესაქონლეობაზე და დამკვი-
დრდა ძირითადად მთისწინეთსა და მდინარეთა ხეობებში, სა-
დაც ხელსაყრელი პირობები იყო პრიმიტიულ მორწყვითი მიწა-
თმოქმედებისა და საიალაღო მესაქონლეობისათვის; შეიმჩნევა 
წვრილფეხა რქოსანი საქონლის, კერძოდ ცხვრის მატების ტე-
ნდენცია; მიცვალებულისათვის აგებენ საკმაოდ მასშტაბურ ყორ-
ღანულ სამარხებს და ა.შ. რასაც ზოგიერთი მკვლევარი ჩრდილო 
კავკასიიდან მესაქონლე-მეჯოგე ტომების ან წინა აზიიდან მიგრა-
ციული ნაკადების შემოსვლას უკავშირებს, მაგრამ ვფიქრობ უფრო 
მისაღებია ვ. ვაშაკიძის ჰიპოთეზა, რომ მიგრაციული ნაკადების 
როლი ამ შემთხვევაში გაზვიადებულია და ამ ტიპის კარდინა-
ლური ცვლილებები გლობალური ბუნებრივ-კლიმატური კატა-
კლიზმებით, კერძოდ ამ რეგიონში დადასტურებული ხანგრძლივი 

1 	 ვაშაკიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 19; Магомедов Р., Хазамов Д, 
Новые памятники куро-аракской К.И.О.в предгорном и горном Дагестане, 
Кавказ в системе культурных связей Евразии в древности и средневековье 
XXX «Крупновские чтения»,Карачаевск 2018 г, გვ. 103-107; Давудов 
О.,.Археологические памятники Южного Дагестана, журнал «Возрождение», 
2000 г. (ნანახია 09.04.2025) ხელმისაწვდომია https://blog.welcomedagestan.
ru/dagpost/arheologicheskie-pamyatniki-yuzhnogo-dagestana/.



36

ანომალიური გვალვით, უნდა ყოფილიყო გამოწვეული.1

ხსენებული ჰიპოთეზის ლოგიკურობაში გვარწმუნებს შუა 
ბრინჯაოს ხანაში დღევანდელი დაღესტნის ტერიტორიაზე შექ-
მნილი ვითარება. ძვ. წ. III-II ათასწლეულის მიჯნაზე ჩრდილო-ა-
ღმოსავლეთ კავკასიაში დაიწყო მტკვარ-არაქსისდროინდელი 
კულტურული ერთობის დაშლა. მთიან დაღესტანში ჩამოყალი-
ბებდა არქეოლოგიური კულტურა, რომელსაც გინჩის კულტურის 
ლოკალურ ვარიანტად მიიჩნევენ.2 ამ პერიოდის დასახლებებში 
ორ ტიპს გამოყოფენ: I. ძნელად მისადგომი მთიანეთის კლდო-
ვანი დასახლებები (ზემო გუნიბი, უსიპა, კურჩაბი და სხვ.). II. 
მდინარეთა ტერასებზე განლაგებული დაბლობის დასახლებები 
(ირგანაი I, ირგანაი II, გინჩი III ). საცხოვრებლის არჩევისას ყურა-
დღებას აქცევდნენ მიწათმოქმედებისათვის ვარგის ფართობე-
ბის, საძოვრების და წყლის სიახლოვეს.3 მატერიალური სულიერი 
კულტურის სფეროში მომხდარ ცვლილებებს, სხვათა შორის, უკა-
ვშირებენ კლიმატური პირობების ცვლილებებსაც (არიდიზაციას) 
უკავშირებენ4.

გვიანბრინჯაო-ადრერკინის ხანა (ძვ.წ. II ათსწლეულის მე-
ორე ნახევარი – ძვ. წ. I ათასწლეულის დასაწყისი) აღმოსავლეთ 
საქართველოს ტერიტორიაზე ე.წ. „ხევების სისტემის“ ჩამოყა-
ლიბების ეპოქაა. სწორედ ამ ხევების საფუძველზე გაჩნდა პირ-
ველი ეთნო-გეოგრაფიული და ეთნოპოლიტიკური ერთეულები, 
რომელთაც გარკვეული სახეცვლილებებით დღემდე მოაღწიეს. 
ამდროინდელი აღმოსავლეთ საქართველოს ტერიტორიაზე, იო-
რ-ალაზნის აუზში, აღმოჩენილია მრავალრიცხოვანი ბრინჯაოს 

1 	 ვაშაკიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 21-23; ვაშაკიძე ვ. კავკასია 
უძველესი დროიდან ახ. წ. IV ს-მდე, კავკასიის ისტორია, რედ. რ. 
მეტრეველი, ტ. I თბ. 2023, გვ. 125.

2 	 იქვე, გვ. 126.
3 	 Магомедов, Р., Горный Дагестан и юго-восточная чечня в эпоху средней бронзы, 

(автореферат диссертации) Москва 1992. (ნანახია10.04.2025), ხელმისაწვდომია 
https://cheloveknauka.com/gornyy-dagestan-i-yugo-vostochnaya-chechnya-v-epohu-
sredney-bronzy.

4 	 Магомедов, Р Материалы к изучению культур эпохи бронзы в приморском 
Дагестане, Махачкала ю 2000, გვ. 106.



37

საბრძოლო იარაღი (ე.წ. კახური სატევრები, მასრაშეკრული შუბის-
პირები და სხვ. ), კონცენტრიული ხაზებით დაფარულზედაპირი-
ანი, ქვიშანარევი თიხით დამზადებული მეთუნეობის ნიმუშები და 
ა.შ. კახეთში გამოვლენილ ამ ეპოქის არქეოლოგიურ კულტურაზე 
გარედან რაიმე მნიშვნელოვანი ზემოქმედების კვალი არ შეიმ-
ჩნევა. ამ კულტურის ლოკალური ვარიანტების ანალიზი იძლევა 
საშუალებას გამოითქვას მოსაზრება, რომ მისი შემოქმედი იყო 
ადგილობრივი მოსახლეობა, კახების, კუხების და ჰერების წინაპ-
რები. ადგილობრივი სუბსტრატი იმდენად ძლიერი აღმოჩნდა, 
რომ მათ მიერ შექმნილი კულტურის საზღვრები მომდევნო ხანაში 
და ადრეულ შუა საუკუნეებშიც თითქმის იგივე დარჩა, რაც ძვ.წ. II 
-I ათასწლეულის მიჯნაზე იყო. დადგენილია, რომ აღმოსავლეთ 
საქართველოში გამოვლენილი ყველა არქეოლოგიური კულტურა 
გენეტიკურ კავშირშია წინამორბედთან ე.ი გვაქვს განვითარების 
უწყვეტი ჯაჭვი. აღნიშნული კიდევ უფრო მეტ დამაჯერებლობას 
სძენს მოსაზრებას, რომ ბრინჯაოს ხანიდან მოყოლებული აღ. სა-
ქართველოს ტერიტორიაზე ეთნიკური სუბსტრატი არ შეცვლილა,1 
თუმცა არქეოლოგიურ კულტურებში არსებული გარკვეული ანა-
ლოგიები სამხრეთ და ჩრდილო კავკასიას შორის კონტაქტებზე 
მიუთითებს.

სამხრეთ და ჩრდილოკავკასელ ხალხთა პრეისტორიული პე-
რიოდის კვლევაში დიდი როლი ენიჭება ლინგვისტურ მონაცემებს. 
თანამედროვე ლინგვისტთა კავკასიოლოგიურ კვლევებში აღიარე-
ბულია კავკასიის ხალხთა ქართველური და მთის ავტოქთონი ენე-
ბის გენეტიკური ურთერთკავშირი. აქედან გამომდინარე იბერიუ-
ლ-კავკასიური ენების კლასიფიკაციის სამუშაო ვარიანტში 4 ჯგუფი 
შედის: 1) ქართული; 2) აფხაზურ-ადიღეური; 3) ნახური; 4) დაღე-
სტნური.2 იბერიულ-კავკასიური ენების გენეტიკური კავშირები და 
ამ ენათა გენეალოგიური კლასიფიკაცია დადასტურებულია მათ 
ნათესაურ ურთიერთობათა კვლევის მეთოდის მიხედვით. ამის 
მიუხედავად ამ ენათა საერთო წინარე ენიდან მომდინარეობის 

1 	 ვაშაკიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 27-30.
2 	 ჩუხუა მ., კავკასიის ავტოქთონი ენები, კავკასიის ხალხები, კულტურები, 

ენები, თბ., 2023, გვ.10



38

მტკიცება ურთულესი ამოცანაა. ვითარებას წმინდა ლინგვისტურ 
ფაქტორებთან (მორფემათა ერთმარცვლიანი შემადგენლობა და 
შესადარებელ ლექსიკურ ერთეულთა განსაკუთრებული სიმოკლე 
ზმნებში) ერთად აძნელებს კავკასიის გეოგრაფიიდან გამომდი-
ნარე ვითარება. კერძოდ, მთიანი ლანდშაფტი და ამით გამოწვე-
ული მეტნაკლები იზოლაცია განაპირობებს სხვადასხვა ლოკაცი-
აზე სასაუბრო ენებში სპეციფიკური პროცესების განვითარებას, 
რომელთა კვლევაც საკმოდ რთულია.1

ძვ. წ. პირველ ათასწლეულში სამხეთ კავკასიაში მნიშვნელო-
ვანი ეთნოპოლიტიკური ძვრები მოხდა. ეს იყო შედარებით მცირე 
პოლიტიკური ერთეულების (ქვეყნების) წარმოშობისა და მოგვია-
ნებით მათი ერთიან სახელმწიფოებრივ სისტემაში გაერთიანების 
ეპოქა. აწინდელი კახეთის ტერიტორიაზე ამდროინდელი ეთნო-
პოლიტიკური ვითარების კვლევისათვის ფასდაუდებელ ცნობებს 
შეიცავს „ქართლის ცხოვრება“, კერძოდ მის დასაწყის ნაწილში 
შესული თხზულება “ცხოვრება ქართველთა მეფეთა და პირველ-
თაგანთა მამათა და ნათესავთა“, რომელშიც ნაჩვენებია აღმოსა-
ვლეთ საქართველოს „ქვეყნებად“ დანაწევრების პროცესი. ივ. ჯა-
ვახიშვილს მიაჩნდა, რომ ამ თხზულების ავტორს ხელთ ჰქონდა 
ძველი წყაროები, სადაც აღწერილი იყო სხვადასხვა თემისა და 
სამთავროს საზღვრები. ზოგან ამ საზღვრების აღნიშვნისას ისეთი 
სახელი აქვს ხოლმე მოხსენებული რომელიც მის დროს აღარ არ-
სებობდა და მკითხველებისათვის გაუგებარი იყო, ამიტომ იგი იძუ-
ლებული იყო იქვე ამ სახელის განმარტება დაერთო.2 

ხსენებული წყაროს ანალიზისა და კახეთის ტერიტორიაზე მო-
პოვებული არქეოლოგიური მასალის საფუძველზე ქართულ იტო-
რიოგრაფიაში დამაჯერებლადაა დასაბუთებული, რომ უკვე ძვ. წ. I 
ათასწლეულის მეორე ნახევარში აქ არსებობდა კახეთის, კუხეთის 
და ჰერეთის პოლიტიკური ერთეულები. ამ „ქვეყანათა“ საზღვრები 
მუდმივად იცვლებოდა, სხვადასხვა ისტორიულ პერიოდში მათი 
დასახელებები ხშირად ერთმანეთს ფარავდა, ზოგჯერ ჰერეთში 

1 	 იქვე გვ. 160-161.
2 	 ჯავახიშვილი ი. ძველი ქართული საისტორიო მწერლობა, თხზ. ტ. VII, თბ., 

1977, გვ.187.



39

მთელი კახეთი შედიოდა, ხან, პირიქით, კახეთი ჰერეთს შეიცავდა, 
ხანაც კი ეს მხარე საერთო სახელით კახეთ-ჰერეთად იწოდებოდა. 
თუმცა დაღესტნელებთან საკონტაქტო ზონას, ძირითადად, ისტო-
რიული ჰერეთი წარმოადგენდა. ნ. ბერძენიშვილს მიაჩნდა, რომ 
აწინდელი კახეთი საქართვეელოს სხვა მხარეებთან შედარებით 
გვიან, საკმაოდ რთული მიგრაციული და ეთნოკულტურული პრო-
ცესის შედეგად ჩამოყალიბდა. აქ ათეულობით საუკუნის მანძილზე 
მიმდინარეობდა მთისა და ბარის, ველისა და ზეგანის, სამეურნეო 
და სოციალურ სისტემათა ჭიდილი, რომელშიც მონაწილეობდნენ: 
„კახნი, კოხნი, წანარნი, გარდაბელნი, ალვან-ჰერნი, სოჯნი, ფხო-
ველ-ფშაველნი, თუშები, ქისტები, და, შემდეგ, ლეკები, თურქები, 
ოსმალები, სომხები და ყველა თემის ქართველები (მეგრელები, 
გურულები, იმერლები, რაჭველები, ჯავახ-მესხნი, სომხითარნი, ქა-
რთლელები) _ ყველა ამათი შერწყმა_ „შეჯვარების“ (ბრძოლისა და 
თანამშრომლობის) ისტორიული სარბიელი იყო ეს შედარებით პა-
ტარა, მაგრამ დიდი შესაძლებლობის ქვეყანა1.	

ჩრდ. კავკასიაში მიმდინარე ეთნოგენეტიკური პროცესები, სა-
თანადო წერილობითი წყაროების და არქეოლოგიური მასალის 
სიმწირის გამო, ნაკლებადაა შესწავლილი. გამოთქმულია ვარა-
უდი, რომ ჩრდილო-აღმოსავლეთ კავკასიის ეთნოკულტურული 
ერთობის დაშლა ძვ. წ III ათასწლეულში დაიწყო და ამ სეპარაციის 
საფუძველზე ძვ. წ. I ათასწლეულში წარმოიშვნენენ დაღესტნური 
ტომები.2 ლანდშაფტური სპეციფიკიდან გამომდინაარე დაღა-
სტანში თითოეული ჯგუფი (ასეთი კი 30-ზე მეტია _ ლ.ჯ.) ძირი-
თადად განცალკევებულად ცხოვრობს, ქმნის ერთგვარ რეგიონა-
ლურ ეთნიკურ არეალს და საკუთარ ენასთან ერთად, აქვს საკმაოდ 
ორიგინალური კულტურა, ტრადიციები და წეს-ჩვეულებები3. თა-
ნამედროვე საქართველოს ესაზღვრებიან ხუნძები (ავარები) და 
მათთან გენეტიკურად მონათესავე დიდოლები (ცეზები), თუმცა 

1 	 ბერძენიშვილი ნ. ექსპედიცია ივრის ხეობაში 1935 წელს, საქართველოს 
ისტორიის საკითხები ტ. I, თბ. 1964, გვ. 175.

2 	 მაგომედხანოვი მ. დაღესტნის ხალხთა ეთნოგენეზი, კავკასიის ავტოქთონი 
ენები, კავკასიის ხალხები, კულტურები, ენები, თბ., 2023, გვ. 331.

3 	 იქვე, გვ. 315.



40

ხანგრძლივი ისტორიის მანძილზე ჩვენს წინაპრებს ურთიერთობა 
ჰქონდათ წახურებთან, ლაკებთან, დარგოელებთან და სხვა დაღე-
სტნურ ხალხებთან. აქვე უნდა აღინიშნოს, რომ ქართველები მათ 
ყველას ლეკებს უწოდებენ, რაც დაღესტნური ტომის, ლაკების სა-
ხელწოდებას უკავშირდება.1

ხუნძებით დასახლებულ ტერიტორიაზე V-VI სს. შეიქმნა 
ეთნოპოლიტიკური ერთეული, სარირის სამეფო. 2 ზოგიერთი 
მკვლევარი ამ სამეფოს ჩამოყალიბებას უკავშირებს მომთაბარე 
ავარების ხუნძეთის პლატოზე გადასახლებას და მოსული მომ-
თაბარე ელემენტის ადგილობრივ ლეკურ (დაღესტნურენოვან) 
მოსახლეობასთან სინთეზს, რის შედეგადაც ხუნძეთში დამკვიდ-
რდა სახელწოდება „ავარეთი“.3 განსხავებული მოსაზრება აქვს 
გამოთქმული რ. თოფჩიშვილს, რომლის თანახმადაც კავკასიაში 
გავრცელებული ეთნონიმი „ავარი“ ნაწარმოებია სარირის მეფე 
ავარის სახელიდან, რომელიც V საუკუნეში მეფობდა და მას არა-
ფერი აქვს საერთო VI-X საუკუნეების მომთაბარე თურქული მო-
დგმის ავარებთან, რომელთაც არაბი ისტორიკოს იბნ-რუსტამი 
იხსენიებს. ეს სახელწოდება („ავარია“) მოგვიანებით, რუსულის 
გავლენით, უნდა გავრცელებულიყო. XX საუკუნემდე ამ ხალხის 
არცერთი წარმომადგენელი არ იტყოდა, რომ ის ავარიელია და 
საკუთარ ხალხს „მაარულარს“ (ხუნძ. მთიელი) უწოდებდა.4 თანა-
მედროვე დაღესტნის ტერიტორიაზე მომთაბარე თურქული ელე-
მენტის გავლენა უფრო ძლიერი კასპიისპირა მხარეში იყო, სადაც 
IV ს-ის 30-იან წლებში მასქუთების (მასაგეტების) სამეფო შეიქმნა, 
ხოლო VII საუკუნეში ნომადების ახალი ტალღა შემოვიდა, რომე-
ლიც საკმაოდ სწრაფად შეერწყა ადგილობრივ მოსახლეობას და 
ნახევარბინადარ ცხოვრებაზე გადავიდა.5

მთიან დაღესტანს მჭიდრო ურთიერთობა ჰქონდა ქართლის 

1	 თოფჩიშვილი რ. კავკასიის ეთნოლოგია, თბ., 2012, გვ. 149.
2 მაგომედხანოვი მ. დაღესტნის ხალხთა ეთნოგენეზი, კავკასიის ავტოქთონი 

ენები, კავკასიის ხალხები, კულტურები, ენები, თბ., 2023, გვ. 321; ჭეიშვილი 
გ. კავკასია IV-X საუკუნეებში, კავკასიის ისტორია, თბ. 2023, გვ.231- 232.

3 	 Айтберов Т. Древний Хунзах и хунзахцы Махачкала, 1990 გვ., 29-30.
4 	 თოფჩიშვილი რ. კავკასიის ეთნოლოგია, თბ., 2012, გვ.99.
5	  ჭეიშვილი გ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 230-231.



41

სამეფოსთან, რომელიც ბიზანტიასა და ალბანეთთან ერთად 
მნიშვნელოვან როლს ასრულებდა ჩრდ კავკასიაში ქრისტიანობის 
გავრცელებაში.1 ქართლის მესვეურები ლეკებს აქტიურად იყენებ-
დნენ საგარეო მტრის წინააღმდეგ ბრძოლაშიც, რაც დასტურდება 
ქართული წერილობითი წყაროებით: „გამოგზავნა სპარსთა მეფე-
მან ერისთავი სპითა დიდითა სომეხთა და ქართველთა ზედა ხა-
რკის დადებად. მაშინ სომეხთა მოგზავნეს ვარაზ-ბაქრისსა მოცი-
ქული და რქუეს, რათა შეკრბენ და მოირთონ ძალი ბერძენთაგან, 
და განახვუნეს კარნი კავკასიანთანი, და გადმოიყვანეს ოვსნი და 
ლეკნი, და წინააღუდგენ სპარსთა.“2 უფრო მეტიც, გარკვეულ პერი-
ოდში, როგორც ჩანს, ხუნძები ნომინალურად ქართულ პოლიტი-
კურ სივრცეში შემოდიოდნენ3. ჯუანშერის თანახმად, „ამისა შემ-
დგომად მოვიდა არჩილ კახეთად ... და პოვნა წუქეთს მთავარნი, 
რომელთადა მიებოძა ვახტანგ მეფესა წუქეთი, და იყო მაშინ რო-
მელი ერისთავობდა თუშთა და ხუნზთა ზედა და ყოველთა წარ-
მართთა მის მთისათა, სახელით აბუხუასრო, და არა ინება მისგან 
წაღებად წუქეთი.“4

დ. მუსხელიშვილის აზრით უკვე VIII-IX სს-ში ხუნძახი (ხუნზახი) 
და წახური ჰერეთის ერთ-ერთ ადმინისტრაციულ ერთეულში, მა-
ჭის საერისთავოს შედგენლობაში შევიდნენ. ეს საერისთაო ეკლე-
სიურად გიშელი ეპისკოპოსის სამწყსოს წარმოადგენდა, იგი მოი-
ცავდა ტერიტორიას „მაჭის წყლის ქვეით ალაზნის აღმოსავლეთი 
შაკიხითურთ და ხუნზახითურთ.“5 უფრო გვიან, XII ს-ის 20-იანი 

1 	 ანჩაბაძე ზ., ბოცვაძე თ., თოგოშვილი გ., ცინცაძე მ., ჩრდილო კავკასიის 
ხალხთა ისტორიის ნარკვევები ნაკვეთი I, გვ. 69.

2 	 მროველი ლეონტი, ცხოვრება ქართუელთა მეფეთა და პირველთაგანთა 
მამათა და ნათესავთა, ქართლის ცხოვრება, ტექსტი დადგენილი ყველა 
ძირითადი ხელნაწერის მიხედვით ს. ყაუხჩიშვილის მიერ, ტ. I, თბ., 1955. 
გვ. 23, 45, 46, 66,136.

3 	 მროველი ლეონტი, ცხოვრება ქართუელთა მეფეთა და პირველთაგანთა 
მამათა და ნათესავთა, ქართლის ცხოვრება, ტ. I, თბ., 1955. გვ 19; 
ჯუანშერი, ცხოვრება ვახტანგ გორგასლისა, ქართლის ცხოვრება, ტ. I, თბ., 
1955. გვ. 243.

4 	 ჯუანშერი, ცხოვრება ვახტანგ გორგასლისა, ქართლის ცხოვრება, ტ. I, თბ., 
1955. გვ. 243.

5 	 მუსხელიშვილი დ. საქართველოს ისტორიული გეოგრაფია , შრომები ტ I, 



42

წლებიდან, გაძლიერებული საქართველოს გავლენა ამ მიმართუ-
ლებით კიდევ უფრო შორს დარუბანდზეც გავრცელდა.1

ერთიანი ფეოდალური საქართველოს სამეფო კარი აქტიუ-
რად ერეოდა დაღესტნელთა საშინაო ცხოვრებაში, თავისთვის სა-
სურველ პიროვნებას სვამდა ხელისუფლების სათავეში.

ქართულ პოლიტიკურ სივრცეში ინტეგრირებული დაღეს-
ტნელები, როგორც წესი, აქტიურად იყვნენ ჩაბმული სახელმწი-
ფოს ცხოვრებაში და საკვანძო მომენტებში მეზობელი ქართული 
პროვინციების გვერდით იდგნენ. მაგ., 1204 წელს დიდოელები 
ფხოველებთან (თუშ-ფშავ-ხევსურებთან) ერთად მონაწილეობ-
დნენ აჯანყებაში, რომელიც ივანე ათაბაგმა დაამარცხა და მათ 
ძველებურად მორჩილება და ხარკი დააკისრა;2 ამბოხებულ დემნა 
ბატონიშვილს ჰერებთან ერთად მიემხრნენ ლეკებიც: „და მოვი-
დეს ქუეყანასა ჰერეთისასა და მუნით მოვიდეს ჰერეთის ერისთავი 
და ყოველნი ჰერნი სრულითა ლეკითა და კავკასითა. და შეიქმნეს 
ომნი ფიცხელნი და კუეთრ-კუეთებანი ...გააქცივნეს ჰერნი, დი-
დებულნი აზნაურნი, და ლეკნი.“3 სწორედ მეზობელი ჰერეთიდან 
მომდინარეობდა ქართული სამყაროს პოლიტიკური და კულტუ-
რული გავლენების გავრცელება დაღესტანში, რაც, პირველ რიგში, 
მისიონერულ მოღვაწეობაში იყო ასახული.4

თბ.2023 გვ. 407-408.
1 	 სტეფნაძე ჯ. საქართველოს პოლიტიკური ურთიერთობა კავკასიის 

ხალხებთან XII საუკუნეში, თბ., 1974 გვ. 112-113.
2 	 ანჩაბაძე ზ., ბოცვაძე თ., თოგოშვილი გ., ცინცაძე მ., ჩრდილო კავკასიის 

ხალხთა ისტორიის ნარკვევები ნაკვეთი I, გვ. 119-120.
3 	 ისტორიანი და აზმანი შარავანდედთანი, ქართლის ცხოვრება ტ. 2, თბ. 

1959, გვ. 19.
4 	 ჯავახიშვილი ი., საქართველოს საზღვრები ისტორიულად და თანამედროვე 

თვალსაზრისისთ განხილული, კრ. ისტორიული რარიტეტეტბი, თბ. 1989, გვ.15.



43

2. ქართული ეკლესიის მისიონერობა და  
ეთნორელიგიური დილემა დაღესტანში

თანამედროვე დაღესტანი კავკასიაში ისლამის ერთ-ერთ წა-
მყვან ცენტრად ითვლება, თუმცა საუკუნეების მანძილზე იგი ორი 
მსოფლიო რელიგიის, ქრისტიანობისა და ისლამის, პაექრობის 
არენას წარმოადგენდა, სადაც XIV საუკუნემდე ერთგვარ უპირატე-
სობას ქრისტიანობა ფლობდა. დაღესტნურ ისტორიოგრაფიაში 
თანამედროვე რესპუბლიკის ტერიტორიაზე ქრისტიანობის გავ-
რცელების ადრეულ ხანად I საუკუნეს მიიჩნევენ, როდესაც საქა-
რთველოდან, ალბანეთიდან და სომხეთიდან აქ პირველი მქადა-
გებლები მოვიდნენ. უძველესი ეკლესიების ნაშთები, რომლებიც 
დათარიღებულია VI-VIII სს-ით, აღმოჩენილია ბელენჯერის ნე-
კროპოლისში5. 

მკვლევართა ვარაუდით ხუნძახში VII საუკუნემდე შედარებით 
ძლიერი უნდა ყოფილიყო მონოფიზიტური ეკლესიის გავლენა, 
მოგვიანებით კი საქართველოსა და ბიზანტიის ძალისხმევით 
უპირატესობა მართლმადიდებლობამ მოიპოვა და გაძლიერდა 
ქართული ეკლესია. ხუნძახში (ავარიის სანუცალო) VII-XIV სს-ში 
40-ზე მეტი მოქმედი ეკლესია იყო, კერძო კოლექციებში ამჟამად 
დაცულ მასალებში და შენობათა კედლებზე მიკვლეულია ქვაჯვა-
რები ან მათი ფრაგმენტები ქართული წარწერებით. მაგ., აკაროს 
მთაზე აღმართული X-XIV სს-ის ეკლესიის შესწავლისას X-XI სს-
ით დათარიღებული 16 წარწერა აღმოჩნდა. სწორედ XI საუკუნეში 
აშენდა დათუნას ეკლესია, რომელმაც დღემდე მოაღწია.2 გამოთ-
ქმულია მოსაზრება, რომ ქრისტიანობათან დაკავშირებული უნდა 
იყოს დერბენტში (დარუბანდი) არსებული ჯვარ-გუმბათოვანი ნა-

5 	 მაგომედხანოვი მ. დაღესტნის ხალხთა ეთნოგენეზი, კავკასიის ავტოქთონი 
ენები, კავკასიის ხალხები, კულტურები, ენები, თბ., 2023, გვ. 325.

2 	 ხაფიზოვი შ, მუხმაგომედოვი მ., სომხური და ქართული წყაროები ავარიის 
სანუცალოში საეკლესიო მშენებლობის ისტორიის შესახებ (VII-XIV სს), 
საერთაშორისო კავკასიოლოგიური კონგრესის მოხსენებათა თეზისები, 
თბ,. 2022, გვ. 112-113.



44

გებობა, რომელიც „ნარინ-ყალას“ ტერიტორიაზე მდებარეობს.1 
აქ უმეტესად გვხვდება მცირე ზომის, ბაზილიკის ტიპის ტაძრები.2 
სამლოცველოებზე სხვადასხვა ზომის და ფორმის ჯვრების ბარე-
ლიეფებია. დაღესტანში არსებული ქრისტიანული სიმბოლოები 
იკონოგრაფიული თვალსაზრისით და შესრულების ტექნიკით ანა-
ლოგებს პოულობენ შუა საუკუნეების საქართველოს ქრისტიანულ 
ხუროთმოძღვრების ძეგლებსა და მათ შემკულობებთან. მოსახლე-
ობაში ქრისტიანობის ფართო გავრცელებაზე მიუთითებს ქრისტი-
ანული სამარხების სიმრავლე და ქართული დამწერლობით შეს-
რულებული ეპიგრაფიკული ძეგლები.3

VII საუკუნის ბოლოდან დაღესტანში გაჩნდა პირველი ის-
ლამური თემი. თავიდან ისლამი მხოლოდ დერბენდსა და მის რა-
იონში იყო გავრცელებული და, ზოგიერთი მკვლევრის აზრით, და-
ღესტნის დანარჩენ ოლქებში (კუმუხი, ხუნძახი, ახტი) მუსლიმურ 
სამლოცველოებსაც კი არ აგებდნენ. მეჩეთების მშენებლობა აქ X 
საუკუნიდან დაიწყო, როდესაც არაბულმა კულტურის გავრცელე-
ბამ კულმინაციას მიაღწია.4 დაღესტნის ძნელადმისავალი მთიანი 
დასახლებები, სადაც უფრო ძლიერი იყო კულტურული კონსერვა-
ტიზმი, განსაკუთრებულ წინააღმდეგობას უწევდნენ ისლამიზა-
ციას, ამიტომ სულიერ ყოფაში ქრისტიანული და წარმართული 
ელემენტები გადმონაშთური ფორმით აქ XIX საუკუნემდე შემო-
რჩა.5 ვ. ბარტოლდის აზრით, ამგვარ ვითარებას განაპირობებდა 

1 	 მაგომედხანოვი მ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 315.
2	 Хапизов Ш. Христианские храмы на территории Авари, (историко-

географический обзор), Христианский восток (cерия, посвященная изучению 
христианской культуры народов азии и африки), Т. 9 (XV), С-ПБ, 2021, გვ. 305-
317.

3 	 Гамбашидзе Г, Абиев А., Христианские могильники горного дагестана 
(по материалам дагестано-грузинской объединенной археологической 
экспедиции), История, археология и этнография Кавказа. Т. 16. № 1. 2020. გვ. 
129-144; Хапизов Ш., Ругуджинская надпись (о распространении христианства 
и ислама в аварии), Вестник дагестанского научного центра. 2015. № 56. გვ. 
36–45.

4 	 Шихсаидов, А. Ислам в средневековом дагестане (vII—xv вв.), Махачкала 
1969, გვ. 23.

5 	 Шихсаидов, А. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 24-25; Магомедов Р, Дагестан, 
исторические Этюды, Махачкала 1971, გვ. 56.



45

ის, რომ პირველ ხანებში ისლამი არ ცნობდა მისიონერობას, მუს-
ლიმები არც ქრისტიანებს და არც ზოროასტრიზმის მიმდევრებს 
არ ავიწროებდნენ. 1 სამხრეთ კავკასიაში ჩამოყალიბებულმა ძლი-
ერმა ქართულმა სახელმწიფომ, ამგვარ ვითარებაში, ჩრდილო-
ეთის მიმართულებითაც გაზარდა მისიონერული აქტივობა და 
ინციატივა წაართვა როგორც ბიზანტიას, ისე სომხეთს. როგორც 
მ. მაგომედხანოვი აღნიშნავს, ამ დროისათვის „აღმოსავლეთ 
ალანია და ჩრდილო-აღმოსავლეთი კავკასია ქართული ეკლესიის 
უდავო იდეოლოგიური გავლენის ქვეშ იმყოფებოდა.“2 

XIII ს-ის 30-იან წლებში საქართველო მონღოლებმა დაიპყრეს. 
მემატიანე შემდეგნაირად აღწერს ამ მძიმე დროებას: „არა იყო მათ 
ჟამთა შინა თესვა და არცა შენება ყოვლადვე...რამეთუ ესეოდენთა 
სიბილწეთა, სოდომურთა ცოდვათა შემოსრულთათჳს, განრისხდა 
ღმერთი, და ვიქმნენით მიცემულ პირველად მწარესა ტყუეობასა, 
და მეორედ ბარბაროზთა მიერ სრვასა და ჴოცასა, და მესამედ იქ-
მნა პურის მოკლება, რამეთუ ყოვლად არა იპოვებოდა სასყიდლად, 
არცა დიდითა ფასითა. ესოდენ განძჳნდა შიმშილი, რომელ მძორსა 
არაწმიდასა ურიდად ჭამდეს, სავსე იყვნეს უბანნი და ფოლოცნი, 
გზანი, მინდორნი და ქალაქნი, და სოფელნი მკუდრებითა. ყრმანი 
მკუდართა დედათა ძუძუთა ლეშკთა სწოვდიან.“3 სიპტომატურია, 
რომ ქართული ეკლესია მონღოლთა ასწლოვანი ბატონობის პირო-
ბებშიც ინარჩუნებდა გარკვეულ გავლენას დაღესტნურ თემებში და 
მისონერულ მოღვაწეობასაც აგრძელებდა.4 

ზემოთ აღნიშნული იყო, რომ ხუნძახში მიკვლეულია ასომთა-
ვრულით შესრულებული მნიშვნელოვანი ეპიგრაფიკული მასალა. 
შ. ხაფიზოვმა გაანალიზა: გალაში (ხუნძ. Гьалла), ტად რაალში 
(ხუნძ. ТIад рагIал) და ხუნძახში აღმოჩენილი წარწერები, რომ-
ლებიც თავის დროზე ა. ჩიქობავამ და ტ. გუდავამ წაიკითხეს. ხა-

1 	 Шихсаидов, А. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 23.
2 	 მაგომედხანოვი მ. დაღესტნის ხალხთა ეთნოგენეზი, გვ. 316-317.
3 	 ჟამთააღმწერელი, ქართლის ცხოვრება, ტექსტი დადგენილია ყველა 

ძირითადი ხელნაწერის მიხედვით ს. ყაუხჩიშვილის მიერ, ტ. 2, თბ., 1959, 
გვ. 309-310.

4 	 იქვე, გვ.272-273.



46

ფიზოვმა სრულიად დაუჭირა მხარი ცნობილ ლინგვისტთა მოსა-
ზრებას, აღნიშნული ეპიგრაფიკული ძეგლების ორენოვანობის 
(ქართულ-ხუნძური) შესახებ. ქართული ლიტერების ნაწილის 
გაგება ვერ ხერხდება ქართულ ენაზე, სამაგიეროდ ეს შესაძლე-
ბელია ხუნძურად. იგი ვარაუდობს, რომ ხუნძური მეტყველების 
წერილობით ფიქსაციის პირველი მცდელობები უკავშირდებოდა 
აქ ქრისტიანობის შემოსვლას და ქართული დამწერლობის გავ-
რცელებას. ქართველთა მისიონერული მოღვაწეობა მათგან მო-
ითხოვდა არამარტო ადგილობრივი ენების შესწავლას წმინდა 
წერილის საქადაგებლად, არამედ აქაურ მკვიდრთაგან ღვთისმ-
სახურთა შერჩევას, ქართულენოვანი ტექსტების შედგენას და ქა-
რთული გრაფიკის საფუძველზე ადგილობრივი მოსახლეობისათ-
ვის გასაგები დამწერლობის შექმნას.1 ამასთანავე აშკარაა, რომ 
ქრთულ-ხუნძური წარწერების გამკეთებელ-წამკითხველნი უნდა 
ყოფილიყვნენ არა იმდენად ქართველი ღვთისმსახურები, რამდე-
ნადაც ადგილობრივი ხუნძები. წანააღმდეგ შემთხვევაში ხუნძური 
სიტყვების ქართული ანბანით წერა აზრს მოკლებული იქნებოდა.2

მონღოლთა შემოსევებმა საქართველო მნიშვნელოვნად და-
ასუსტა და იგი სათანადოდ ვეღარ აკონტროლებდა ეთნორელი-
გიურ ვითარებას ჩრდილო კავკასიაში. XIII საუკუნის ბოლოდან 
ისლამმა იმძლავრა ხუნძახსა და მის მიმდებარე დასახლებებში. 
თანდათანობით ხუნძახის მმართველთა პოლიტიკის მთავარი მი-
მართულება გახდა „ურწმუნოთა წინააღმდეგ საღმრთო ომი.“ შე-
მონახულია საინტერესო გადმოცემა, როგორ გავრცელდა ისლამი 
წახურსა და მის მეზობელ სოფლებში. ამ გადმოცემის მიხედვით 
ადრე წახურში ქართველები ცხოვრობდნენ, მაგრამ შემდეგ მო-
სახლეობის ნაწილმა სოფელ ხნოვისა და რუთულის მაცხოვრებ-
ლებთან ერთად რამდენიმე პატარა დასახლება დაარსა. მექადან 
აქ 3 მქადაგებელი მოსულა და ქრისტიანები ისლამზე მიუქცევია, 

1	 Хапизов Ш., О грузинско-аварских надписях на каменных крестах, Вестник 
дагестанского научного центра. 2014. N 54. გვ.73-74.

2 	 გუდავა ტ., ორი წარწერა (ქართული და ქართულ-ხუნძური) დაღესტნიდან, 
მასალები საქართველოსა და კავკასიის ისტორიიდან, ნაკ. 30. თბ., 1954 
გვ 194. 



47

რაც მეტად მარტივად მოუხერხებია. უბრალოდ წახურის, რუთუ-
ლის და ხნოვის მკვიდრებმა დაწერეს, რომ ისინი ადრე ქრისტია-
ნები იყვნენ, ამიერიდან კი მუსლიმები არიან.1

XIV საუკუნის ბოლოს თემურლენგის მრავალგზის ლაშქრობა 
კიდევ უფრო მძიმედ აისახა საქართველოს მდგომარეობაზე. თე-
მურმა უკმაყოფილო კავკასიელი მთიელები მოკავშირეებად გაი-
ხადა, მას 1393 წელს ქართლ-კახეთის დარბევისას თან ახლდნენ 
ლეკებიც. იმავდროულად ხდებოდა დაღესტანში ისლამის ინტენ-
სიური გავრცელებაც, შედეგად, თანდათანობით გამძაფრდა დაპი-
რისპირება ქრისტიანულ საქართველოსთან.2 ამიერიდან წამყვანი 
გახდა ჯერ კიდევ არაბთა პერიოდისათვის დამახასიათებრელი 
კონფესიური და პოლიტიკური მოდელი. ისლამი იქცა დაღესტ-
ნური საზოგადოებების გამაერთიანებელ მთავარ იარაღად. ეს 
ლოგიკურიც იყო, რადგან ლინგვისტური ან ეთნიკური ფაქტორები, 
მათი მრავალფეროვნების გამო, კონსოლიდაციისათვის ნაკლე-
ბად გამოდგებოდა. 

აქვე ისიც უნდა აღინიშნოს, რომ რელიგიური იდენტობის წინა 
პლანზე დაყენება საერთად დამახასიათებელია ისლამური სამყა-
როსათვის. ისლამის ერთ-ერთი მთავარი დებულების თანახმად 
კაცობრიობა იყოფა არა ეთნიკური, არამედ რელიგიური ნიშნით. 
ერთ მხარეს არიან მუსლიმები (უმმა), მეორე მხარეს კი სხვა სარ-
წმუნეობის მიმდევარნი. ეს დებულება, მართალია, ისტორიის 
მანძილზე ერთგვარად გაფერმკრთალდა, ისლამში გაჩნდა ერო-
ვნული იდეოლოგიები მაგ., ჯემშიდიანობა, პანთურქიზმი და სხვ. 
მაგრამ სარწმუნოებრივი ერთიანობა დღემდე განსაკუთრებულ 
როლს თამაშობს მუსლიმური სამყაროს სოლიდარობაში და და-
ნარჩენ მსოფლიოსთან ურთიერთობაში.

მუსლიმურ ჯამაათში სოლიდარობის გრძნობის გაღრმავების 

1	 Шихсаидов А., Ислам в средневековом Дагестане (VII _ XV вв), Махачкала, 
1969, გვ 161-162, 206-207.

2 	 ანჩაბაძე ზ., ბოცვაძე თ., თოგოშვილი გ., ცინცაძე მ., ჩრდილო კავკასიის 
ხალხთა ისტორიის ნარკვევები ნაკვეთი I, გვ. 121; ლეკვეიშვილი თ., ნადერ 
შაჰის კავკასიური პოლიტიკა, ისტორიის დოქტორის (Ph.D. in History) 
აკადემიური ხარისხის მოსაპოვებლად, თბ. 2020, გვ. 93.



48

მნიშვნელოვანი ეტაპი უკავშირდება ქრისტიანულ ხალხებთან 
ურთიერთობას. ისლამის ინდივიდუალური და კოლექტიური რე-
ალიზაციისათვის აუცილებელია ისლამური სახელმწიფო, რადგან 
არაისლამური სახელმწიფოს ქვეშერმდომად ქცეული მუსლიმი 
დარ ულ-სალამ-დან (ისლამისმშვიდობის სამყაროდან) ავტომა-
ტურად აღმოჩნდება დარ ულ-ჰარბ-ში (ომის სამყაროში). ჯერ კი-
დევ 1484 წ. მუსლიმი ღვთისმეტყველი ალ-ვანჰარისი აცხადებდა, 
რომ მუსლიმმა ამ ვითარებაში უნდა შეასრულოს ჰიჯრა (დატო-
ვოს ურწმუნოთა ტერიტორია) თუ ამის შესაძლებლობა არსებობს. 
ამგვარი გადაწყვეტილების მიღება ხშირად ძნელი იყო, ამიტომ 
ახმედ იბნ ჯუმაირმა (მუფტიმ) გამოსცა ფეტვა, რომელიც მორ-
წმუნეებს ნებას აძლევდა ეცხოვრათ ქრისტიანების დაპყრობილ 
ტერიტორიაზე. უკიდურეს შემთხვევაში იგი დასაშვებად თვლიდა 
ისლამზე უარის ფორმალურად გაცხადებასაც კი. იმ შემთხვევებში, 
როდესაც მუსლიმს აიძულებდნენ მიუღებელი რამ ჩაედინა (ეჭამა 
ღორის ხორცი, დაელია ღვინო, მონაწილეობა მიეღო წირვაში და 
ა.შ.) თავისი ამგვარი ქმედებებისადმი დისტანცირება მას საკუთარ 
სულში უნდა მოეხდინა . 1

ისლამის გავრცელების პირველ ხანებში მუჰამედი ეფექტუ-
რად იყენებდა „ჰაზას“ (მრავლობით რიცხვში „ჰაზავათი“), რაც 
გულისხმობდა სამხედრო ოპერაციებს ისლამის გავრცელებისა და 
დაცვისათვის. მოგვიანებით ჰაზავათმა ადგილი დაიმკვიდრა შა-
რიათში და ამ ტერმინით აღნიშნავენ როგორც „დარ-ალ ისლამის“ 
ტერიტორიის გაფართოებისათვის ისლამის დროშის ქვეშ წარმო-
ებულ ბრძოლას, ისე „ურჯულოებზე“ წვრილ მეკობრულ თავდა-
სხმებს. სწორედ ამგვარი თავდასხმები გახშირდა საქართველოზე 
ჩრდილოკავკასიელთა მხრიდან იქ ისლამის მომძლავრების შე-
მდეგ, რამაც თანდათანობით კატასტროფული ხასიათი მიიღო. ამ 
მოვლენას ქართველებმა „ლეკიანობა“ უწოდეს. 

დაღესტანში საკმაოდ მაღალ დონეზე იდგა ისლამური 
ღვთისმეტყველება, ამიტომ ბუნებრივია ისლამმცოდნეთა ყურა-

1 	 Ланг М., Традиция миграции в мусульманском кругу, Централная Азия и 
Кавказ, 1998, #1, გვ. 222-225.



49

დღების ქვეშ მოექცა „ჰაზავათის“ დროს ომის წარმოების წესების 
განხილვა და იმის ახსნა რამდენად შეესაბამებოდა ლეკიანობა 
შარიათის ნორმებს და „ჰაზავათს.“ ამ მხრივ გამოიკვეთა ორი 
ერთმანეთისგან განსხვავებული პოზიცია. პირველი ეკუთვნის 
დაუდ ალ-უსიშის (XVIII საუკუნის შუა ხანები). მისი ნაშრომი შე-
იცავს დეტალურ პასუხებს, როგორ უნდა გამოეყენებინათ მუს-
ლიმური სამართალი ადგილობრივი პრობლემების გადაჭრისას. 
ერთ-ერთ კითხვაზე: „შეიძლება თუ არა ჩვენი დროის ღაზიები 
რწმენისთვის ჭეშმარიტ მებრძოლებად ჩაითვალოს, როდესაც 
ვიცით, რომ მათი მიზანია ნადავლის ხელში ჩაგდება და არა 
ყოვლისშემძლე ალაჰის სიტყვის ამაღლება და მისი გზის გაყო-
ლით მოწყალების დარიგება,“ იგი პასუხობს: „ზოგადად, ალა-
ჰისთვის მებრძოლთა [მოქმედებები] [დამტკიცებულია], ჩვენს 
დროში და ჩვენ არ გვყავს „ღაზები“, რადგან ისინი შეცდომით 
თვლიან [ჩვენს გარშემო მყოფ ხალხს] ურწმუნოებად [რომლებ-
თანაც ბრძოლა აუცილებელია]. საქართველოს (კურჯისტანის) 
შესახებ ასეთი მცდარი წარმოდგენა ისეთივე აშკარაა, როგორც 
მთის [მწვერვალზე] ღამით დანთებული ცეცხლი. ქართველები 
სპარსელების ან თურქების ქვეშევრდომები არიან. და რაც არ 
უნდა მოხდეს, ჩვენ არ შეგვიძლია მათი სისხლის დაღვრა და 
მათი ქონების ხელყოფა. თუშეთის მაცხოვრებლებიც მათ ქვე-
შევრდომებად ითვლებიან, იმიტომ, რომ ისინი უხდიან ჯიზიას 
და ხარაჯას თავიანთ მმართველებს. სხვა [მეზობელი ხალხები] 
მუდმივად იმყოფებიან ერთ-ერთის [მუსლიმური სახელმწიფოს] 
მფარველობის ქვეშ და თუ ვინმე ერთ-ერთის მფარველობის ქვე-
შაა [მუსლიმური სახელმწიფოებიდან], მაშინაც კი, თუ ის მონაა, 
ჩვენთვის აკრძალულია მათი სისხლი [დაღვრა], [მათი ქონების 
ხელყოფა], [მითვისება] და დატყვევება.“1

დაუდ ალ-უსიშის მიაჩნდა, რომ დაღესტნელთა თარეშები, 
მეკობრეობა და ტყვეთა სყიდვა შარიათის კანონებისა და სა-
ერთოდ ადამიანური ბუნების საწინააღმდეგო გამოვლინება 
იყო. ამგვარი მოსაზრების მიუხედავად მისი თანამედროვე და-

1 	 იქვე გვ., 3225.



50

ღესტნელი ალიმები მხარს უჭერდნენ თავიანთ მეეზობლად 
მცხოვრებ ქრისტიანებზე მეკობრულ თავდასხმებს. რასაც იმავე 
შარიათის კანონებითა და სხვა ღვთისმეტყველთა ნააზრევით 
ამყარებდნენ. 

დაუდ ალ-უსიშისაგან სრულიად განსხვავებულად განმარტა-
ვდა საქართველოზე დაღესტნელთა თავდასხმების სამართლებ-
რივ არსს მეორე დაღესტნელი ღვთისმეტყველი იბრაჰიმ ალ-უ-
რადი. მას მიაჩნდა, რომ თუ ქართველები შიიტებს (ყიზილბაშებს) 
ემორჩილებიან, ეს ნიშნავს, რომ არ ცნობენ ხალიფას ძალაუფლე-
ბას. ამასთანავე, ქართველები ეხმარებიან მართლმორწმუნე 
ხალიფას მოწინააღმდეგეებს, თავს ესხმიან და ქონებას ართმევენ 
ოსმალეთსა და წორში (ჭარ-ბელაქანში) მცხოვრებ მუსლიმებს. 
ამდენად, თავად იბრძვიან ისლამისა და მუსლიმების წინააღნ-
დეგ. რაც შეეხება თუშებს, ისინი ვერ გაუთანაბრდებიან „წერილის 
ხალხებს,“ რაც დაღესტნელებმა იციან დატყვევებული თუშებისა 
და იმ ხალხისაგან ვინც თუშეთში ცხოვრობდა. ამიტომ მათგან არც 
ხარაჯის და არც ჯიზიას აღება არ შეიძლება, მათ ისლამი უნდა მი-
იღონ1. 

თეოლოგთა ნააზრევში ამგვარი წინააღმდეგობა, ისლამის 
დოგმათა კანონიკური ინტერპრეტაციის გარდა ხალხში არსებულ 
განწყობებსაც ასახავდა. ნ. ომარაშვილმა შენიშნა, რომ დაღეს-
ტნელ მთიელთა ნაწილი არ იყო მტრულად განწყობილი საქა-
რთველოსადმი. საქართველოზე სალაშქროდ ჯარის შეყრის დღეს 
შავ დღეს უწოდებდნენ, წორზე (დღევანდელი საინგილო _ ლ.ჯ.) 
სალაშქროდ მიმავალი საქმროსათვის ქალს შეიძლება ცოლობაზე 
უარი ეთქვა, ხოლო ზოგიერთ თემში ადათი კახეთში მოთარეშეს 
სამემკვიდრეო წილს უკარგავდა.2 

კავკასიაში თემურ ლენგის ლაშქრობებმა და ერთიანი საქა-
რთველოს დაშლამ სათავე დაუდო ქართული სამყაროსგან დაღე-
სტნის პოლიტიკურ და კულტურულ დისტანცირებას. ამიერიდან 
ლეკთა გამუდმებულმა თავდასხმებმა, აღმოსავლეთ კახეთში 

1 	 იქვე, გვ. 3226.
2 	 ომარაშვილი ნ., კახეთში მცხოვრები დაღესტნელები (ჩამოსახლების 

ისტორია, ყოფა და კულტურა), თბ., 2008, გვ. 47.



51

მათმა მასობრივმა ჩამოსახლებამ და მეკობრეობამ („ლეკიანო-
ბამ“) გაუსაძლისი ფორმა მიიღო. ეს ძალზე მტკივნეული პროცესი 
მეტ-ნაკლები ინტენსივობით სამხრეთ კავკასიაში რუსეთის იმპე-
რიის გაბატონებამდე გაგრძელდა და ორი ხალხის ურთიერთო-
ბაში მწარე მოგონებად დარჩა. 

3. ლეკიანობა - ქართლ-კახეთის წალეკვის საფრთხე

ხოლო არაოდეს მოიხსენების და ვერცა 
დაიტევს ისტორიაჲ ესე, თუ ვითარი ოხრება 
იყო ლეკთაგან საქართუელოსა შინა 

(დავით ბატონიშვილი).

გვიან შუასაუკუნეებში განვითარებული ისტორიული მოვლე-
ნები მტკივნეულად აისახა დაღესტანთან მოსაზღვრე ქართული 
პროვინციების დემოგრაფიულ მდგომარეობაზე. ირანის მაოხრე-
ბელი ლაშქრობებით შეთხელებული კახეთის მოსახლეობა ვეღარ 
უმკლავდებოდა ლეკი მეკობრეების მუდმივ თავდასხმებს, ვერც 
ქვეყნის პოლიტიკური მესვეურები ვეღარ აკონტროლებდნენ ვითა-
რებას. კახეთს თანდათან ჩამოშორდა ამჟამინდელი საინგილო, 
სადაც შექმნილ მუსლიმურ პოლიტიკურ ერთეულებში, კაკ-ენი-
სელის სასულთნოში და ჭარის სახანოში (გაღმა მხარის აღმოსა-
ვლეთ ნაწილი, დღევანდელი ზაქათალა-ბელაქნის ტრიტორია) 
XVII-XVIII სს-ში დაიწყო ქართველთა ინტენსიური დეეთნიზაციის 
პროცესი. ჭარის სახანო დაღესტნიდან გადმოსახლებული და აქ 
დამკვიდრებული ჭარის, ბელაქნის, კატეხის, თალას, მუხახისა და 
ჯინიხის ავარელ ლეკთა „უბატონო თემებისაგან” წარმოიქმნა. მის 
ლოკალიზაციას თ. პაპუაშვილი ალაზნის გაღმა მხარის იმ ტერი-
ტორიაზე ახდენს, რომელიც მდინარეების გავაზისწყლისა და ყუ-
ფუ-ჩაის შორის მდებარეობდა.1 

1 პაპუაშვილი თ., ჰერეთის ისტორიის საკითხები, ნარკვევები სოციალ-
ეკონომიკური და პოლიტიკური ისტორიიდან (უძველესი დროიდან XII ს. I 
მეოთხედამდე). თბ., 1970, გვ. 328.



52

დაღესტნელთა ნაწილი კაკ-ენისელის დასავლეთით ძველ 
გავაზამდეც ჩამოსახლდა. თავიდან ისინი კახეთის ზამთრის 
საძოვრებით სარგებლობდნენ და ბეჟანიანის მინდორზე (დღე-
ვანდელი ახალსოფელი) მდინარე შოროხევის სანაპიროზე გა-
მოსაზამთრებლად რჩებოდნენ. თავდაპირველად ლეკები აქ 
სეზონურად ცხოვრობდნენ, საძოვრების გამოყენებისათვის „სა-
ბალახეს” იხდიდნენ და ცხვრის ფარებს მხოლოდ მწყემსები 
მოჰყვებოდნენ. მოგვიანებით ოჯახებით დაიწყეს სიარული, სა-
კარმიდამო ნაკვეთები დაისაკუთრეს და რამდენიმე დროებითი 
დასახლებული პუნქტი შექმნეს. ამრიგად, XVIII-XIX საუკუნეების 
მიჯნაზე თანდათანობით დამკვიდრდნენ ამ რეგიონში (დღეი-
სათვის ძირითადად ცხოვრობენ ყვარლის სოფლებში: ჩანტლის-
ყურე, თივი, სარუსო). 

ლეკთა მოწოლამ გამოიწვია კახეთიდან ქართული მოსახლე-
ობის აყრა-გადასახლება და სოფლების გაუდაბურება. ისე რომ, 
XVII საუკუნის 70-იან წლებში, როდესაც ეს ადგილები გერმანელმა 
მკვლევარმა ი. გიულდენშტედტმა მოინახულა, კახეთის აღმოსა-
ვლეთში დასახლებული ბოლო სოფლები გავაზი და ჭიკაანი იყო, 
ხოლო გაღმა მხარში, ჭარის სოფელ ბელაქნამდე, ქართველთა 
მკვიდრობის შესახებ მხოლოდ გადმოცემა შემორჩენილიყო. ლე-
კებთან მუდმივი შეტაკებებს შეჩვეული ჭიკაანისა და გავაზის მცხო-
ვრებთ, მათივე მეთოდების გამოყენება დაუწყიათ და ამიტომ და-
ღესტნელები ამ სოფლებზე თავდასხმას თავს არიდებდნენ.1 

	 ალაზნის გაღმა გაუკაცრიელებული ქართული სოფლები 
ტყითა და ეკალბარდით დაიფარა. ასე რომ, XIX საუკუნის პირველ 
ნახევარში, როდესაც აქ ჟაკ ფრანსუა გამბამ იმოგზაურა, ბელაქნა-
მდე ტერიტორია ქართული ნასოფლარებით ყოფილა მოფენილი. 
აქ ჯერ კიდევ ჩანდა ძველი ნასახლარები. „ეს ოდესღაც მართლაც 
მშვენიერი მხარე ქართველებით ყოფილა დასახლებული. იმჟა-
მად კი დიდოეთისა (Didoizy) და გონზუკურის (Conzoukoory) ლეკებს 
თავიანთი ფარა მოჰყავთ გამოსაზამთრებლად. ზაფხულში კი ეს 
იყო ავაზაკების თავშეყრის ადგილი, სადაც მთიელები იკრიბე-

1 	 იქვე, გვ. 27.



53

ბოდნენ კახეთზე სათარეშოდ.“1 
საქართველოში სამეკობრეოდ წამოსული ლეკთა პატარ-პა-

ტარა ჯგუფები უღრან ტყეებსა და მიუვალ ადგილებში ბანაკდე-
ბოდნენ საიდანაც მოულოდნელად თავს ესხმოდნენ ხოლმე საქმი-
ანობაში გართულ გლეხობას. იტაცებდნენ პირუტყვს, მოსავალს, 
ატყვევებდნენ ადამიანებს, რომლებიც ან დაღესტანში მიჰყავდათ 
და მერე ყირიმის სახანოში ყიდდნენ, ან აქვე, ახალციხეში გადა-
იყვანდნენ გასაყიდად. ნ. ბერძენიშვილი წერს „ლეკი-აბრაგები 
ქართველებთან პირისპირ შებმას გაურბოდნენ. ეს გასაგებიცაა: 
მათი მიზანი ტყვისა და სხვა ნადავლის შოვნა იყო. ვერც შეიარღე-
ბით, ვერც სამხედრო ორგანიზაციით ისინი ქართველებს ვერ უს-
წორდებოდნენ, ქართველებთან დიდ ბრძოლებში ჩვეულებრივ 
მარცხდებოდნენ ხოლმე.“2 ამიტომაც ერიდებოდნენ გამაგრებულ 
ქალაქებსა და ციხე-სიმაგრეებზე თავდასხმებს. 

მდგომარეობა შეიცვალა კახეთში ლეკთა მასობრივად ჩა-
სახლების შემდეგ. შაჰ-აბას I-ის ლაშქრობების შედეგად გაუკაცრი-
ელებულ აღმოსავლეთ კახეთის დაცარიელებულ მიწებზე (ჭარს 
და ბელაქანში) ხუნძებმა და წახურებმა შექნეს ე. წ. „უბატონო თე-
მები“, ეს მხარე საქართველოზე თავდასხმების პლაცდარმად იქცა. 
ლეკიანობა განსაკუთრებით XVIII საუკუნეში გაძლიერდა. ვახუშტის 
მიხედვით, ლეკები თითქმის მთელი კახეთს მოედნენ. ისინი მა-
სობრივად ავრცელებდნენ ისლამს.3 რაც მთავარია, საქართველომ 
დაკარგა ტერიტორიის მნიშვნელოვანი ნაწილი – აღმოსავლეთ კა-
ხეთი, რომელსაც ახლა საინგილოს ვუწოდებთ.4

საქართველოზე ლეკთა თავდასხმებს ახალისებდა ოსმა-
ლეთი, რომელიც დაპყრობილ ახალციხის საფაშოში ხშირად აძ-
ლევდა მათ თავშესაფარს. ამიტომ დაღესტნელები საქართველოს 
ახალციხის მხრიდანაც ესხმოდნენ თავს. ოსმალეთის ტყვეთა ბა-

1 	 გამბა (ჟაკ ფრანსუა), მოგზაურობა კავკასიაში, ფრანგულიდან თარგმნა 
მზია მგალობლიშვილმა,კომენტარები და საძიებლები დაურთო ლელა 
მიქიაშვილმა, ტ. II, თბ. 2021 გვ. 50.

2 	 ბერძენიშვილი ნ. საქართველო XVIII საუკუნის მეორე ნახევარში, 
საქართველოს ისტორიის საკითხები, ტ. II, თბ., 1965, გვ. 203.

3 	 ბატონიშვილი ვახუშტი, დასახელებული ნაშრომი, გვ. 622.
4 	 თოფჩიშვილი რ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 103-104.



54

ზარი გზას უხსნიდა ტყვეებით ვაჭრობას. ამასთანავე მებატონეთა 
ექსპლუატაციით შევიწროებული კახელი გლეხი ხშირად უბატონო 
ლეკებს აფარებდა თავს და ამრიგად ლეკდებოდა, რადგან „გალე-
კება“ მისთვის უბატონობას ნიშნავდა.1 ამას კარგად ხედავდნენ 
ქართლ-კახეთის მესვეურებიც, თუმცა არსებული ვითარების შეც-
ვლას ვერ ახერხებდნენ. 1722 წ. დავით II (იმამყული ხანი) ვახტანგ 
VI-ეს წერდა - „თქუენც მოგეხსენებათ მრავალჯერ მტრისაგან 
მოთხრილი და შეწუხებული გლეხი კაცი ადვილად მოტყუვდება. 
ამათ ლეკის პირი დაიჭირეს და ლეკს მიუდგენ და, რომელიც ლეკს 
მიუდგენ, ისინი ქუეყანას მტერობენ და ეს საქმე ჴემწიფის დოვლა-
თის საზიანო და ქუეყნების მოსათხრელი არის. შიას ჴოცენ, არბე-
ვენ, ქართველს ასე ეპყრობიან.“2. ბოლოს საქმე იქამდე მივიდა, 
რომ, ნ. ბერძენიშვილის მოსწრებული შენიშვნით, ე. წ. „უბატონო 
ლეკური თემები თანდათან მებატონეებად გადაიქცნენ.3 

ამრიგად, ოდესღაც მეგობრულ ურთიერთობაში მყოფი მე-
ზობელი ხალხები ერთმანეთს სამკვდრო-სასიცოცხლოდ დაუპი-
რისპირდნენ და ქართლ-კახეთში დაღესტნის ტომთა მეთაურების 
ორგანიზებულმა თავდასხმებმა სისტემური ხასიათი მიიღო. დ. მე-
გრელაძე ლეკთა ლაშქროებების სამ ტიპს გამოჰყოფს: 1. მტაცებ-
ლური ესპედიციები, 2. ლაშქრობანი ტერიტორიების დაპყრობის 
მიზნით, 3. ლაშქრობანი მუდმივი საშემოსავლო ბაზის შექმნის 
მიზნით.4

XVIII საუკუნეში საქმე იქამდე მივიდა, რომ ლეკთა კონსოლი-
დირებული ძალები ქართველ მეფეებსაც კი უზღუდავდნენ საკუ-
თარ სამფლობელოში გადადგილებას და ქალაქებზე ლაშქრობა-
საც ბედავდნენ. კახეთის მეფემ მაჰმად-ყულიხანმა (კონსტანტინე 
II) ქართლში ოსმალებზე გალაშქრების შემდეგ (1724 წელს) უკან 
დაბრუნება ვერ მოახერხა, „მოვიდა ახალგორს და მოიყვანა დე-

1 	 იქვე, გვ. 103-104.
2 	 ქართული ეპისტოლური წყაროების კორპუსი I, ქართული ეპისტოლური 

წყაროები XV ს -1762 წ. შეადგინა, გამოსაცემად მოამზადა, გამოკვლევა და 
შენიშვნები დაურთო მამისა ბერძნიშვილმა, თბ., 1989 გვ. 63.

3 	 ბერძენიშვილი ნ. საქართველოს ისტორიის საკითხები, ტ. II, თბ., 1965, გვ. 162.
4 	 მეგრელაძე დ., დაღესტან-საქართველოს ურთიერთობის ისტორიიდან, 

ლეკიანობა, თბ.2011, გვ. 9.



55

დოფალიცა თჳსი, რამეთუ ვეღარა შთავიდოდა კახეთს ლეკთა 
გამო.“1 გათავხედებულმა დაღესტნელებმა თელავზე თავდასხმა 
გადაწყვიტეს და გაერთიანებულმა ჭარელთა და ლეკთა ლაშ-
ქარმა თელავის ციხის აღება სცადა. თუმცა თელაველებმა „გან-
წირნეს თავი და გამოვიდნენ განზრახჳთა ვისმე ხუცისათა, რო-
მელი ეტყოდა ძლევასა ლეკთა ზედა; ეკუეთნეს თელაველნი და 
მოსრნეს ბანაკნი მათნი, აოტნეს და აღიღეს ალაფნი მათნი. ამის 
მხილველთა კახთა მოსრნეს ყოველნი თჳსთა შინა მყოფნი ლეკნი 
და განთავისუფლდნენ და კუალად სიმაგრეთა შინა მყოფნი დაა-
დგრნენ მტკიცედ, მერმე მოუწოდეს მაჰმად-ყულიხანს, ჩამოვიდა 
და დაემორჩილნენ ყოველნი თელავს მყოფს.“2 

ლეკთაგან შევიწროებული მაჰმად-ყულიხანი იძულებული 
გახდა გაეხსენებინა ძველი გეგმა, რომელიც ლეკებთან დაზავებას 
და მათთვის ქართლზე გზის მიცემას გულისხმობდა.3 ლეკებმა, 
მათთან ბრძოლაში გაწაფულ კახელებთან ლაშქრობებს, ქა-
რთლზე თავდასხმები და მაჰმად-ყულიხანისათვის ნაძარცვიდან 
წილის გადახდა ამჯობინეს. თუმცა ნანატრი სიმშვიდე კახეთს არც 
ამ „დაზავებამ“ მოუტანა. „,გარნა არცაღა თუ კახეთი იყო მათგან 
მშჳდობით.  ამისთჳს ჰყვეს ციხე მაღაროს ქისიყელთა და შევიდ-
ნენ მას შინა.“4 რ. გოგოლაურის აზრით კონსტანტინე (მაჰმად-ყუ-
ლიხანი) ლეკების ქართლზე ლაშქრობებს იმიტომაც არ ეწინაა-
ღმდეგებოდა, რომ არ სურდა იქ ოსმალეთის ვასალი ისაყ-ფაშას 
გაძლიერება. ახალციხის ფაშა იმ ხანებში ენერგიულად იბრძოდა 
კახეთის დამორჩილებისათვის. კონსტანტინე კი „ოსმალებში“ 
უფრო დიდ ბოროტებას ხედავდა ვიდრე ლეკებში.5

XVIII საუკუნეში დაღესტან-საქართველოს გამწვავებული 
ურთიერთობა გარკვეულად უკავშირდებოდა საერთაშორისო ვი-

1 	 ბატონიშვილი ვახუშტი, დასახელებული ნაშრომი, გვ. 623.
2 .	 იქვე, გვ. 623.
3	 საქართველოს ისტორიის ნარკვევები, საქართველო XVI საუკუნის 

დასაწყისიდან XIX საუკუნის 30-იან წლებამდე, ტ, IV, თბ., 1973, გვ. 443 .
4 	 ბატონიშვილი ვახუშტი, დასახელებული ნაშრომი გვ. 623.
5 	 გოგოლაური რ., დაღესტან-ახალციხის საფაშოს ურთიერთობის 

ისტორიიდან XVIII ს. 20-40-იან წწ. კრებ.: „მესხეთი ისტორია 
თანამედროვეობა“, ახალციხე, 2000., გვ. 50.



56

თარებას. აქ ერთმანეთში იყო გადახლართული ირანის, ოსმალე-
თის და რუსეთის ინტერესები და ყველა მხარე ცდილობდა ლე-
კები საკუთარი ინტერესების შესაბამისად გამოეყენებინა. თავად 
დაღესტნელებს კი სულ უფრო ეზრდებოდათ მადა და მუდმივად 
თარეშობდნენ ქართლ-კახეთის სოფლებში. საქართველოში ლე-
კიანობის მთავარი ორგანიზატორი იყო დაღესტნის შამხალი, 
რომელიც ოსმალეთის გავლენის ქვეშ იმყოფებოდა. ქართველმა 
მესვეურებმა მის საპირწონედ მოკავშირის ძებნა ჩრდილოეთით, 
მოსკოვში დაიწყეს, თუმცა ამან სათანადო შედეგი ვერ გამოიღო. 

 იმავდროულად დაღესტნის მიმართულებით აქტიურობდა 
ირანიც. ვახუშტი ბატონიშვილი გადმოგვცემს, რომ კახეთის მო-
ოხრებისათვის შაჰ-აბასი ლეკებს გარიგებია. „ეზრახა ლეკთა: “ 
რამეთუ მნებავს მოწყუედა კახეთისა და რომელნი შემოვიდნენ 
თქუენ კერძთა მთათა შინა, თქუენ მოსრენით და ტყუე-ყვენით 
იგინი და აღგავსნე მეცა ნიჭითა“. მსმენელთა მათ სიხარულით 
აღუთქუეს.“1 რადგან სეფიანმა მმართველებმა კახეთის დემოგრა-
ფიული ათვისება იქ თურქმანთა ჩასახლებით ვერ მოახერხეს, ამ 
კუთხის გალეკების გზით მოსახლეობის გამუსულმანება მათთვის 
ერთგვარ გამოსავალს წარმოადგენდა.2 

სამხრეთ კავკასიაში დაღესტნური ფაქტორის თავის სასარგებ-
ლოდ გამოყენებას უფრო ეფექტურად ახერხებდა ოსმალეთი, 
რომელიც აქ ირანს უპირისპირდებოდა, ლამობდა საქართველო-
დან ყიზილბაშები განედევნა და თავისი ბატონობა აღედგინა. 
ლეკების წახალისებას „ყიზილბაშობის“ დროსაც (1735-1747 წ.წ.) 
აგრძელებდა და ამ მიზნით ხარჯს არ ერიდებოდა. თურქები და-
ღესტნელთა თარეშის წასაქეზებლად მეტწილად ახალციხის ფა-
შას იყენებდნენ, რომელსაც საამისოდ დიდი თანხა ეძლეოდა.3. 
როგორც პაპუნა ორბელიანი წერს: „მოსცა ხონთქარმა ჯარი და 
ხაზინა და: ვინც ჩვენს სამსახურზე ხმალს იქნევდეს იმათ მიეცით 

1	 ბატონიშვილი ვახუშტი, დასახელებული ნაშრომი, გვ. 588.
2	 ბოცვაძე თ., საქართველო-დაღესტნის ურთიერთობის ისტორიიდან (XV_

XVIII სს), ლეკიანობა, თბ., 2011, გვ. 41.
3 	 გოგოლაური რ., დაღესტან -ახალციხის საფაშოს ურთიერთობა და 

ქართლ-კახეთი XVIII ს-ის 20-40-იან წლებში (ხელნაწერი) გვ. 163.



57

და კიდევ უმეტეს წყალობას მოელოდეთო.“1 როგორც აღნიშნული 
იყო, სწორედ სულთნის დაქვემდებარებულ ყირიმის სახანოსა და 
ახალციხის საფაშოში ახერხებდნენ ლეკები საქართველოში მო-
პოვებულუ ნაძარცვი ქონებისა და ტყვეების გასაღებას. 

ახალციხელი ფაშები, მიწვეულ ლეკ-აბრაგთა რაზმებთან 
ერთად, დღენიადაგ თავს ესხმოდნენ საქართველოს და მას დიდ 
ზიანს აყენებდნენ. რ. გოგოლაურს მიაჩნია, რომ ახალციხის ფა-
შის და ლეკ მოთარეშეთა ურთიერთობაც არ იყო ერთგვაროვანი. 
თავდაპირველად, როდესაც სულთანმა ახალციხელი ისაყ-ფაშა 
„გურჯისტანის“ გამგებლად დანიშნა და აღმოსავლეთ საქართვე-
ლოში „ოსმალობა“ მომძლავრდა, დაღესტან-ახალციხის საფაშოს 
ურთიერთობა საკმაოდ მჭიდრო იყო. ლეკები ამ დროისთვის კავკა-
სიაში თურქების დასაყრდენ ძალას წარმოადგენდნენ და მათთან 
შეთანხმებული მოქმედების გარეშე ფაშას ოსმალთა ინტერესე-
ბის გატარება გაუჭირდებოდა, თუმცა ეს დამოკიდებულება წამ-
სვე შეიცვალა, როდესაც ისაყ-ფაშამ კახეთის დაპყრობა შეძლო, 
ყარაღაჯის ციხე აიღო და შიგ მეციხოვნეები ჩააყენა. ამის შემდეგ 
თურქებმა მათ სამფლობელოდ ქცეულ მიწებზე ლეკთა თარეში 
მნიშვნელოვნად შეზღუდეს. აჰმედ III-მ იმ ხანებში ფირმანიც კი გა-
მოსცა, რომლითაც ისაყ-ფაშას და სხვა ბეგებს უბრძანა, რომ გაემა-
გრებინათ ყარაღაჯის ციხე და სხვა ადგილები, რათა მოსახლეობა 
ყაჩაღებისაგან დაეცვათ.2 მთიელ მეკობრეებს, ცხადია, ოსმალთა 
პოლიტიკის ამგვარი ცვლილება სულაც არ მოსწონდათ. ისინი 
ცდილობდნენ, ძველებურად გაეგრძელებინათ ქართლ-კახეთის 
რბევა. საქმე იქამდე მივიდა, რომ ისაყ ფაშამ ბოლნისში სააბრა-
გოდ მყოფი დაღესტნელები ყარაიასთან მთლიანად გაანადგურა 
– „მოეტევა ისაყ-ფაშა და მოსწყჳდნეს ურიცხუნი ლეკნი, აოტნეს 
და მოყვნენ ჴოცითა და სრვითა დღე და ღამე ალაზნამდე.“3 ვითა-
რება შეიცვალა ირანში ავშართა დინასტიის მოსვლის შემდეგ. რუ-
სეთთან დიპლომატიური მოლაპარაკებების წყალობით, ირანმა 

1	 ორბელიანი პ. ამბავნი ქართლისანი, თბ. 1981, გვ. 72.
2 	 გოგოლაური რ., დაღესტან -ახალციხის საფაშოს ურთიერთობა და 

ქართლ-კახეთი XVIII ს-ის 20-40-იან წლებში (ხელნაწერი) გვ. 154.
3	 ბატონიშვილი ვახუშტი, დასახელებული ნაშრომი, გვ. 625.



58

ფაქტობრივად უბრძოლველად დაიბრუნა პეტრე I-ის ლაშქრობე-
ბით მოიპოვებული ტერიტორიები. რუსებმა დაღესტანიც მათი გა-
ვლენის სფეროდ აღიარეს. მალე ირანელებმა (1735 წ.) თურქები 
აღმოსავლეთ საქართველოდანაც განდევნეს. ამგვარ პირობებში 
ოსმალებმა უმალ შეიცვალეს ლეკებთან ურთიერთობის ხასიათი 
და კვლავ განაახლეს მათი დახმარება.1 

დაღესტნის თემები სამხრეთ კავკასიაში მცხოვრები სუნი-
ტების მომხრეებად ითვლებოდნენ, ამიტომ 1723-27 და 1730-36 
წლების ირან-ოსმალეთის ომებში ამ უკანასკნელს ღიად დაუჭი-
რეს მხარი. ირანში გადაწყდა, დაღესტანში მთლიანად გაენად-
გურებინათ „პასიონარული“ ელემენტი და ასიმილაციის მიზნით, 
ისინი მასობრივად გადაესახლებინათ სპარსეთში.2 ნადირ შაჰის 
გამალებული მცდელობა, ფეხი მოეკიდებინა დაღესტანში, უშედე-
გოდ დასრულდა. მიუხედავად იმისა, რომ 1742 წლის დასასრულს, 
მრავალი ბრძოლის შემდეგ, მან შეძლო დაუფლებოდა ყუმუხს, ყა-
ითაყსა და ტაბასარანს, ჩამოთვლილი ხალხები, ისევე, როგორც 
ხუნძები და სხვა დანარჩენი ტომები, საბოლოოდ ვერ დაიმო-
რჩილა. დაღესტანში წარუმატებელმა ლაშქრობებმა ნადირ შაჰის 
ჯარი, მორალურად გატეხა.3

ამ პერიოდში კავკასიაში მნიშვნელოვან როლს თამაშობდა 
რუსეთის იმპერიაც. მისი კავკასიური პოლიტიკა უპირველესად 
თურქეთისა და ირანის გავლენების მოსპობას და აქ აღმოსავლე-
თისაკენ შეტევისთვის პლაცდარმის შექმნას გულისხმობდა. ამ ზრა-
ხვების განხორციელებაში გადამწყვეტ როლს მოსკოვი ქართულ 
სამეფო-სამთავროებს აკისრებდა. თავის მხრივ, მუსლიმთა გა-
რემოცვაში მოხვედრილ ქართველ მესვეურებს რუსეთი, როგორც 
ქრისტიანული სახელმწიფო, ბუნებრივ მოკავშირედ მიაჩნდათ. ქა-
რთლ-კახეთის მეფეები თითქმის ორი საუკუნე ცდილობდნენ მო-
სკოვი მოკავშირეობაზე დაეთანხმებინათ. რუსეთის მთავრობა კი 

1	 გოგოლაური რ. დასახელებული ნაშრომი გვ. 161.
2	 ლეკვეიშვილი თ. ნადერ შაჰის კავკასიური პოლიტიკა,ისტორიის 

დოქტორის (Ph.D. in History) აკადემიური ხარისხის მოსაპოვებლად 
წარმოდგენილი დისერტაცია, თბ., 2020 გვ. 105.

3	 იქვე, გვ. 105-116.



59

ყოველთვის რეალურად არსებული მდგომარეობის მიხედვითა და 
საკუთარი სარგებლის მიღების მოტივით მოქმედებდა. 

ნადირ შაჰის კავკასიური პოლიტიკის ჩავარდნის შემდეგ ქა-
რთლ-კახეთის მეფეები (თეიმურაზ II, ერეკლე II ) კიდევ ერთხელ 
შეეცადნენ ლეკიანობის პრობლემა რუსეთის საშუალებით მო-
ეგვარებინათ და 1752 წ. იქ ელჩობა გაგზავნეს, რომელსაც დავა-
ლებული ჰქონდა საიმპერატორო კარისთვის ეთხოვა ლეკთა სა-
კითხის გადაწყვეტა. მოხსენებით ბარათში, რომლითაც ელჩმა 
სიმონ მაყაშვილმა რუსეთის კანცლერ ა. პ. ბესტუჟევ-რიუმინს მი-
მართა, ნათქვამია: „პირაქათ ლეკნი არიან თქვენი მორჩილი და 
თქვენს ქვეყანაში ვაჭარნი ან ულუფის მჭამელნი, იმათაც ყადაღა 
უყავით ერთი ოქმი უბოძეთ დაეხსნან ჩვენს ქვეყანას ჩვენთვის ეს 
დიდათ შასამატი არის, ამის ჩვენი მეფეები დიდს წყალობაში ჩაგ-
დებენ, თქვენგან ადვილი არის.“1 

მოგვიანებით ქართველმა ელჩებმა ისევ მოითხოვეს კონკრე-
ტული ღონისძიებების გატარება:. „ 1. ლეკები გამუდმებით თავს 
ესხმიან ჩვენს ქვეყანას, ამიტომ მისი იმპერატორის უდიდებუ-
ლესობამ რამდენიმე ხნით დასახმარებლად გაუგზავნოს მსუბუქი 
ჯარი დონის კაზაკების, ან ყალმუხების სახით სამი ათასი კაცი და 
უბრძანოს მხოლოდ ლეკების წინააღმდეგ ბრძოლა ქართლსა და 
კახეთში, რომ ბერძნული (მართლმადიდებლური) ეკლესიები არ 
დაანგრიონ და ქრისტიანობა არ ამოიძირკვოს. 2. თუ ამათი გა-
გზავნა არ შეიძლება, ყაბარდოელები და ჩერქეზები გვიბოძოს, 
თითქო ჩვენმა მეფეებმა ნებით დაიქირავეს, ოღონ ხარჯი რუ-
სეთმა გაიღოს, რადგან საქართველოს დიდი ხნით მათი დაქირა-
ვება არ შეუძლია მეზობლებისგან განუწყვეტელი ომების გამო. 3. 
დაავალოს ყიზლარის კომენდანტს, რათა მან მისწეროს იმპერა-
ტორის მფარველობაში მყოფ რუსეთის მეზობელ ხალხებს და-
ღესტნელ ლეკებს და მან აუკრძალოს თავის ხალხს ქართლსა და 
კახეთზე თავდასხმა, ქვეყნის აოხრება და ქრისტიანების ტყვედ 

1 	 მაჭარაძე ვ., მასალები XVII საუკუნის მეორე ნახევრის რუსეთ-საქარ
თველოს ურთიერთობის ისტორიისათვის, ნაწილი 1 რუსეთ–საქარ
თველოს ურთიერთობა XVIII საუკუნის 40-20-იანი წლების მიჯნაზე, თბ., 
2007, გვ. 169.



60

გატაცება“.1 საპასუხოდ საგარეო საქმეთა კოლეგიამ ფულით დაა-
ჯილდოვა დესპანები და თავის ქვეშევრდომ კავკასიელ მთიელთა 
ალაგმვასაც დაჰპირდა.2

სამეცნიერო ლიტერატურის და ისტორიული წყაროების ანა-
ლიზი გვიჩვენებს, რომ რუსეთი დაინტერესებული იყო არა ლეკი-
ანობის პრობლემის გადაჭრით და ქართული პოლიტიკური ერთე-
ულების გაძლიერებით, არამედ ახლო აღმოსავლეთში თავისი 
ჰეგემონობის მიღწევის იარაღად მათი გამოყენებით. მაგ., იმედო-
ვნებდნენ, რომ რუსეთ-თურქეთის ომში ქართლ-კახეთის სამეფოს 
ჩართვის შემთხვევაში ერეკლე II რუსებს სამხედრო დახმარებასაც 
გაუწევდა და თურქეთის წინააღმდეგ ქართლ-კახეთის მეზობელი 
ხალხების ამხედრებასაც უზრუნველყოფდა.3 

ზემომოტანილი ფრაგმენტული მიმოხილვაც კი ცხადყოფს 
რომ ოსმალეთი, ირანი და რუსეთი დაღესტნელებს საკუთარი პო-
ლიტიკის განხორცილებისათვის იარაღად მიიჩნევდა, ხოლო საქა-
რთველოს გაძლირება მათ ინტერესში არ შედიოდა. 

ლეკიანობამ აუნაზღაურებელი ზარალი მიაყენა აღმოსავლეთ 
საქართველოს. მოსახლეობა კატასტროფულად შემცირდა, ზო-
გიერთი მხარე მოსახლეობისაგან სრულიად დაიცალა, კულტუ-
რული მეურნეობა დაეცა. ჭარ–ბელაქნელთა და დაღესტნელთა 
მუდმივმა თარეშმა სრულიად გააუკაცრეილა ალაზნის მარჯვენა 
სანაპირო.4 უკეთესი ვითარება არც ჭარ ბელაქანში იყო. როგორც 
„XVIII საუკუნის ჭარის ომების ქრონიკაში“ ნათქვამია, რომ გამუდ-
მებული ომებისა და შეტაკებების გამო კახეთში თავადები აღარ 
დარჩნენ, ჭარში კი ჭაბუკები („Бои и схватки между названными 
областями были так части, что в Кахетии не осталось тавадов а в 
Джарии –молодцов“)5

 ქართლ-კახეთის მეფეებს შიდა რესურსებით უწევდათ ლე-

1	 იქვე. გვ. 37.
2	 იქვე , გვ. 186.
3	 მაჭარაძე ვ., მასალები XVII საუპუნის მეორე ნახევრის რუსეთ-საქართველოს 

ურთიერთობის ისტორიისათვის, ნაწილი LII, ნაკვეთი II (რუსეთ-თურქეთის 
ომი 1768-1774 წლებში და საქართველო), თბ., 1997, გვ. 32.

4	  ეგნატაშვილი ბ., ახალი ქართლის ცხოვრება XVIII ს. დამდ, თბ. 1940, გვ. 211.
5	 Хроника войн Джара в XVIII столетии, Баку 1931,გვ.9..



61

კიანობის წინააღმდეგ ბრძოლა და სხვადასხვა ხერხს მიმართა-
ვდნენ კავკასიელ მთიელთა გამანადგურებელი თავდასხმების 
აღმოსაფხვრელად. მათ კარგად ესმოდათ, რომ, პირველ რიგში, 
აუცილებელი იყო ჭარ–ბელაქნის პრობლემის გადაჭრა, რადგან 
დაღესტნიდან მომავალ მეკობრეებს იქ მუდმივი მოკავშირეები 
ეგულებოდათ. ჩრდილოეთიდან და აღმოსავლეთიდან პერმა-
ნენტული თავდასხმები ქვეყანას აპარტახებდა და წალეკვას 
უქადდა. აქ დასახლებების აღორძინებისა და მოსახლეობის და-
მაგრებისათვის საჭირო ხანგრძლივი მშვიდობა და ინტენსიური 
მეურნეობის აღორძინება წარმოუდგენელი იყო კახეთის გაღმა–
მხარის შემოერთების გარეშე. ლეკიანობის აღმოფხვრა ძლიერი 
სახელმწიფო ორგანიზაციის არსებობას და სისტემურ მიდგომას 
მოითხოვდა.

ქართული სახელმწიფოს მესვეურები დაუღალავად ცდილობ-
დნენ აელაგმათ დაღესტნელთა თარეში და სამხრეთ კავკასიის 
აღმოსავლეთ ნაწილში თავიანთი პოზიცია განემტკიცებინათ.
ამ მხრივ გამორჩეული იყო მეფე ერეკლე მეორე, რომელიც სიჭა-
ბუკიდან მუხლჩაუხრელად იბრძოდა ლეკიანობის წინააღმდეგ. 
ომან ხერხეულიძე წერს: „ხოლო წელსა 1735 მოვიდნენ ლეკნი და 
ქისიყი მოარბივეს. მაშინ იყო ძე მეფისა თეიმურაზისა ირაკლი 
წლისა 15, რომელმან შემოიყარა სოფლებიდამ ჯარი, ეწია ნეიშ-
ნის მინდორში და ძლიერად შემოებნენ ლეკნი. გარნა თვით ესე 
ყრმა, ძე მეფისა თეიმურაზისა ირაკლი, მეორედ შევიდა შინაგან 
ჯარსა ლეკისასა და პირველად ამან მოკლა კაცი და ამის მხილ-
ველთა კახთა ერთპირად მიმართეს ყივილით და წინა წარიქციეს 
ჯარი ლეკისა, დაჰყარეს ტყვენი და საქონელი და მოსწყვიტეს უმ-
რავლესნი და მოვიდა მაღაროს გამარჯვებული, რომლისათვის 
ფრიად მხიარულ იქმნენ კახნი, იხილეს რა სიმხნე და მამაცობა 
მემკვიდრისა თვისისა.“1 

 XVIII საუკუნეში ქართველ მეფეთა მიერ ქვეყნის უსაფრთხო-
ების მიზნით გატარებულ ღონისძიებათა („სამდევროები“, „მო-
რიგე ჯარი“, „ყარაული“, „ნოქარი“ [ხელფასზე მყოფი ჯარისკაცი], 

1 	 ხერხეულიძე ო., მეფობა ირაკლი მეორისა, თბ., 1989, გვ. 40.



62

საფორტიფიკაციო ნაგებობები და სხვ.) უმეტესობა სწორედ ლეკი-
ანობის წინააღმდეგ იყო მიმართული. ლეკიანობის სპეციფიკიდან 
გამომდინარე, ქართლ-კახეთის სამეფოს სამხედრო თავდაცვით 
სისტემაში დიდი ადგილი ეკავა ,,ყარაულს“. სამეფო კარის ბრძანე-
ბით, შედგენილი იყო ამა თუ იმ სოფლის მოსახლეობის ნუსხები, 
რომელთაც მეფის დაძახილზე საყარაულოდ გამოსვლა ევალებო-
დათ. 1772 წლის 12 თებერვლის ნუსხით, ერეკლე შიდა ქართლის 
სოფლებს ავალებდა მოსახლეობის გარკვეული რაოდენობის სა-
ყარაულოდ გამოყვანას. მათში იგულისხმებოდნენ ის პირებიც, 
რომლებიც ამ სოფლებში ხიზნად იდგნენ.1 

ერეკლე II-ის ქართლ-კახეთის სამხედრო სისტემაში გატა-
რებულ ღონისძიებათაგან აღსანიშნავია „სამდევროებისა“ და 
„მორიგე ჯარის“ განჩინების შექმნა. მართალია, „მდევრის“ ინ-
სტიტუტი ადრეც მოქმედებდა, მაგრამ 1772 წლის 28 აგვისტოს 
ბრძანებით, მეფემ ეს ინსტიტუტები დააკანონა. მაგ., სამდე-
ვროები ვალდებულნი იყვნენ ერთმანეთისათვის დროულად ეც-
ნობებინათ ლეკთა მოძრაობის შესახებ და იმის მიხედვით, თუ 
როგორი იყო შემოსული მტრის რაოდენობა და ტიპი (ცხენოსანი, 
ქვეითი, შერეული), შესაბამისი დავალება ეძლეოდათ. ერეკლე 
ადგილობრივ მოხელეებს და მოსახლეობას მოქმედების თავი-
სუფლებას არ უზღუდავდა, მათ თავად უნდა აერჩიათ კონკრე-
ტულ შემთხვევაში რა მოქმედება აჯობებდა : თავდასხმა, გზის 
შეკვრა, თუ სხვა რამ.2

სამეფო კარის მიერ კანონით დადგენილი „სამდევროების“ 
და „ნოქრის“ გარდა, აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთში თა-
ვდაცვის სფეროში ურთიერთდახმარების ფორმას წარმოადგენდა 
ე. წ. „მეკოდეობა“. იგი ორ ან რამდენიმე ტერიტორიულად ახლო 
მდებარე სოფელს აერთიანებდა, რომელთაც „მეკოდე“ სოფლები 
ეწოდებოდათ. ისინი ვალდებულებას იღებდნენ დახმარებოდნენ 
ერთმანეთს თავდასხმების, ეპიდემიების ან სხვა რაიმე ექსტრემა-

1 ალიმბარაშვილი ი., „ლეკიანობა“ და ქართლ-კახეთის სამხედრო-
თავდაცვითი სისტემა XVIII – XIX ს. 30-იანი წლები, დისერტაცია ისტორიის 
დოქტორის აკადემიური ხარისხის მოსაპოვებლად, თბ., 2013, გვ.95-96.

2 	 იქვე, გვ. 96-97.



63

ლურ მდგომარეობაში ჩავარდნისას.1 
კიდევ უფრო ინტენსიურ დახმარებას უწევდნენ ერთმანეთს 

კახეთში კანტიკუნტად შემორჩენილი სოფლები. გიულდენშტე-
დტის ცნობით, მეფის ბრძანებით, მაღლობზე მდებარე ქიზიყის 
სოფლებს საგანგებო გალავანი იცავდა. თუმცა, რადგან მათ ყა-
ნები და საძოვრები 10-12 ვერსის დაშორებით ჰქონდათ, ლეკები 
ხშირად იტაცებდნენ პირუტყვს და ხალხს ატყვევებდნენ. აქ საგა-
ნგებოდ ჰქონდათ მოწყობილი მრგვალი და ოთხკუთხა მოედნები 
და მიწაყრილები, სადაც ქიზიყელები თავს აფარებდნენ თავდასხ-
მის დროს. ამასთანავე „მკაცრად დადგენილი წესის თანახმად, ყო-
ველი ქიზიყელი მიიჩქარის თავისი თოფით იქით, საიდანაც ესმის 
თოფის ხმა და, ამ ღონისძიების წყალობით, ლეკები მათ უფრო 
იშვიათად ესხმიან თავს, ვიდრე მათ მეზობლებს ქართლში.“2 
უფრო მეტიც, ქიზიყელები ხშირად თავად ესხმოდნენ თავს ჭარს 
და მათგან ინაზღაურებდნენ მიყენებულ ზიანს. კიდევ უფრო აგრე-
სიულად ეპყრობოდნენ ჭარელ ლეკებს გავაზის მაცხოვრებლები. 
იმის მიუხედავად, რომ ამ სოფლის ირგვლივ 30 ვერსზე მიდამო 
გაპარტახებული იყო და ქართველები აღარ ცხოვრობდნენ, გავა-
ზელები შეეჩვივნენ მტრულ გარემოში ცხოვრებას და ლეკებთან 
შეტაკებებს. ისინი „ თავს ესხმიან ჭარელ ლეკებს ისევე ხშირად, 
როგორც ეს უკანასკნელნი მათვე, და სტაცებენ ერთმანეთს ხალ-
ხსა და პირუტყვს.“3

ხუნძთა და წახურთა თარეშების ასალაგმავად განსაკუთრე-
ბით ეფექტური აღმოჩნდა „მორიგე ჯარი“ (რეგულარული ლაშ-
ქარი). „ვინაითგან ლეკნი მარადის აოხრებდიან ქართლსა, იღო-
ნისძია მეფემან და განაწესა ყოველთა სახლთაგან კაცისთავს 
ერთი რაოდენიცა იყვენენ სახლსა მას შინა, რათა მსახურონ 
თვითოსა თვესა მამულსა მორიგედ წოდებული, და ეგრეთვე 
განაწყო თოფხანა მებრ რუსეთის კანონითა და განასწავლა 
თოფჩები, რომელიცა განაწყო ესენი ქიზიყის მოურავის შვილ-
მან პაატამ. ესე განსწავლულ იყო მოსკოვს. და თვითცა მეფეი 

1 	 ალიმბარაშვილი ი. დასახელებული ნაშრომი, გვ., 98.
2 	 გიულდენშტედტი ი. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 27.
3 	 იქვე, გვ. 27-31.



64

ძეებითურთ თვისით დაეწერა მორიგედ და იხდიდა თვითოსა 
თვესა.“ 1

დაღესტნელთა წინააღმდეგ საბრძოლველად ქართველები 
ზოგჯერ ჩრდილოკავკასიელ მთიელებსაც ქირაობდნენ. მათ 
შორის განსაკუთრებული გამოირჩეოდნენ ყაბარდოელები და 
ჩერქეზები, რომლებიც ერეკლეს გვერდით იბრძოდნენ კულბით-
თან, მუხრანთან, კარბთან, გატეხილ ხიდთან და მჭადიჯვართან. 
ერეკლემ II-მ ლეკიანობის ასალაგმავად ოსების გამოყენებაც 
სცადა. იყო შემთხვევები, როდესაც დაღესტნელების წინააღმდეგ 
თავად ლეკებს ქირაობდა.2 დაქირავებული ლეკები იმერეთის 
მეფე სოლომონ პირველმაც გამოიყენა ამბოხებული ბიძაშვი-
ლის, თეიმურაზისა და მისი მომხრე თავადების წინააღმდეგ: „ნი-
კოლოზ წერეთელი ლეკში წარვიდა, ლეკის ჯარი მოჰგვარა მეფე 
სოლომანს; ჩავიდა კვალად იმერეთს და მრავალნი იმერნიც მო-
ერთვნენ. შებნენ ბაღდადს თეიმურაზს. თეიმურაზ დაამარცხეს. 
ამა ბრძოლაში ლევან აბაშიძე მოკლეს, თეიმურაზ შეიპყრეს.“3

ამ ღონისძიებათა მიუხედავად, დაღესტენელთა გამუდმე
ბული თავდასხმები XVIII საუკუნის ბოლოსათვის უკვე მთელ სა
ქართველოს მოედო. აღმოსავლეთ საქართველო ლეკებმა ფაქ
ტობრივად რკალში მოიქციეს და დასავლეთ საქართველოზე 
ლაშქრობებსაც აღარ ერიდებოდნენ. ჩრდილოეთიდან დაღესტ
ნელი მეკობრეები, აღმოსავლეთიდან ჭარელები, ხოლო სამხრე-
თიდან ახალციხის საფაშოში ჩაბუდებული ლეკები ქართლ-კა-
ხეთს მუდმივად აწიოკებდნენ და იმერეთსაც სწვდებოდნენ. 
დავით ბაგრატიონი წერს: „კვალად მოვიდნენ ახალციხით შეყრი-
ლობანი ლეკთანი და დაეცნენ ძევერას, გარნა მეფის ძის ძე და-
ვითმან სძლო მათ და განაბნივნა. იყო უკუჱე ხდომვა ლეკთაგან 
ახალციხით, და რყვნიდიან ქართლსა და სომხითსა, მით რამეთუ 
აღვიდნენ ძენი ერისთვისანი ახალციხეს და ზაქარია ციციშვილი 
სალთ–ხუცესი დედოფლისა, მოვიდნენ და დაეცნენ ველთუბანს 
და წარტყვევნეს იგი.“4

1 	 ბატონიშვილი დ., ახალი ისტორია, თბ. 1941, გვ. 15.
2	 ალიმბარაშვილი ი., დასახელებული ნაშრომი, გვ. 120.
3	 ბატონიშვილი ბ., ახალი მოთხრობა, თბ., 1941 გვ. 53.
4	 ბატონიშვილი დ დასახელებული ნაშრომი, გვ. 19.



65

დაღესტნელებთან პერმანენტულად გამართულ შედარებით 
დიდ ბრძოლებში ქართველები ხშირად იმარჯვებდნენ, ზოგჯერ 
კი მარცხდებოდნენ. ცხადად ჩანდა, რომ საბოლოოდ ლეკიაანო-
ბის დასრულება შეუძლებელი იყო მოთარეშეთა მთავარი ბუდის, 
ჭარ-ბელაქნის ე.წ. უბატონო თემების პრობლემის გადაწყვეტის 
გარეშე, რადგან სწორედ იქედან ხდებოდა საქართველოზე თავდა-
სხმების ორგანიზება. ქართველებმა ჭარ-ბელაქნის წინააღმდეგ 
მრავალჯერ გაილაშქრეს (1695, 1706, 1712-13, 1715 წწ.), მაგრამ 
უშედეგოდ. ამ პრობლემის გადაჭრა ვერც ქართლ-კახეთის ენერგი-
ულმა მესვეურებმა, მამა-შვილმა თეიმურაზმა და ერეკლემ, შეძ-
ლეს. ჭარზე გადამწყვეტ შეტევას 1751 წლის გაზაფხულზე ერეკლე 
II და თეიმურაზი II სარდლობდნენ, მათ მხარს შაქის ხანი აჯი-ჩა-
ლაბიც უჭერდა. თუმცა ბრძოლისას მან „გატეხა აღთქმა თვისი“ 
და მოულოდნელად ჭარელების მხარეს გადავიდა, ქართველები 
დამარცხდნენ , ხოლო ერეკლე მეფე ტყვედ ჩავარდნას მაჩხაანე-
ლმა ბოსტაშვილმა გადაარჩინა.1 ქართველთა მარცხით დასრუ-
ლდა შემდეგ წელს აჯი-ჩალაბის წინააღმდეგ განჯაში ლაშქრობაც, 
თუმცა მალევე, ყაზახ-შამშადილუს საზღვართან შაქ-შარვანელთა 
და ლეკთა გაერთიანებულ ჯარზე უკვე ქართველებმა შეძლეს გა-
მარჯვება. დიდი მნიშვნელობა ჰქონდა ხუნძახის ბატონ ნურსა-
ლ-ბეგის მრავალრიცხოვანი ლაშქარის დამარცხებას ჯერ მჭადი-
ჯვართან (1754 წ. 16 აგვისტო) და შემდეგ ყვარელთან (1755 წ. 28 
სექტემბერი).2 დაღესტნელთა მარბიელი თავდასხმები შემდეგშიც 
უმთავრეს გამოწვევად რჩებოდა.

XVII-XVIII სს ლეკიანობის შესახებ შემონახული მონაცემების 
გაცნობისას, მკითხველი ვერ იპოვის დროის მცირე შუალედს, რო-
დესაც ქართულ სოფლებს ლეკი მოთარეშეებისაგან მოსვენება 
ჰქონდათ და ვერც დასახლებულ პუნქტს, რომელიც დაღესტნელთა 
ავაზაკური თავდასხმისაგან დაზღვეული იყო. სიტემატური მტაც-
ლებლური ექსპედიციების მიზნები თანდათანობით იზრდებოდა 
და როგორც დ. მეგრელაძემ შენიშნა 1750-იანი წლებისათვის მათ 

1	 ბატონიშვილი დ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 5.
2	 ბოცვაძე თ., საქართველო-დარსტნის ურთიერთობის ისტორიიდან (XV-

XVIIIს.ს.), კრ. ლეკიანობა, თბ., 2011, გვ. 52-55.



66

უკვე ქართლ-კახეთის მთლიანად დაჭერის ამბიციაც გაუჩნდათ.1 
გაერთიანებული ქართლ-კახეთის სამეფო მეტ-ნაკლები წარ-

მატებით ცდილობდა კავკასიელი მთიელების ყაჩაღური თავდა-
სხმების საწინააღმდეგო ღონისძიებების გატარებას, მაგრამ ეს 
სულ უფრო რთულდებოდა. მორიგე ჯარის მოშლის შემდეგ კიდევ 
უფრო აშკარა გახადა, რომ თუ აქამდე ეს მოვლენა ძირითადად 
დიდი სახელმწიფოების (ირანი, თურქეთი, რუსეთი) ინტერესების 
გასატარებელ იარაღს წარმოადგენდა, ამიერიდან მათგან დამოკი-
დებლადაც კი შეიძლებოდა პოლიტიკური რუკიდან საქართველოს 
გაქრობის მთავარ ფაქტორად ქცეულიყო.2 თუმცა, მოვლენები 
სულ სხვა გზით განვიათარდა, 1801 წლის 12 სექტემბრის მანიფე-
სტით რუსეთის იმპერატორმა გააუქმა ქართლ-კახეთის სამეფო და 
იგი რუსეთის იმპერიას მიუერთა.

საქართველოში გაბატონებულმა რუსეთმა სისტემურად გა-
აგრძელა ჩრდილო კავკასიელ მთიელთა დამორჩილება, რაშიც 
აქტიურად ჩართო ქართველები, რომელთაც ლეკების წინააღმდეგ 
ლაშქრობებში მონაწილეობას სწორედ ორსაუკუნოვანი „ლეკია-
ნობა“ შთააგონებდა. 1857 წ. დაღესტნელთა სოფლებში წარმა-
ტებული სამხედრო ოპერაციის შემდეგ გრ. ორბელიანი ყაფლან 
ორბელიანს სწერდა:„ დღეგრძელობა შენა გქონდეს, რომ მე ისინი 
დათვსავით ვაღრიალე და კახეთის სისხლი ავიღე“3

„ლეკიანობა“, რომელსაც საქართველოსთვის ყოვლისმო-
მცველი ნეგატიური შედეგი ჰქონდა, განპირობებული იყო არა-
ერთი სოციალური, პოლიტიკური და ეკონომიკური ფაქტორით. 
საბჭოთა ისტორიოგრაფიაში დამკვიდრებული იყო მოსაზრება, 
რომელიც საქართველოზე დაღესტნელთა გამუდმებულ თა-
ვდასხმებს, მარქისიტულ-ლენინური მსოფლმხედველობიდან 
გამომდინარე, მთიელთა პატრიარქალურ-ფეოდალურ წყობას 

1	 მეგრელაძე დ. დაღესტან-საქართველოს ურთიერთობის ისტორიიდან, 
კრ. ლეკიანობა, თბ., 2011, გვ. 20-21.

2	 ბოცვაძე თ. დასახელებული ნარომი, გვ. 61.
3 ითონიშვილი ვახ. უცხოტომელთა ავაზაკობა საქართველოში, კრ. 

ლეკიანობა, თბ., 2011, გვ. 66.



67

უკავშირებდა.1 იმავდროულად, XVII-XVIII სს. საქართველოსათ-
ვის დამახასიათებელი შინააშლილობა და დაქუცმაცებულობა 
ქართულ სოფლებს იოლ ნადავლად აქცევდა, ჩრდილოკავკა-
სელები კი საუკუნეების მანძილზე შეჩვეული იყვნენ მოქირა-
ვნეებით თუ ძარცვა-მეკობრეობით მიღებულ შემოსავალს. და-
ღესტნელ მთიელთა საზოგადოება პერმანენტული თარეშების 
წარმოებას სოციალური თვალსაზრისითაც მიესადაგებოდა. სა-
უკუნეების მანძილზე ე.წ, სასოფლო თემები და მათი კავშირები 
იმდენად გაძლიერდა, რომ მათი დამორჩილება და ექსპლოა-
ტირება ადგილობრივ ზედაფენას ძალზე უჭირდა.2 ამ ვითარე-
ბამ ზედაფენა აიძულა გამდიდრების სოფლის მოსახლეობა კი 
ცხოვრების გაუმჯობესების სხვა გზები ეძებნათ გამოსავალი და-
ღესტნის გარეთ, საგარეო შემოსევებითა და ურთიერთკინკლაო-
ბით დასუსტებულ საქართველოზე გამუდმებულ თავდასხმებში 
იპოვეს. მთიან დაღესტანში ფეოდალიზაციას ტიპური სახე არ 
ჰქონდა. ხანები და ბეგები ადგილობრივი მოსახლეობის ფეოდა-
ლური ვალდებულებების გამყარებას ვერ ახერხებდნენ, ამიტომ 
თავისუფალ მეთემეებს მეკობრეებად იყენებდნენ და მარბიელი 
ლაშქრობების შედეგად მოპოვებული ალაფით და ტყვეების გა-
ყიდვით მიღებული შემოსავლით ცხოვრობდნენ. დაღესტნურ 
ისტორიოგრაფიაში ამას ფეოდალიზაციის სივრცობრივ (процесс 
феодализации вширь) პროცესს უწოდებენ.3 რასაკვირველია მთის 
მოსახლეობის ეკონომიკური ექსპლოატაციის შესაძლებლობას 
მწირი სამეურნეო რესურსებიც ზღუდავდა. 

დაღესტნის მოსახლეობის მთავარი სამეურნეო საქმიანობა 
მიწათმოქმედება და მესაქონლეობა იყო, დაბლობის რეგიონებში 
წამყავნი ადგილი _ მიწათმოქმედებას, ხოლო მთაში მესაქონლე-
ობას ეჭირა. მთური მეცხოველეობის საფუძველს ე.წ. გადარეკვითი 

1	 Мамедов Р., Общественно-экономический и политический строй Дагестана В 
XVI I – начале  XIX веков,  Дагестанское книжное издательство, 1957, გვ. 79

2 	 Алиев Б.Союзы сельских общин дагестана в xviii —первой половине xix 
в. (Экономика, земельные и социальные отношения,структура власти), 
МАХАЧКАЛА – 1999 გვ.51-71.

3	 Гаджиев М.,  Давудов О., Шихсаидов А., История дагестана С древнейших 
времён до конца xv в, Махачкала, 1996 გვ. 364.



68

(ტრანსჰუმანსე _ლ.ჯ.) სისტემა წარმოადგენდა, რომელიც მოსა-
ხლეობას საკვები რესურსების ეფექტურად გამოყენების საშუ-
ალებას აძლევდა.1 საქონელი ზაფხულის განმავლობაში მთის 
იალაღებზე იმყოფებოდა, ხოლო ზაფხულში ბარის საძოვრებზე 
გადაჰყავდათ. ვითარება რადიკალურად შეიცვალა XVI საუკუნეში, 
როდესაც მოსკოვის სამთავროს მზარდი ექსპანსია თანდათანო-
ბით უზღუდავდა დაღესტნელ მთიელებს ჩრდილოეთის სტეპების 
საზაფხულო ბაზებად გამოყენებას და აიძულებდა ალტერნატივა 
სამხრეთით ეძებნათ. 

	 ჩვენი ყურადღება მიიპყრო იმ გარემოებამ, რომ ხსენე-
ბული პერიოდი ემთხვევა გლობალურ კლიმატურ კატაკლიზმებს, 
რომელიც მცირე გამყინვარების სახელითაა ცნობილი. ბევრი 
ავტორიტეტული წყაროს თანახმად XVII საუკუნის ბოლოდან 
XIX საუკუნის შუა ხანებამდე, დედამიწის დიდ ნაწილში განსაკუთ-
რებით აცივდა; ალპების, ისლანდიის, სკანდინავიის, ალიასკის, 
ჩინეთის, სამხრეთ ანდების და ახალი ზელანდიის მყინვარები ამ-
ჟამინდელთან შედარებით ბევრად მეტ ფართობზე გავრცელდნენ 
და ადამიანების ყოველდღიური ცხოვრება საკმაოდ შეცვალეს.2 
ანალოგიური ვითარება იყო კავკასიაშიც, განსაკუთრებით გამო-
რჩეული იყო 1598 წელი (ხის რგოლებზე დაკვირვების მეათოდით), 
ხოლო XVII საუკუნის მეორე ნახევაში შეიმჩნევა აცივების კიდევ 
ორი ძლიერი ფაზა.3

კაცობრიობის ისტორიაში ყველა მნიშვნელოვანი მონაპოვ-
რისა და ცვლილების მთავრ მიზეზად ეკოლოგიური ფაქტორის 
გამოცხადება (ეკოლოგიური დეტერმინიზმი) სამეცნიერო წრეებში 

1	 Амачиев А.,Дагестан в XVIII веке. Социально-экономическое и политическое 
развитие (ნანახია2.06.2025, ხელმისაწვდომია https://toonsitli.ucoz.
ru/publ/lekcii_po_istorii_dagestana/dagestan_v_xviii_veke_socialno_
ehkonomicheskoe_i_politicheskoe_razvitie/4-1-0-17.

2 	 Фейган Б., Малый ледниковый период: как климат вершил историю, 1300–
1850, «Издательство «Эксмо», 2022 (ნანახია 03.06.2025), ხელმისაწვდომია 
https://img-gorod.ru/28/810/2881016.pdf.

3	 Solomina O ., Bushueva I., და სხვ.Glacier variations in the Northern Caucasus 
compared to climatic reconstructions over the past millennium, doi: 10.1016/j.
gloplacha.2016.02.008, (ნანახია 10.06.2025), ხელმისაწვდომია https://www.
sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0921818115301089.



69

„მოვეტონად“ (ცუდ ტონად) ითვლება, რადგან მხოლოდ კლიმატი 
არ განაპირობებდა ისტორიის ჩარხის ტრიალს და საზოგადო-
ებრივ-პოლიტიკურ კატაკლიზმებს, მაგრამ ასევე არასწორია ამ 
ფაქტორის სრული იგნორირება.1 ფაქტია, რომ ამ თვალსაზრისით 
უფრო სტაბილურ და ტექნოლოგიურად შეუდარებლად დაწინაუ-
რებულ XX-XXI სს-შიც კი, მილიონობით ევროპელი გლეხი იძულე-
ბულია გაითვალისწინებინოს კლიმატის გავლენა სასოფლო სა-
მეურნეო კულტურებზე და სათანადო ზომები მიიღოს მოსავლის 
რაოდენობისა და ხარისხის შესანარჩუნებლად. მართალია, ისტო-
რიულ წყაროებში პირდაპირი მტკიცებულებები არ გვხვდება, მა-
გრამ, ცხადია, არანაკლებ ნეგატიურ გავლენას მოახდენდა გლო-
ბალური აცივება კავკასიის მთიანეთის მოსახლეობის სამეურნეო 
ყოფაზე. სავარაუდოდ, გაუარესებული კლიმატური გარემო დაღეს-
ტნის მთიანეთის მოსახლეობას უზღუდავდა ტრადიციულ სამეურ-
ნეო საქმიანობას, აიძულებდა მათ საშოვარი ქართულ სოფლებზე 
თარეშით მოეპოვებინათ და ზრდიდა მიგრაციების ინტენსივობას 
სამხრეთისაკენ, 

ლეკიანობის იდეოლოგიურ საფუძვლად იქცა ისლამი. რო-
გორც ზემოთ იყო აღნიშნული, ისლამის ერთ-ერთი მთავარი დე-
ბულების თანახმად კაცობრიობა იყოფა არა ეთნიკური, არამედ 
რელიგიური ნიშნით. ერთ მხარეს არიან მუსლიმები (უმმა), მეორე 
მხარეს კი სხვა სარწმუნეობის მიმდევარნი. ისლამური პოლიტი-
კის საფუძველი გახდა „ჰაზა“ („ჰაზავათი“), სამხედრო ოპერაციები 
„ჭეშმარიტი სარწმუნოების“ გავრცელებისა და დაცვისათვის. „ლე-
კიანობას“ დაღესტნელები სწორედ ისლამის დროშით ურჯულო 
„გიაურების“ წინააღმდეგ ბრძოლად მიიჩნევდნენ და მას შარია-
თის ნორმებით ამართლებდნენ.

1	 Фейган Б., Малый ледниковый период: как климат вершил историю, 1300–
1850, «Издательство «Эксмо», 2022.



70

4. თუშები და დაღესტნელები

ჩეჩენ დაღისტნის ქედებზე,
ბევრჯერ აყრილან ჯანღები.
ბევრი დამრჩალა ხევ-ხუვში,

მიყრილმოყრილი გვამები. 
 კოსტა მარხვაიძე

ქართული ეთნოგრაფიული ჯგუფებიდან ლეკებთან ინტენ-
სიური კონტაქტები თუშებს ჰქონდათ; ისინი უშუალოდ ემეზო-
ბლებოდნენ დაღესტნური მოდგმის დიდოელებს. თუშეთის ლი-
მიტროპული მდებარეობა და ამ კუთხის მცხოვრებთა სამეურნეო 
სპეციფიკა (მთაბარული მესაქონლეობა) განაპირობებდა მოსა-
ხლეობის საკმაოდ ხშირ ადგილმონაცვლეობას. როგორც გ. იჩუა-
იძე ამბობს _ „თვით თუშების უმეტესობას ჰგონია, რომ თუშეთში 
ყველანი მოსულები არიან. რომელი გვარის წარმომდგეენელსაც 
გინდა ჰკითხოთ თავისი გვარის წარმოშობა გეტყვით, რომ მისი წი-
ნაპარი იყო ქისტი, ხევსური, ფშაველი, დიდო (ლეკი) კახი და სხვა.“1 
ამთავითვე მინდა აღვნიშნო, გენტიკურად რა წარმომავლობაც არ 
უნდა ჰქოდეს ცალკეულ გვარს, ეჭვგარეშეა, რომ თუშები ქართული 
სახელმწიფოს ტერიტორიაზე მიმდინარე პოლიტიკური, ეკონო-
მიკური და კულტურული პროცესების შედეგად ჩამოყალიბებული 
ეთნოგრაფიული ჯგუფია – ქართველი ეთნოსის სრულფასოვანი 
წევრი.

თუშები უკვე ანტიკური დროის ავტორებისთვის არიან ცნო-
ბილი.2 მათი წარმომავლობის შესახებ ქართულ საისტორიო მწერ-
ლობაში არაერთი მოსაზრებაა გამოთქმული. ჩემს მიზანს არ წა-
რმოადგენს ამ საკითხის განვრცობა, ამიტომ მხოლოდ რამდენიმე 
შეხედულებას შევეხები. თუშეთის ისტორიის ცნობილი მკვლევარი 
გ. ელანიძე თუშებს მესხური წარმომავლობის ჯგუფად მიიჩნევს. 
იგი აღნიშნავს, რომ დაღესტნელები მათ მოსოქს//მოსოხს უწო-

1	 იჩუაიძე გ., თუშეთი (მესამე გამოცემა) თბ., 2021, გვ. 51.
2	 კლავდიოს პტოლემაიოსი , ენციკლოპედია ანტიკური კავკასია, ტ, !, 

წყაროები, გვ. 356.



71

დებენ; თუშეთში გავრცელებულია მესხური ტოპონიმები (ტაო, 
ჯავახე, სამციხე, ორეთი, ორეთის მთა); ათენგენობის მომდევნო 
დღეს იმართება ჯავახობის დღესასწაული, ზოგიერთმა უხუცესმა 
წინაპართა გადმოცემით იცის, რომ ისინი მესხები არიან.1 ამ არ-
გუმენტებზე დაყრდნობით მკვლევარი მიიჩნევს, რომ –„თუშ-ფ-
შავ-ხევსურების უტყუარი ნათესაობა და სიახლოვე თავისი წა-
რმომავლობით მოსხებთან, მესხებთან, ჩვენი აზრით, საეჭვოს 
აღარ ხდის იმ გარემოებას, რომ ზოგჯერ ქართულსა თუ უცხოურ 
წერილობით ძეგლებში ამ სამივე კუთხეს „ფხოვს“ და აქ მცხო-
ვრებთ „ფხოველებს“ უწოდებენ.2“ ვფიქრობ, თუშების მესხებ-
თან დასაკავშირებელ ურყევ არგუმენტად ვერ გამოდგება ვერც 
ზემოხსენებული ტოპონიმები, ვერც ჯავახობის დღესასწაული და 
ვერც ცალკეულ ოჯახში შემორჩენილი გადმოცემა მათი მესხური 
წარმომავლობის შესახებ. ვიზიარებ რ. თოფჩიშვილის სკეპტიკურ 
დამოკიდებულებას მესხების და თუშების იგივეობის შესახებ. და-
ღესტნელებს რომ მეზობელი ქართველი მთიელებისათვის მო-
სოხი ეწოდებინათ, სრულიადაც არ იყო აუცილებელი მესხების 
სამხრეთ საქართველოდან უკიდურეს ჩრდილო-აღმოსავლეთით 
მიგრაცია. სავარაუდოდ, დაღესტნელები შორეულ წარსულში „მო-
სოხს“ მთლიანად ეძახდნენ სამხრეთით მცხოვრებ ქართველური 
მოდგმის ხალხს.3 

არსებობს მოსაზრება, რომ თუშეთი წინათ დიდოელებით 
იყო დასახლებული. ეს თეორია სათავეს ვახუშტი ბატონიშვი-
ლისგან იღებს, რომელიც თუშეთს (დიდოეთთან ერთად) ლეკო-
სის წილად მიიჩნევს: „ხოლო თუშნი და დიდონი არიან წილნი 
ლეკოსისა, არამედ შემდგომად მეფეთა ქართველთა დაპყრო-
ბილი, ვითარცა ვიხილავთ, და მოხარკენი მათნი, და უკანას-
კნელის განდგომილებისა, ვინაჲთგან დავითსა ზედა დაშთენ 
ნამსახურად დიდონი, და მიერითგან მორჩილებდნენ კახთ მეპა-
ტრონეთა.4 უნდა ითქვას, რომ სოფ. დართლოში, დანოსა და ჭე-

1	 ელანიძე გ., თუშეთის ისტორიის საკითხები, თბ., 1988 გვ. 6-12.
2	 იქვე, გვ. 12.
3	 თოფჩიშვილი რ, . წოვა-თუშები, თბ., 2009, გვ. 16-17.
4	 ვახუშტი ბატონიშვილი ვახუშტი, აღწერა სამეფოსა საქართველოსა, 



72

შოში გასული საუკუნის 60-იან წლებამდე ახსოვდათ „დიდოების 
ჯვარის“ (სალოცავი ხატის) არსებობის შესახებ. მათი სალოცავი 
ხატი ყოფილა პირიქითის საზოგადოების სოფლების – ჭეშოსა 
და დანოს შუა მდებარე გორაზე. აქ დიდოეთიდან ზაფხულში მო-
დიოდნენ და კვიცებს სწირავდნენ. სოფ. ჭეშოდან სოფ.ფარსმი-
საკენ მიმავალი გზის თავზე შემორჩენილ ციხის ნანგრევს, სადაც 
გადმოცემით დიდოები კვიცებს სწირავდნენ მსხვერპლად, თუ-
შები „დიდოთ ციხეს“ ეძახიან. გადმოცემის მიხედვით პირიქითის 
ხეობაში ადრე თუშები და დიდოები ერთად ცხოვრობდნენ, მა-
გრამ მოგვიანებით მათ შორის უკმაყოფილება ჩამოვარდნილა, 
თუშებს დიდოები გაუძევებიათ და მთელი პირიქითის ხეობა თა-
ვად დაუკავებიათ.„დიდოთ ნასოფლარს“ ეძახიან ძველისძველ 
ნასახლარებს გომეწრის თემში. დიდოურ-დაღესტნურ ენაზე იხ-
სნება მრავლი ტოპონიმიც.1 

როგორც ზემოთ აღვნიშნე, დღევანდელი დაღესტნის ნაწილი 
და მათ შორის დიდოეთი ხანგრძლივად იმყოფებოდა ქართული 
სახელმწიფოს პოლიტიკური და კულტურულ-რელიგიური გავლე-
ნის ქვეშ. ამ პირობებში, რა თქმა უნდა, გამორიცხული არ იყო დი-
დოთა დასახლებები გაჩენილიყო მეზობელ თუშეთში, რაც აისახა 
კიდეც ვახუშტი ბატონიშვილის ნაშრომში. მოგვიანებით, შეცვლი-
ლმა კონიუნქტურამ გავლენა იქონია ამ ვითარებაზე. XVII საუკუნი-
დან ქართლ-კახეთში გახშირებული ომიანობა აიძულებდა ბარის 
მოსახლეობას თავი მთისათვის შეეფარებინა და კონკურენცია გა-
ეწია პირველ რიგში იქ დამკვიდრებულ დაღესტნურ ელემენტთან. 
ბუნებრივია ამ დაპირისპირებას კიდევ უფრო ამწვავებდა ბარის 
სოფლებში ლეკიანობის მზარდი ტენდენცია, შედეგად კი, საბო-
ლოოდ, დიდოები თუშეთიდან განიდევნენ. 

თუშეთში მიმდინარე ეთნოსოციალური პროცესების გასაგე-
ბად მნიშვნელოვანია წოვა-თუშების (ბაცბები) საკითხი. ისინი ორე-
ნოვნები არიან და ქართულის კვალდაკვალ ერთმანეთში საკუთარ, 
წოვურ//ბაცბურ, ენაზე საუბრობენ. რადგან ეს ენა ნახურ ენათა 

ქართლის ცხოვრება ტ. IV, თბ.1973, გვ.552.
1	 ელანიძე ვ. დასახ. ნაშრომი, გვ. 206-207.



73

ჯგუფს მიეკუთვნება, მეცნიერთა ნაწილი თვლის, რომ წოვები თუ-
შეთში გადმოსახლებული ვაინახების შთამომავლები არიან.1 მა-
თგან განსხვავებით ზოგიერთი მკვლევარი, მაგ., ა. შავხელშვილი 
წოვა-თუშებს თუშეთის ძირძველ მკვიდრად მიიჩნევს, რომელთა 
ორენოვნებაც ვაინახების ინფილტრაციამ განაპირობა.2 აქვე უნდა 
აღინიშნოს, იმის მიუხედავად, რომ წოვა-თუშური ენის კვლევას ხა-
ნგრძლივი ისტორია აქვს, სამეცნიერო ლიტერატურის გაცნობამ 
დაგვარწმუნა, რომ ბევრი რამ (თუნდაც სახელწოდება „ბაცბური“) 
კვლავ ბუდოვანი რჩება და ამ მიმართღულებით ლინგვისტური 
კვლევა ქართველ ენათმეცნიერთა დამატებით ყურადღებას მოი-
თხოვს. 

ეთნოგრაფიულ მონაცემებზე დაყრდნობით, ამ საკითხის გა-
რკვევა სცადეს ნ. ვოლკოვამ3 და რ. თოფჩიშვილმა4. ნ. ვოლკოვა 
ვარაუდობს, რომ თუშეთში გადმოსვლამდე ბაცბების წინაპრები 
ინგუშეთში ხევსურეთიდან უნდა გადასახლებულიყვენენ.5 რ. 
თოფჩიშვილმა კი დააფიქსირა მასალა, რომლის თანახმადაც 
წოვების წინაპრები, 6 მეცხვარე კახეთიდან და ერთი _ ფშავიდან 
(გვარად შველური), საძოვრების ძიებაში ჯარიეხის ხეობაში და-
მკვიდრებულან. მათ იქ ერთი ადგილობრივი მკვიდრიც შემატე-
ბიათ. ბუნებრივია, ინგუშეთში მისულები საქორწინო ურთიერთო-
ბას ადგილობრივებთან ამყარებდნენ, ამიტომ თანდათანობით 
ქართული წარმომავლობის მეცხვარეთა შთამომავლებისთვის ინ-
გუშური მშობლიურ ენად იქცა. მოგვიანებით მათი ნაშიერი ჯერ ჩა-
ჩნეთში, მერე კი პირიქითის თუშეთის სამ სოფელში გადმოსულა 
საცხოვრებლად.6 ამ მიმართებით საყურადღებოა, რომ ჩაჩნეთსა 
და ინგუშეთში გვხვდება ტოპონიმები, რომლებიც იქ ქართველთა 

1	 თოფჩიშვილი რ. დასახელებიული ნაშრომი, გვ. 24; Эристов Р. О тушино-
пшаво-хевсурском округе, (ნანახია 21/08/2025), ხელმისაწვდომია https://
www.vostlit.info/Texts/Dokumenty/Kavkaz/XIX/1840-1860/Eristov_R/text1.htm.

2	 შავხელაშვილი ა. თუშეთი, თბ., 1987.
3 	 Волкова Н. Этнический состав населения Северного Кавказа в  XVIII начале 

-XX  века, М., 1974, გვ. 169.
4	 თოფჩიშვილი რ., წოვა -თუშები, თბ., 2009, გვ. 28-36.
5	 Волкова Н, დასახელებული ნაშრომი, გვ. 169.
6	 თოფჩიშვილი რ. დასახელებული ნაშრომი, გვ., 27-28.



74

ცხოვრებას ადასტურებს1.
წოვათა წარმომავლობის შესახებ არსებული ჰიპოთეზების 

მიუხედავად, ისინი თავს ქართული ეთნოსის წევრად თვლიან და 
მათი ქართველობის ეჭვქვეშ დაყენებას შეუაცხყოფად მიიჩნევენ; 
სრულიად იდენტურია წოვებისა და დანარჩენი თუშების ტრა-
დიციები, წეს-ჩვეულებები, რწმენა-წარმოდგენები, სოციალური 
ურთიერთობები, მეურნეობა; ქართულია წოვა-თუშების გვარ-სა-
ხელები და მათი წარმოების წესი და ა.შ.2

ცხადია უნდა დავეთანხმოთ ი. დეშერიევს, რომ შედარებით 
„ძლიერი“ (უფრო მრავლრიცხოვანი ხალხის და დამწერლობის 
მქონე) ენები კონტაქტისას ძლიერ ზეგავლენას ახდენენ „სუსტ“ 
ენებზე, პირიქით კი – „სუსტიდან“ ნასესხობა, შერევა ან ენობრივი 
შეჯვარება მეტად იშვიათია.3 თუმცა XIX საუკუნის 60-იან წლება-
მდე, დამწერლობის ქონას მხოლოდ ნომინალური მნიშვნელობა 
უნდა ჰქონოდა, წერა-კითხვის მცოდნეთა შეზღუდული ოდენობის 
გამო. როგორც კ. მარხვაიძე ამბობს, „უხსოვარი დროიდან მოყო-
ლებული დღემდე,თუშეთის მიწა-წყლის ყოველი ნაბიჯი და დროის 
ყოველი წუთი გაჯერებულია აქ მომხდარი ამბებითა და მოვლენე-
ბით. სამწუხაროდ მე-18 და მე-19 საუკუნემდე არავინ იყო თუშეთში 
წერა-კითხვის მცოდნე,რომელიც დაწერდა და გააცნობდა მომა-
ვალ თაობებს ყოველივე მომხდარს.ჩვენამდე მოაღწია,მხოლოდ 
და მხოლოდ თაობებიდან თაობებზე ზეპირად გადმოცემულმა ამ-
ბებმა.“ (სოფ. ალვანი, კ. მარხვაიძე)

კავკასიაში ცალკეული ჯგუფების ენობრივ ტრანსფორმაციას 
და ეთნოკულტურულ ასიმილაციას ძირითადად ლინგვოკულტუ-
რული, ეკონომიკური და სოციალურ-პოლიტიკური მექანიზმები 
განაპირობებდა. შესაბამისად, წოვებს ვაინახური წარმომავლო-
ბაც რომ ჰქონოდათ, ქართული ეთნოკულტურული სისტემის წი-
აღში მათი გაქართველება ისევე ბუნებრივად წარიმართებოდა, 
როგორც ჩრდილო კავკასიაში საცხოვრებლად გადასული ქართვე-
ლების გაქისტება თუ გალეკება. სიპტომატურია, რომ ჯგუფურ თუ 

1	 შავხელაშვილი ბ., თუშების მეტყველება _ წარსული აწმყოში, თბ., 2022, გვ. 27.
2	 თოფჩიშვილი რ., დასაახელებული ნაშრმი, გვ. 36-58.
3 	 Дешериев Ю, Бацбийский язык, М. 1952 გვ.19.



75

ინდივიდუალურ მიგრაციას საქართველოს მთაში ტრადიციული 
მექანიზმები არეგულირებდნენ. მაგ., წოვების თუშეთში დასახლე-
ბას, გადმოცემის თანახმად, „სათუშო ყრილობამ“ დართო ნება.1 

სოფლის გადასაწყვეტი იყო უცხო მხრიდან მოსულისთვის 
თავშესაფრის მიცემა. ჩვეულებრივ, მას რომელიმე გვარი შეიკედ-
ლებდა „ხარით შეყრით”. „სოფელი შეიკრიბებოდა და მოილაპა-
რაკებდნენ მიეღოთ თუ არა ახალმოსული გამოსაცდელი დროით, 
საცხოვრებლად სოფელში თუ დადებითად გადაწყდებოდა მას 
სოფელი გარკვეული დროით ყოველ ნაბიჯზე აკვირდებოდა. სწა-
ვლობდნენ მის მონაცემებს მთელი 2-3 წლის განმავლობაში. მო-
სული თუ მოწონებას დაიმსახურებდა სოფელი კვლავ შეიკრიბე-
ბოდა და გადაწყვეტდდნენ მის რომელიმე გვართან ჩართვას. ამას 
ეწოდებოდა “ხარით შეყრა”. ჯვარ-ხატობას მოხარშავდნენ სპეცი-
ალურად ლუდს, გამოხდიდნენ არაყს. სალოცავში დაკლავდნენ 
ხარს. შესთხოვდნენ ხატ-ღმერთებს გვარში გაერთიანებას. ისიც 
ხატის სიახლოვეს დიდ სიპ ქვას ჩაასობდა მიწაში დაანთებდა სა-
ნთლებს და დაიფიცებოდა ხატის კარზე: რომ იმ დღიდან ის იყო იმ 
ხატისა და თემ სოფლის წევრი და სათემო საქმეების უთუო შემსრუ-
ლებელი.“ (ხანდაზმული მამაკაცი, სოფ. ალვანი).

ისტორიის გარკვეულ მონაკვეთში თუშეთში საცხოვრებლად 
მასობრივად გადასულა ფხოველთა ნაწილი. თ. ოჩიაურის ვარაუ-
დით, „ხევსურული წარმოშობის ხატთა სიმრავლე, თუშეთში ხევ-
სურთა მასობრივი და ერთდროული ჩამოსახლების შედეგი უნდა 
იყოს”. XX საუკუნის 50-იან წლებამდე, თუშეთში დღეობებზე და-
დიოდნენ ხევსურები (ჯვარიონნი) – ხახმატიონნი და კარატიონნი 
და ლოცულობდნენ თავიანთ ჯვარ-ხატებზე, რომელთაც თუშები 
ხშირად „ხევსურების ჯვარს“ უწოდებენ.2

XVII საუკუნის დასაწყისმი ქართლ-კახეთში შაჰ-აბასის შემო-
სევების შედეგად მოსახლეობის უდიდესი ნაწილი ამოწყდა, ერთი 
ნაწილი ირანში გაასახლეს, ნაწილმა კი აღმოსავლერთ საქართვე-

1	 ელანიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 25.
2	 ოჩიაური თ., მითოლოგიური გადმოცემებე აღმოსავლეთ საქართველოს 

მთიანეთში, თბილისი, 1967, გვ. 60.



76

ლოს მთას შეაფარა თავი. ამ ვითარებას ყურადღება ჯერ კიდევ რ. 
ერისთვმა მიაქცია. მისი აზრით თუშეთის მოსახლეობის უდიდეს 
ნაწილს შეადგენდნენ თურქეთისა და ირანის თავდასხმების შედე-
გად მშობლიური კუთხეებიდან გადახვეწილი და მთისათვის თავ-
შეფარებული ქართველები. ამ დებულებას მხარს სხვა ავტორებიც 
უჭერენ.1 კიდევ უფრო ამყარებს ხსენებულ მოსაზრებას დნმ მარკე-
რების ანალიზი. ზემოთ უკვე ვახსენე, რომ თუშებსა და ირანში შაჰ 
აბასის მიერ გასახლებულ ქართველთა შთამომავლებში წამყვა-
ნია J2 ჰაპლოჯგუფი, რაც XVII საუკუნის პირველ ნახევარში კახეთში 
მომხდარი პოლიტიკური და დემოგრაფიული კატაკლიზმების, 
კერძოდ კი კახეთის ბარიდან შაჰ აბასის ამაოხრებელი ლაშქრობე-
ბის გამო მოსახლეობის თუშეთში მიგრაციის შედეგი უნდა იყოს.2 

მოტანილი ფრაგმენტული მიმოხილვაც კი ცხადყოფს, რომ 
თუშეთს საკმაოდ ინტენსიური ურთიერთობა ჰქონდა მეზობლებ-
თან და მათ შორის დაღესტნელებთანაც. ვ. ელინიძემემ გამოიკ-
ვლია მათი საკომუნიკაციო სისტემები. დიდოეთს თუშები რამდე-
ნიმე გზით უკავშირდებოდნენ. მათგან უმთავრესად ითვლება ის 
გზა, რომელიც იწყება ჩაღმის სახოგადოების სოფ. დიკლოდან. 
ეს გზა გადაკვეთს დიკლოს ხაადან მომდინარ დიკლო-შენაქოს 
ალაზანს, გაივლის ჭეროს, ენცოხს (ესეც დიდოების საბოსლოა) 
და მოვა დიდოების პირველ შემხვედრ სოფელ ხუშეთში. დიდო-
ეთს თუშეთი: სხვა გზებითაც უკავშირდება, კერძოდ სოფლებით: 
ომალო, ხისო, ცოკალთა: ქუმელაურთიდან უნდა ავიდეთ ორეთის 
მთაში, იქიდან გავივლით ვესტმო ვაკეს, კვარაის წყაროს, ველკე-
თილს, დიდოეთ-სადუცეს და გზა მივა დიდოების სოფელ ხოტ-
რაჴოში. იმავე სოფლებიდან მგზავრი ავა ორეთის მთაში, გაივლის 
მერცხალაბუდის ცერს, ველკეთილს, ხუფრის მთას ხუფრის ორ-

1	 Еристов Р., Записки о Тушино-Пшаво_Хевсурском округе, газ. Кавказ, 
1854, №43; იჩუაიძე გ.  დასახელებული ნაშრომი, გვ. 59; ელანიძე ვ.  
დასახელებული ნაშრომი, გვ. 171.

2	 შენგელია რ. ანდრიაძე გ., ბითაძე ლ., ჩიქოვანი ნ., ხმალაძე ე., კეკელიძე მ., 
ლალიაშვილი შ., აღმოსავლეთ საქართველოს მოსახლეობის შედარებითი 
პოპულაციური გენეტიკური კვლევა, კავკასიის ანთროპოლოგია და 
ეთნოლოგია, საერთაშორისო კონფერენციის მასალები, ეძღვნება აკად. 
მალხაზ აბდუშელიშვილის დაბადებიდან 90 წლისთავს, გვ. 157. 



77

წყალს და მივა დიდოების სოფელ ხუფრაძში.1

ტერიტორიული სიახლოვე ბუნებრივად უწყობდა ხელს ინტე-
ნსიურ სამეურნეო, სავაჭრო-ეკონომიკურ და პიროვნულ ურთიე-
რთობებს დიდოელებსა და თუშებს შორის. დაღესტნელებთან 
განსაკუთრებით ინტენსიური ურთიერთობა თუშებს საბჭოთა პე-
რიოდში ჰქონიათ. ლეკები მოდიოდნენ მკალავებად, მჭედლებად, 
მენახირეებად და ა.შ, .საბჭოთა კავშირის დროს ლეკებთან კარგი 
ურთიერთობა გვქონდა, ყველა ვიცნობდით ერთი–მეორეს. ვმეგო-
ბრობდით, ყველამ იცოდა ჩვენი სახელებიც, სახლებიც. სტუმრადაც 
მოდიოდნენ, ჩვენც მივდიოდით. ომალოში მაღაზიები იყო, აქედან 
გადაჰქონდათ ფქვილი ხურჯინებით ან ვირებით. ჩვენც გადავყვე-
ბოდით და ყველა გვეხვეწებოდა, ჩვენთან მოდით, არა ჩვენთანო. 
ერთხელ შევეკითხე, – ჩვენ არ გეპატიჟებით, როგორც თქვენ გვეპა-
ტიჟებით მეთქი და თქვენ იშვიათად მოდიხართო და ისინი კიდევ 
ყოველდღე მიდიოდნენ–მოდიოდნენ. იქიდან არაფერი არ მოჰქო-
ნდათ, საქონელი მოუდიოდათ მარტო მასზე სცვლიდნენ ფქვილს 
და რაღაცეებს. იქით, ლეკებში ქალები უფრო დასაქმებულები 
არიან. კაცები სულ ნასვამები იყვნენ არაყი უყვარდათ ძალიან. 
იყიდიდნენ, კანისტრებში ჩაასხამდნენ, ცოლებს ზურგზე ტვირთი 
ეკიდათ და შეიძლება თავიანთი კურტკაც ზედ შეეგდოთ ბარგზე და 
თვითონ ერთ ხელში მაგნიტოფონი და მეორეში არყიანი კანისტრა 
ეჭირათ (საველე მასალა სოფ. დიკლო, ხანდაზმული ქალბატონი) 

განსაკუთრებით მიღებული ყოფილა სახლის მშენებელ ოსტა-
ტებად დიდოელების მოწვევა. ვ. ელანიძე მიიჩნევს, რომ თუშე-
თის ციხე-სახლებსა და ციხე-სიმაგრეებს დიდოები აშენებდნენ 
და ადგილობრივმა მოსახლეობამ ქვითხუროობა არ იცოდა. დი-
დოები თუშებს მეზობელი იმიერკავკასიელი მთიელებიდან ყვე-
ლაზე სანდოდ და ახლობელად მიაჩნდათ და ყოველგვარ საქმეს 
ანდობდნენ. „თუშ-ფშავ-ხევსურეთში შემორჩენილი გადმოცემე-
ბის მიხედვით დგინდება, რომ თუშეთში ქვითხუროობის საქმეს 
დიდოები აწარმოებდნენ, ხოლო ფშავ-ხევსურეთში – ქისტები და 
ჩეჩნები. თუშები დიდოეთიდან მოსულ ოსტატ-მშენებლებს „ხუ-

1	 ელანიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ, 166-167.



78

როებს“ ეძახდნენ. სახლის ან ციხის ერთი სართულის კედლის 
აშენებაში „ხუროებს“ თუშები ერთ ჭედილას ან მის ღირებულებას 
უხდიდნენ. კვება სახლის მეპატრონისა ყოფილა. სახლისა თუ ცი-
ხის მშენებლობაში მთელი სოფელი ღებულობდა მონაწილეობას, 
რასაც თუშეთმი „კოჩხარა“ ეწოდებოდა“.1

თუშეთის ციხე-სიმაგრეებისა თუ საცხოვრებელი სახლების 
მშენებლებად მხოლოდ დიდო-ლეკების მიჩნევა საეჭვოა და რო-
გორც ჩანს უფრო გვიანდელ (მე-20 საუკუნის დასაწყისის) ვითა-
რებას ასახავს, რასაც მოწმობს გ. ბოჭორიძის ნაშრომში გამოქ-
ვეყენებული მდიდარი ემპირიული მასალაც. უნდა აღინიშნოს, 
რომ ქართული იყო ტერმინები, რომლებიც აღნიშნავდა: შრომის 
პროცესში მონაწილე ოსტატებსა და მუშა ხელს; შენობა-ნაგებობე-
ბის ნაწილებს (სახლის თვალი, ბაშტე, შუა, ჭერხო, ბანი, სასკორე, 
ყუნწი, ბაგა, საჴელე, ხულა, ლიბო, და ა.შ); სამშენებლო მასალას 
და იარაღებს ( ფიცარი, ყორე, ქვა, ლასტი, წკნელი, სიპი, წერაქვი, 
კედი//კეტი, ჭკდე, თუშურაy ცულიეჩვა, ჴელეჩვა, კვერისალაშინი, 
საჭრებელი, საწარბავი, საღარავი, გულსაღები//ფიგარა, გონიო, 
ჭოპოსანი, თხელპირი, სატეხი, ბირდაბირი და ა.შ. ), აღწერდა 
მშენებლობის პროცესს (მოგულვა, კარის შეყრა,) და ა.შ.2 აქვე აღ-
ნიშნულია, რომ წინათ თუშეთში სახლების მშენებელ ხუროებად 
ძირითადად თუშები, ზოგჯერ კი სისხლის გამო თუშეთში გადმო-
ხვეწილი ლეკები მუშაობდნენ. 1930-იან წლებიდან კი ხუროები აქ 
მხოლოდ „ლეკები და დიდოები“ იყვენენ.3

დაღესტნელების როლი თუშური ციხე-კოშკების მშენებლო-
ბაში გაზვიადებულად მიაჩნდა ს. მაკალათიასაც. იგი წერდა: 
„დღევანდელ (1933 წ. – ლ.ჯ.) თუშეთში სახლის ამგები ოსტატები 
ლეკებია, მაგრამ ამ ძველ ციხეების აგების დროს საეჭვოა, რომ 
თუშების მოსისხლე მტრებს ლეკებს მათთვის ასეთი მაგარი ციხე-
ები აეგოთ. არც თუშებისათვის იქნებოდა ეს მისაღები, რადგანაც 
მტრის ხელით ნაგები ციხე საეჭვო სიმტკიცისა უნდა ყოფილიყო 

1	 ელანიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ, 220, 211.
2 	 იქვე, გვ. 22-52.
3 	 ბოჭორიძე გ., თუშეთი, თბ., 1993, გვ. 47.



79

და თავდაცვისათვის გამოუსადეგარი.“1

როგორც ჩანს თუშებმა დაღესტნელი მშენებლების აქტიური 
მოწვევა XIX საუკუნის მეორე ნახევრიდან დაიწყეს რაც გასული სა-
უკუნის 30-იანი წლებამდე გაგრძელდა. რუსეთის მიერ დაღესტნე-
ლების დამორჩილებამ გაზარდა თუშეთში მეცხვარეობის მასშტა-
ბები. როგორც ს. მაკალათია წერს შემოიჭრა სავაჭრო კაპიტალი, 
რომელსაც აქ იზიდავდა თუშური ცხვარი და მატყლის დიდი მა-
რაგი. დატრიალდა ჩარჩული კაპიტალი და თუშებიც ჩქარა დაად-
გნენ კაპიტალისტურ გზას. XIX ს-ის 80-იან წლებში თუშეთის თი-
თოეულ კომლზე საშუალოდ 232 ცხვარი მოდიოდა.2 მეცხვარეობის 
ფორმა იყო ე.წ. ტრანსჰუმანსე, როდესაც თუშები საკმაოდ შორ 
მანძილზე სეზონურად ამთაბარებდნენ ცხვარს ზაფხულისა და 
ზამთრის საძოვრებს შორის.3 ამ ვითარებაში მამაკაცების უმეტე-
სობა ბუნებრივია ცხვარში იყო. ეკონომიკური აღმავლობა ბუნებ-
რივად ამძაფრებდა საყოფაცხოვრებო პირობების გაუმჯობესების 
სურვილს და ზრდიდა მშენებლობების მასშტაბს თუშეთში, რაც 
მოქმედებდა მეზობელი კუთხეებიდან მოწვეული მშენებელ-ო-
სტატთა რიცხვზე. გ. იჩუაიძე აღნიშნავს, რომ თუშეთის სოფლების 
ერთიანად აშენება 1915-1925 წლებში მიმდინარეობდა. თითქმის 
ყველა ოჯახმა ბანიანი სახლის ნაცვლად ორსართულიანი, სიპით 
დახურული, აივნიანი სახლი ააგო. როგორც წესი, კედლებს დი-
დოები აშენებდნენ, ხით გამართვაზე რაჭველები და იმერლები 
მუშაობდნენ, თვითონ თუშები კი ცხვარში დადიოდნენ და ფული 
მოჰქონდათ.4 

საველე მასალის მიხედვით რადგან თუში მამაკაცების უმე-
ტესობა ცხვარში იყო, დაღესტნელები ეწეოდნენ სხვადასხვა საქ-
მიანობას: მუშაობდნენ მჭედლებად, მკალავებად, მენახირეებად, 
მთიბავებად, შეშის დამამზადებლებად და ა.შ. დიდოეთიდან 

1	 მაკალათია ს. თუშეთი, ტფ. 1933, გვ. 124.
2 	 იქვე, გვ. 51-51.
3 	 აზიკური ნ., მეცხვარეობა აღმოსავლეთ საქართეელოს მიიანეთში (თუშეთის 

ისტორიულ-ეთნოგრაფიული მასალების მიხედვით), სადისერტაციო 
ნაშრომი ისტორიის მეცნიერებათა კანდიდაცის სამეკნიერო ნარისხის 
მოსაპოვებლად, თბ., 1989 გვ. 53.

4 	 იჩუაიძე გ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 91.



80

ადრე გაზაფხულობით გადმოდიოდნენ ე. წ. „მოხნავები “, რომლე-
ბიც ხვნა-თესვაში მონაწილეობდნენ. როგორც წესი, დაქირავებულ 
შრომას ნატურით, ძირითადად მარცვლეულით, ანაზღაურებდნენ.

მთიანი დაღესტანი სახნავ-სათესი ფართობის სიმცირეს გა-
ნიცდიდა, საკუთარი მარცვლეული არ ჰყოფნიდა და ამიტომ კავკა-
სიური ომების პერიოდში დანაკლისს თუშეთიდან ივსებდა, სადაც 
პურეული კახეთის ბარიდან შედიოდა.1

XIX საუკუნის მეორე ნახევრიდან კავკასიის ომის დასრულე-
ბისა და აღმ. საქართველოს მთაში მომხდარი სოციალურ-ეკო-
ნომიკური ტრანსფორმაციის ფონზე. სამეურნეო ურთიერთობის 
ინტენსივობამ უფრო მოიმატა. იმ ხანებში თუშეთში განუზომლად 
გაიზარდა მეცხვარეობის მასშტაბი, ისე რომ საუკუნის ბოლოს 
მიწათმოქმედებას მესაქონლეობასთან შედარებით დამხმარე 
როლი დაეკისრა.2 ამას დაემთხვა მოსახლეობის თანდათანობით 
ინფილტრაცია კახეთის ბარში. ეს პროცესი (XIX ს-ის პირველ ნახე-
ვარში) ჯერ წოვა-თუშებს დაუწყიათ, მოგვიანებით კი, XX საუკუნის 
20--30-იანი წლებიდან განხორციელდა თუშეთის დარჩენილი სამი 
თემის: პირიქითის, ჩაღმისა და გომეწრის მცხოვრებთა თანდათა-
ნობით გადმოსახლება კახეთის ბარისაკენ. წოვათისა და პირიქი-
თის თემის უდიდესი ნაწილი სოფ. ზემო ალვანში დამკვიდრდა, 
პირიქითის, ჩაღმისა და გომეწრის თემების უმრავლესობამ კი 
დღევანდელ ქვემო ალვანში დაიდო ბინა (ამ სოფელს ადრე გომე-
წარს ეძახდნენ). თუშები დასახლდნენ ასევე სოფ. ლალისყურშიც. 
სწორედ ამგვარ ვითარებაში, როდესაც თუშებმა ალონის//ალვა-
ნის ველზე საცხვრე ბაკების გვერდით საცხოვრებელი სახლები 
ააგეს და ზამთრობით ქალებმაც იწყეს იქ ჩამოსვლა, გაჩნდა ტერ-
მინები „მთა-ბარობა“ და „კახეთ-თუშობა“, რომლებიც გამოხატა-
ვენ ცხოვრების წესს, როცა ოჯახს აქვს სრულყოფილი მეურნეობა 
როგორც მთაში, ისე ბარში და სეზონურად შრომობს ორივეგან, 
წერს ნ. აზიკური. იგი ამ მოვლენის პირველ საფეხურად „სოფე-
ლ-ბოსლობას“ მიიჩნევს. ბოსლობის დროს მთელი თუშეთის მო-

1 	 ელანიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ, 192.
2	 აზიკური ნ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 7.



81

სახლეობა ზამთარში საქონელთან ერთად ცხოვრობდა ბოსლად, 
ხოლო ზაფხულს სოფელში ატარებდა. ბოსელი რთულ სამეურნეო 
კომპლექსს წარმოადგენდა ადამიანთა საცხოვრებლით და პირუ-
ტყვის სადგომითურთ. 1

იმავე პერიოდიდან ბარში დამკვიდრებულ თუშებს – კახუ-
რაებს, თუშეთში დარჩენილებს კი თუშურაებს უწოდებენ. „თუ-
შები იყოფოდნენ ორ კატეგორიად თუშურაებად და კახურაებად. 
თუშურაებად ითვლებოდნენ, ვინაც ზამთარ-ზაფხულ თუშეთში 
ცხოვრობდნენ და შრომობდნენ. კახურაებად კი, რომლებიც ზა-
მთარ-ზაფხულ ბარად კახეთში, კერძოდ ზემო და ქვემო ალვნებში, 
ლალისყურში და ფშაველში ცხოვრობდნენ და თუშეთში დასასვე-
ნებლად ან სადღეობოდ ამოდიოდნენ. კახურაებსაც და თუშურაებ-
საც თავთავიანთი საქმეები ჰქონდათ საჩქაროდ მოსაგვარებელი. აქ 
ზამთარი ადრიანად დგება თუშურაები ცდილობდნენ სასწრაფოდ 
მოემთავრებინათ საზაფხულო საქმეები და მომზადებულები შეხ-
ვედროდნენ ადრეულ ზამთარს. თავის მხრივ კახურაებიც ცდილობ-
დნენ, დროულად დაებარგებინათ იქაურობა და თავის დროზე გამ-
გზავრებულიყვნენ ბარად“ (სოფ. ალვანი, ხანდაზმული მამაკაცი).

რუსული იმპერიის სივრცეში არსებული უსაფრთხოების მექა-
ნიზმები კავკასიის მთებში მაინცდამაინც ეფექტურად ვერ მოქმე-
დებდა. თითქმის მუდმივად მამაკაცების გარეშე დატოვებული თუ-
შური სოფლები და მწყემესების ანაბარად მყოფი ცხვრის ფარები 
მეკობრეობას მიჩვეული ჩრდილოკავკასიელებისათვის იოლი საკ-
ბილო იყო. ამიტომ თუშებმა კარგა ხანს შეინარჩუნეს შეიარაღე-
ბული რაზმები, რომლებიც საძოვრებს და დასახლებებს იცავდა 
მოთარეშეთა თავდასხმისაგან, რასაც ამ რეგიონში ხანგრძლივი 
ტრადიცია ჰქონდა.2 

ქართველი და ჩრდილოკავკასიელი მთიელების ურთიერთო-
ბამ მწვავე დაპირისპირების ელემენტები გვიან შუასაუკუნეებში შე-
იძინა. ეს რელიგიური ფაქტორის გარდა განპირობებული იყო აღ. 
საქართველოს მთიანეთში ცენტრალური ხელისუფლების გავლე-

1	  იქვე, გვ. 83-84.
2	  ელანიძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ, 157-158.



82

ნის შესუსტებით და ფორმალური სამართლის სისტემის თითქმის 
მთლიანად ჩვეულებითი სამართლით ჩანაცვლებით. ამის გამო 
მთაში გვარის, თემის, სოფლის და მეზობელი საზოგადოებების 
ურთიერთობათა ხასიათი და ეთიკური ღირებულებათა სისტემა ბა-
რის რეგიონისაგან განსხვავდებოდა. აქ ცხოვრების წესად იქცა მე-
კობრეობა, მეზობელი ხალხის, სოფლისა თუ თემის ქონების დაპა-
ტრონება, ძალადობრივი გზით. ქართველ მთიელებსა და მათ ჩრდ. 
კავკასიელ მეზობლებს შორის ურთიერთობას მნიშვნელოვნად 
სწორედ ეს გარემოება განსაზღვრავდა. არც ქართველ და არც მათ 
ჩრდილოელ მეზობელ მთიელებს ცხვარ-ძროხისა და ცხენების გა-
მორეკვა-მოტაცება სამარცხვინოდ არ მიაჩნდათ, პირიქით ამგვარი 
ქცევა დიდ ვაჟკაცობად ითვლებოდა და ამგვარ ქმედებას ხშირად 
საგმირო ლექსებსაც უძღვნიდნენ. მთიელები თავიანთ მოძმეთა 
მეზობელ სოფლებზე თვავდასხმებსაც არ თაკილობდნენ. როგორც 
სამეცნიერო ლიტერატურაშია აღნიშნული, საგვარეულო წეს-ჩვეუ-
ლებით მეკობრეობა გასაკიცხ საქციელად მხოლოდ იმ შემთხვევაში 
ითვლებოდა, როდესაც იგი გვარის შიგნით ხდებოდა.1. 

„ჴევსურეთს ქისტისაი-დ ლეკის ლაშქარიც ჴშირად ეცემოდა-დ 
ჴევსურებიც კი ლაშქრევდეს თავის მეზობლად მცხოვრებს მთის 
ხალხს. უფრო ხშირად მითხოს ეცემოდეს, მეჴევეებსაც ეცემოდე-
სა-დ თაოდ ჴევსურებიც კი ლაშქრევდეს ერთმანეთს, ვინაც ვის მაე-
რეოდ. უფრო გუდანის ჯვარს ხყვანდ ბევრ საყმოი-დ საერთოდ ჴევ-
სურეთიც იმას უფრო ემორჩილებოდ. თუ ჴევსურეთს ვის ლაშქრევდ 
გუდანის ჯვარის საყმო მაგანძური, მაშინ მარტო ეს ხალხ შაიყრე-
ბოდ, დასვემდეს ქადაგსა-დ ქადაგ რასაც იტყოდ, ისრ წავიდოდეს 
დასაცემლად. თუ მითხოს ლაშქრევდეს კი, სხო გვარის ხალხიც ეს-
წრობოდ მაშინა-დ ჴევსურეთ ყველა ქუდიანი წავიდოდ ლაშქარში. 
ლაშქარ როსაც გავიდოდ, მაშინ თუ აოდ ვინ იყვ, ან ბერი, ყმაწვილი, 
ისეებ დარჩებოდეს შინ. თუ ან აოდ არ იყვა, ან ბერი (მოხუცი), ყმა-
წვილ არ იყვ, ისით ახალგაზდა დარჩებოდ შინ, დილას დიაცებში 
გამაჩინდებოდ სოფელში, ის სამუდამოდ შარცხვენილ დარჩებოდ, 

1	 ჯანიაშვილი ლ., ქართველ მთიელთა სამეურნეო-ეკონომიკური 
ურთიერთობა ჩრდილო-აღმოსავლეთ კავკასიის ხალხებთან (ხევსურები 
და ქისტები). კეკ #23, 2023, გვ. 208.



83

რო კარში აღარ გამაევლებოდ სირცხვილით.“ 1 
ეს წინააღმდეგობრივი ურთიერთობა აღწერილი აქვს თ. ოჩია-

ურსაც: „ფმაველებს და ხევსურებს კინკლაობა ჰქონიათ, თუშებთან 
კი დიდი კავშირი, დაღესტნის პოსტზე საყარაულოდ ხევსურები ჩა-
მოდენილან. დიკლოს იქით ფიჭეხს ეძახიან, იქ არის საყარაულო 
კოშკი“.2

იგივე ვითარებას ადასტურებს ყვავლოელი გიორგი თილი-
ძის ამბავიც, რომელსაც ს. მაკალათია აღწერს. თილიძე ფშაველ 
მწყემსებს ხოცავდა და ცხვარს სტაცებდა მათ. ბოლოს იგი სოფ. 
ხოშარაში დაამარცხეს ფშაველებმა. თილიძეს ლაშარის წმ. გი-
ორგისათვის შეუთხოვია თუ ამ განსაცდელს გადამარჩენ თეთრ 
კურატს მოგართმევო, თილიძეს მართლაც შეუწირავს თეთრი კუ-
რატი ფშავში ლაშარისათვის. ფშაველებს მისი მოკვლა ჰქონიათ 
განზრახული, მაგრამ თილიძეს თუშების და ფშაველების შერი-
გება და ძმად გაფიცვა უთხოვია და თუშები და ფშაველები ლაშა-
რის ჯვარზე ძმად გაფიცულან.3 

ამრიგად, უნდა დავეთანხმოთ ნ. ჯალაბაძის მოსაზრებას, რომ 
ხევსურები, თუშები და ვაინახები, როგორც უშუალო მეზობლებში, 
ერთმანეთში მეკობრეობას ეწეოდნენ, რასაც პირველ რიგში, 
პრაქტიკული მიზანი ჰქონდა. ამგვარი საქმიანობა განპირობე-
ბული იყო სათანადო სოციალურ-ეკონომიკური ფაქტორებით: 
მძიმე საარსებო ვითარებით გამოწვეულ სიღარიბესა და უქონ-
ლობას მთიელი ერთგვარად ივსებდა მოტაცებული დოვლათით, 
საკუთარს შემატებდა და ავად თუ კარგად გაჰქონდა თავი. ასევე, 
ლაშქრობის მოტივი იყო ტყვეების მოტაცება გამოსასყიდის აღე-
ბის მიზნით და დაბეგვრა. ამავე დროს, სიძნელეებთან დაკავშირე-
ბული ეს საქმიანობა პრესტიჟულადაც ითვლებოდა.4 

თუშები სათარეშოდ ქმნიდნენ „მეკობართა“ რაზმებს, ირჩეე-
დენ წინამძღოლებს, გადადიოდენ ლეკეთში, ეცემოდენ მწყემსებს 

1	 ოჩიაური ა., მოსისხლეობა და ჭრა-ჭრილობა ხევსურეთში, თბ. 2019 გვ.: 194.
2	 ოჩიაური თ., დასახელებულო ნაშრომი, გვ. 66.
3	 მაკალათია ს. დასახაელებული ნაშრომი , გვ. 92-93.
4	 ჯალაბაძე ნ., ქართულ-ვაინახური ურთიერთობის დინამიკა, ჩეჩნური 

ფენომენი ქართულ სინამდვილეში, თბ. 2006, გვ. 43-44.



84

და ცხვარ-ძროხას სტაცებდენ მათ. მეკობართა რაზმებში განსა-
კუთრებული პატივისცემით სარგებლობდა მელეკ-მებაკე (ლეკთა 
მხოცავი _ მეწინავე მეკობრული ლაშქრობის დროს, რომელიც 
პირველი ეცემა მტერს). ბრძოლაში მოკლულ მტერს მარჯვენა ხე-
ლის მტევანს აჭრიდნენ. მეკობრეები ნადავლს იყოფდენ, მოჭრილ 
ხელებს თავიანთი ციხის კედლებზე აკრავდენ, ტყვეებს კი ბაშტეს 
კედელზე ჯაჭვით აბამდნენ.

ჩვენი მთხრობელი გვიამბობს: „კიდევ ერთ ამბავს ჰყვებოდ-
ნენ ხნიერი ხალხი.ხუნჩალეს ამბავს.წისქვილებიდან ჩრდილოე-
თის მიმართულებით შედის დიდი ღრმა ხეობა,სანარე-ტაოს ქედის 
გაყოლებით.მას ჩიღოს ხაას უწოდებენ.აქედან ცხვრის დატაცების 
მიზნით მეცხვარეს თავს დასხმიან.იგი გამოქცეულა სოფელში.სო-
ფელში მყოფებმა სასწრაფოდ აისხეს თოფ-იარაღი,მოასხდნენ 
ცხენებს და დაედევნენ გამტაცებლებს.ამდროს წისქვილში ყოფი-
ლან მოხუცი ცოლ-ქმარი,ხუნჩალე და მისი ცოლი.მდევარს იქით 
ჰქონდა გზა. ჩამოივლის დაოთხილი ცხენით მდევარი ერთი, მე-
ორე, მესამე. ხუნჩალე ზის წისქვილის წინ და თავის ხუნჩაებს არე-
მონტებს (ხუნჩა-ლეკური ქალამნები)ვითომც აქ არაფერიაო.ცოლმა 
ვეღარ მოითმინა და უსაყვედურმა ქმარს. “კაცო რა გადეკიდ მაგ ხუნ-
ჩაებს.ვერ ატყობა,ხალხ რა დღეშია? _ დაიცაღ, დიაცო , მე მაგათზე 
მალ წავალ. გაჭენადიღ ჩემ ჯორა.იღ მომგვარ, (ჯორიც იქვე ყავდა 
დაბმული)გადაიკიდა თოფ-იარაღი,გადაჯდა ჯორზე და აედევნა 
ისიც ჩაკ-ჩაკით მდევარს. (ხააში როგორც შევალთ, იქვეა ერთი და-
ყუდებული მთა. ამ მთის მწვერვალს უწოდებენ, აუვალ წვერს.იქვეა 
ქედს უკან ერთადერთი გადასასვლელი.ამ მწვერვალზე გერმანელ 
მთასვლელთან ერთად ასულა, აქიმიძე რუსო.შემდეგში მას “რუსოს 
წვერსაც”უწოდებდნენ.). ხუნჩალე სანადიროდ ამ მთაზე ადიოდა 
ჯორით. სადამდეც შიეძლებოდა ასვლა. ახლაც ამ მთას აუყვა ჯო-
რით და შემდეგ გააგრძელა ფეხით სვლა.მონახა საფარი და დაე-
ლოდა გამტაცებლებს. მათ იქ უნდა გადმოერეკათ ცხვარი. არ გა-
სულა დიდი დრო და მოპირდაპირე მთაზე გადმოდგა ცხვარი.ერთი 
წინ მოუძღვოდა ცხვარს,დანარჩენები უკან მოსდევდნენ.ხუნჩალემ 
მოწინავე ამოიღო მიზანში.გავარდა თოფი და დაგორდა გამტა-



85

ცებელი.თოფის ხმაზე მდევრებმა უკანიდანაც გაცალეს თოფები.
გამტაცებლებმა იფიქრეს,ამათ აქ უკვე გზები შეუკრავთო მიანებეს 
ცხვარს თავი და მიიმალნენ. თოფების ხმაზე ცხვარი დაფრთხა და 
თავისით ჩაიყარა დაბლა ვაკეებში. ხუნჩალე გადმოდგა მთაზე და 
გადასძახა:”ჰეჰეეე!!!ჩიღოელებო! მოიდა ემანდ თავქვეზე ერთ ,,ჯი-
ხვმოზვერა” მოგორავს.” შემდეგში ამ მთას ხუნჩალეს მთასაც უწო-
დებდნენ.“ (ხანდაზმული მამაკაცი, სოფ, ალვანი).

თავის მხრივ ლეკებიც ხშირად აწიოკებდნენ თუშებს, იტაცებ-
დენ მათ სარჩო-საბადებელს და ტყვეებიც მიჰყავდათ. ამის შესა-
ხებ ფოლკლორსა და საველე მასალაში უამრავი ცნობა გვხვდება. 
ტიპური ისტორია ლეკთა თარეშზე გვიამბეს სოფ. შენაქოში: „ჩემს 
ბავშვობაში ერთი ბებო იყო ის მოგვიყვა, ჩემი დედამთილის მოყო-
ლილიაო, წარმოიდგინეთ მაშინ მე ბავშვი ვიყავი, ახლა 88 წლისა 
ვარ და ახლაც კარგად მახსოვს, ომალოს იქით მხარეს ვიყავითო და 
ხმელობას ეძახდნენ, კერაზე, შუა ცეცხლზე, ფეხზე გახდილი გვქო-
ნდა, ვსხედვართ კერის გარშემოო. ზოგი ართავდა, ზოგი ხელსაქმეს 
აკეთებდა. ღამეაო და შემოვარდა ერთი კაცი, თავს დაგვეცნენო. და-
ნიშნული ყოფილა ვინც ეს ამბავი მოყვა, რომ შემოცვივდნენ ლე-
კები დაავლეს ფეხშიშველა ქალებს ხელი და ერთ ოთახში უნდა 
შეყარონ ყველანი და ვინც მე ამიტაცა ვუთხარი, შენ ძმა და მე დაო. 
გვესმოდა გარედან ზოგის ხრიალიო, ხოცვა-ჟლეტა მიდიოდაო და 
წივილ-კივილი. ჩვენ იქ სახლში ვართ და რომ მორჩა, ამოწყვიტეს ის 
ხალხი, ის ქალები წამოიყვანეს ტყვედ. მივდივართო, ამ შემოდგო-
მას ფეხშიშველები, ქვაზე ზედ ჩვენი კანი გვრჩებოდაო. იქით მთაზე 
ადის ძალიან აღმართი და იქ მივდივართო, ხანდიხან დაგვასვენებ-
დნენ და მამებისა და ძმების მარჯვენას წინ დაგვიწყობდნენო. გვე-
უბნებოდნენ იტირეთ, იტირეთ თუშის ტირილი მადლიაო. ურიები 
მოდიოდნენ წინათ, ფართალი მოჰქონდათ, ტანსაცმელი. ძველი, 
უხარისხო ფართალი ყოფილა და ყველა ვერ გადაგვცვალეს იმა-
შიო. ეგ ურიები ისეთები იყვნენ, რაღაც დღე ყოფილა წელიწადში 
თუ ადამიანის სისხლს არ ეზიარება არ შეიძლებაო და უნდა წავეყ-
ვანეთ და იქ უნდა გამოეყენებინათ ჩვენი თავიო. გადაგვცვალეს 
და ვისაც მე და–ძმობა შევფიცეო იმან არ დაანება ჩემი თავიო და 



86

თავის სახლში წამიყვანაო. ძალიან კარგად მექცეოდნენო. თუ ცოტა 
შეწუხებულს მნახავდა შინაურებს ეჩხუბებოდაო, ალბათ ცუდად 
ექცევით თქვენო. სხვადასხვა სოფელში რომ დაგვანაწილეს ერთი–
მეორეს ხმას ვაწვდენდითო. მერე თურმე საქონელს გარეკავდნენ 
აქედან ცხვარს და ისე გამოისყიდიდნენ ამ ტყვეებს. ჩემმა დანიშნუ-
ლმაც მოიყვანა საქონელიო გამომისყიდაო და ძალიან ცუდი ქმარი 
გამომადგაო. ნეტავ ისევ იქ, ტყვეობაში ვყოფილიყავი ის მერჩივ-
ნაო. იქიდან რომ გამომაცილეს იმ ჩემი ძმადნაფიცის ცოლმა დიდი 
თავშალი ჰქონდა ის მოიხსნა და წამომახვია და ტირილით გამომა-
ცილაო, ისე შევუყვარდიო.“ 

ზემოთ უკვე იყო საუბარი რა მძიმე ვითარება შეიქმნა XVII- XVIII 
საუკუნეების აღმოსავლეთ საქართველოს ბარში, ლეკთა გამუდმე-
ბული თარეშის გამო. არანაკლებ ზარალდებოდა ამ თავდასხმები-
საგან მთაც, რადგან ტრადიციულად მთის მოსახლეობას (თუშ-ფ-
შავ-ხევსურები) ჩრდილოეთიდან გადმოსასვლელელების დაცვა 
ევალებოდა. ამ ვითარებაში თუშეთი, ერთი მხრივ, თავად მონა-
წილეობდა სისხლისმღვრელ ბრძოლებში, მეორე მხრივ კი, მას 
ეზღუდებოდა კახეთის საზაფხულო საძოვრებით სარგებლობა. 
თუშებისა და დაღესტნელების ურთიერთავდასხმების მასშტაბი 
და ხასიათი განსხვავდებოდა იმის მიხედვით, თუ ვინ იყო ამ თა-
ვდასხმების ორგანიზატორი და რა მიზანს ისახავდა იგი. ტ. აიტ-
ბეროვს მოტანილი აქვს ცნობა, რომ 1570 წლის მარტში თუშების, 
წოვა თუშების და კახელების გაერთიანებულმა ჯარმა გირევთან 
დაამარცხა ხუნძების ლაშქარი, რომელიც ჰაზავათის (საღმრთო 
ომის - ლ.ჯ.) მიზნით გადმოვიდა მდ. შარო-არღუნის სათავეები-
დან. ქართველებმა ამ ბრძოლაში მოკლეს ნუცალ ანდუნიკის ძმა 
ტურურანი და შვილი ბარტი.1 ვ. ელანიძე საეჭვოდ მიიჩნევს, რომ 
ეს ლაშქრობა XVI საუკუნეში მომხდარიყო, რადგან იმ ხანებში წოვა 
თუშები ჯერ კიდევ არ იყვნენ მოსული თუშეთში. წოვების მონაწი-
ლეობას ამ ბრძოლაში კი მკაფიოდ ადასტურებს დაღესტნური წყა-

1	 Айтберов Т. Древний Хунзах и хушахцы, Махачкала, 1990,  გვ.102; Мусаев 
М, Взгляд на «лекианоба» в контексте изучения правовых заключений 
дагестанских ученых-богословов xviii в, Фундаметалбные исследованияб, _ 
2013_ №10 (часть 14), გვ. 3224.



87

როც და ქართველ მთიელთა გადმოცემებიც. იგი ფიქრობს, რომ აქ 
საუბარი უნდა იყოს ორი საუკუნით გვიანდელ თავდასხმაზე, რო-
მელიც კარგად არის ასახული თუშურ ზეპირსიტყვიერებაშიც. 1

დაღესტნელთა მცდელობა გავლენა გაევრცელებია თუშეთზე, 
ბარში მათი თავდასხმების გააქტიურების პროპორციულად აქტი-
ურდებოდა და XVIII საუკუნის მეორე ნახევარში საქმე იქამდეც კი 
მისულა, რომ, გიულდენშტედტის ცნობით, ერთ ხანობას თუშები 
ავარიის ხანს ხარკის სახით ყოველწლიურად – 10 ჯორს, ან ერთი 
ჯორის სანაცვლოდ 60 ცხვარს, უხდიდნენ.2 თუმცა უკვე XIX საუკუ-
ნის დასაწყისისთვის თუშებს ხუნძებისათვის ხარკის გადახდა შე-
უწყვეტიათ, რის გამოც უმა ნუცალი ამ მხარეში ლაშქრობასაც კი 
გეგმავდა.3 

თავის მხრივ არც თუშები აკლებდნენ ხელს და იმდენად აწუ-
ხებდნენ მეკობრეობით დაღესტნელებს, რომ ქართლ-კახეთის 
მეფე ერეკლე მეორე 1786 წელს საგანგებო განჩინებას აფორმებს 
მათ შორის ვითარების მოსაწესრიგებლად.4 განჩინება თუშებს მო-
უწოდებს, რომ „დღეის იქით თუშებმა ასე წმინდათ უნდა დაიცვან 
თავი, რომ ჩვენს შემორიგებულ ლეკს ანწუხელსა, კაპუჭელსა თუ 
სხვას ნურას აწყენენ და ნურცრას მოჰპარავენ.“5 

ხსენებული დოკუმენტით ისიც ირკვევა, რომ თუშები არც 
აღმოსავლეთ კახეთში ჩასახლებული დაღესტნელების რბევას 
ერიდებოდნენ და ერეკლე შეეცადა ეს ლაშქრობებიც სახელმწიფო 
კონტროლისთვის დაექვემდებარებინა „თუ თუშთ ბელაქნისკნენ 
სამტროდ წასვლა მოინდომონ თუშთ მოურავს შეატყობინონ, 
წიგნი გამოართვან ყვარელთა და გავაზელთზედ.თუ ნებავთ ისი-

1	  ელანიძე დასახელებული ნაშრომი, გვ, 256-258.
2	  გიულდენმტედტის მოგზაურობა საქართველოში, ტ. L გერმანული 

ტექსტი ქართული თარგმანითურთ გამოსცა და გამოკვლევა 
დაურთო გ. გელაშვილმა, თბ.,1962, გვ. 263.

3	 Хапизов Ш. Ума-нуцал (Умахан) Великий (очерк истории Аварского 
нуцальства второй половины XVIII в.). – Махачкала: , 2013, გვ.67.

4	 განჩინების დადება ქართველთა, თუშთა და ანწუხელთათვის, 1786 წ. 
17 მაისი, ქართული სამართლის ძეგლები, ტ, VI, ტექსტები გამოსცა, 
შენიშვნები და საძიებლები დაურთო ი. დოლიძემ, თბ., 1977, გვ. 731.

5	  იქვე, გვ. 731.



88

ნიც გაჰყვებიან; თუ არა, თვითონ წავიდნენ, მაგრამ მოურავის შეუ-
ტყობლად ნუ წავლენ.“ 1

ვითარება შეიცვალა რუსეთის კავკასიური ომების პერიოდში. 
საუკუნოვანი დაპირისპირებით თავგაბეზრებული თუშები აქტიუ-
რად ჩაებნენ რუსეთის მხარეს კავკასიელ მთიელთა წინააღმდეგ 
ომში. თავის მხრივ გააქტიურდნენ ჩრდილოკავკასიელები, რომ-
ლებიც მანამდეგ წვრილი მარბიელი რაზმებით ესხმოდნენ თავს 
ქართველ მთიელებს. როგორც ჩანს, თავდაპირველად თუშები გა-
რკვეულ ნეიტრალიტეტს ინარჩუნებდნენ ამ ომში, რადგან თვით 
შამილიც ცდილობდა აღმოსავლეთ საქართველოს მთის მოსა-
ხლეობა თავის მხარეზე გადმოეყვანა და რუსეთის წინააღმდეგ 
ომში გამოეყენებინა. თუმცა, შამილის მცდელობა უშედეგოდ 
დასრულდა და დაღესტნელ-ვაინახთა გაერთიანრებული ლაშ-
ქარი რამდენჯერმე შემოიჭრა თუშეთში. აქედან განსაკუთრებით 
აღსანიშნავია 1827 და 1837 წლების თავდასხმები.2 1827 წელს 
საქართველოს სამოქალაქო გუბერნატორისადმი წარდგენილი 
მოხსენებიდან ირკვევა, რომ დიდო-ლეკები და ქისტები დასხმიან 
ჩაღმის საზოგადოების სოფელ დიკლოს. შეტაკების დროს მოუკ-
ლავთ სამი მამაკაცი და ერთი ქალი.3

განსაკუთრებით სასტიკი აღმოჩნდა ჩრდილოკავკასიელთა 
თავდასხმა თუშეთის სოფლებზე (დიკლო და შენაქო) 1837 წლის 
დეკემბრის ბოლოს. სამეცნიერო ლიტერატურაში ეს საკითხები 
დაწვრილებითაა განხილული4 და აღარ შევეხები. თუმცა, რუსული 
სარდლობა ამ თავდასხმის მიზეზს ჩრდილო კავკასიელი მეზობლე-
ბისადმი თუშების ლოიალურ დამოკიდებულებას მიაწერდა. გენე-
რალი გოლოვინი გენერალ ბრაიკოს 1838 წ. 11 ოქტომბერს წერდა, 
რომ დიკლო და შენაქო გარკვეულწილად თავად იქცნენ საკუთარი 
განადგურების მიზეზად, ისინი დარწმუნებული იყვენენ „ლეზგე-
ბის“ კეთილგანწყობაში, რადგან უხდიდნენ მათ „სამარცხვინო 

1	  იქვე გვ. 731-732.
2	  ელინაძე ვ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 261-265.
3	  გვ. 259.
4	 ელანიძე ვ. თუშეთის ისტორიის საკითხები, გვ. 259-282; იჩუაიძე გ. 

თუშეთი, გვ. 81-86; მაკალათია ს. თუშეთი, გვ. 36-44 და ა.შ.



89

ხარკს“ (постыдная дань), ხოლო დიკლომ „ამანათებიც“ კი მისცა 
იმის ნიშნად, რომ ლეკები თუშეთში უსაფრთხოდ გადაადგილე-
ბულიყვნენ და მათი სოფლის გავლით ომალოსკენ წასულიყვნენ.1 
ამ ვითარების გათვალისწინებით რუსებს საჭიროდ მიუჩნევიათ, 
რომ თუშეთის დაცვა და მუდმივი საგუშაგოების შექმნა თუშეთის 
ოთხივე თემისათვის დაევალებინათ; ამასთანავე აეკრძალათ მე-
გობრული და საქორწინო ურთიერთოებები ჩრდილოკავკასიელ 
მუსლიმებთან, უკან დაებრუნებინათ და წინანდელ ადგილას დაე-
სახლებინათ თავდასხმისაგან დაფანტული დიკლოს მოსახლეობა.2 

40-იანი წლებიდან თუშები მნიშვნელოვან როლს ასრულებ-
დნენ კავკასიურ ომებში.მ ვოლკონსკი წერს, რომ ომებში გამოც-
დილი თუშები შეტევებისას და საერთოდ საბრძოლო ოპერაციების 
მსვლელობისას ნაკლებად ზარალდებოდნენ და მსხვერპლიც ნა-
კლები ჰქონდათ. მათი საბრძოლო ხელოვნება სულ ორი მანევრით 
განისაზღვრებოდა: როდესაც მოწინააღმდეგეს მიუახლოვდებოდ-
ნენ, ისინი, სროლის გარეშე, გრიგალივით შეიჭრებოდნენ მტრის 
რიგებში და ხმლით ავლებდნენ მათ მუსრს; იმ შემთხვევაში თუ 
ელვისებურ შეტევას ხელსაყრელად არ მიიჩნევდნენ, თუშები ყოვე-
ლგვარ ბუნებრივ თავშესაფარს იყენებდნენ, რათა ვიდრე შესაძლე-
ბელობა იყო მტერი საფარიდან შერჩევით გაენადგურებიათ. მერე 
კი მოულოდნელად ყივილით და შეძახილებით სხვადასხვა მხრი-
დან თავს ესხმოდნენ დაბნეულ მსხვერპლს. „ლეზგები“ კარგად 
იცნობდნენ თუშების ამ საშინელ ყივილს, ბრძოლის ყოველგვარი 
სურვილი ეკარგებოდათ და კურდღლებივით გარბოდნენ ყველა 
მხარეს.3 ისტორიკოსი აღტაცებით აღწერს თუში მეომრების ლევან 
ეფიშვილის (ქადაგაძე), შეთე, ხუტე და დავით გულუხაიძეების საგ-
მირო საქმეებს.4 უნდა ითქვას, რომ ამ სახალხო გმირებს ხოტბას 
ასხამს თუშური ზეპირსიტყვიერება და მათი ხსოვნა ხშირად ლიტე-

1	 Предписание ген. Головина ген.-л. Браико, от 11-го октября 1838 года, № 
1736, АКАК, IX, გვ. 140.

2	  იქვე, გვ. 141.
3	 Волконский Н., Лезгинская экспедиция (в дидойское общество) в 1857 году, 

[297], (ნანახია 12.05.2025) ხელმისაწვდომია https://www.vostlit.info/Texts/
Dokumenty/Kavkaz/XIX/1840-1860/Volkonskij_N_A_5/text4.htm.

4	 იქვე [302].



90

რატურიდან აღებული და ტრანსფორმირებული სხვადასხვა ვარია-
ციით დღემდე ცოცხლობს გადმოცემებში. 

„შეთე გულუხაიძე რომ იყო ქუმელაურთადან, იგი დაღესტნე-
ლებს არბევდა ხშირად. აქეთ დიდოელებსაც. მის მოგონებებში 
სწერია, არ უნდა გამეკეთებინა იმ ბავშვს თავი რომ მოვაჭერიო, არ 
უნდა გამეკეთებინა და ცხოვრებაში ცუდადაც დამიჯდებაო და მა-
რთლა სულ ყველა ამოწყდა, გულუხაიძეები ძალიან ცოტა დარჩნენ. 
მაგის შტო მთლიანად ამოწყდა. ერთი მოგონებაა – ალვანში დღე-
ობაა ნათლისმცემლობაო და იქაც წავიდიო. ქალები და კაცები სა-
ნთლებს ანთებდნენო, სუფრასთან ქალები ცალკე ისხდნენ, კაცები 
ცალკეო, ერთი ბრმა კაცი იყო, ფანდურზე მღეროდაო, გმირობის 
ამბებსო. ვიღაც ცხენიანი მოვიდა და ამ კაცს მიაგდოო, მკაცრი შე-
ხედულების კაცი იყოო შეთე მართლაც მკაცრი შეხედულების იყო, 
და უთხრაო, მე ნაკლები გმირობა ჩამიდენია? თუ იმათზე მღერი, 
ჩემზე რატო არ მღერიხარო. თუშებში სირცხვილიაო ცოცხალზე 
გმირობაზე იმღერო და ილაპარაკოო, როცა მოკვდები მერე ვიმღე-
რებ შენზეო. რომ შევხედე, ისედაც შეუხედავი კაცი იყო და ფერი 
წაუვიდაო, ალბათ იქ ხალხი რომ არ ყოფილიყო თავს მოაჭრიდაო. 
მოაბრუნა ცხენი და გაიქცა, წავიდაო. ვინ არისო, ვიკითხე, და, შე-
თეაო. სასტიკი კაცი იყოო. შვილები ომში ჰყავდა, ერთი ომიდან 
ჭრილობით დაბრუნდა და მეორეს რატომ ჭრილობა არა გაქვს, ე. ი. 
არ იომეო. მეორედ წავიდა ის ომში, უკან ჭრილობით დაბრუნდა და 
აი უკვე ვაჟკაცი ხარო. დროც ალბათ ისეთი იყო ასე იზომებოდა ვაჟ-
კაცობა. დიდოელების დანდობაც არ ჰქონდა, დიდი მტრობა იყო და 
იმიტომ. შამილის მერე უკვე დაწყნარდა სიტუაცია და იქიდან წამო-
ვიდა მეგობრობა. შამილი რომ დაიჭირეს იარაღი ჩაგვაბარეო, უარი 
უთხრა, მაშინ ცოცხალი არ ჩაგბარდებითო. თუშებს მისცა იარაღი 
და უთხრა, არ დამანახოთ, ჩემი იარაღი ხელში არ დააკავებინოთო 
(სოფ. შენაქო. ხანდაზნული მამაკაცი).

	 კავკასიის ომის დასრულების შემდეგ რუსულმა ხელი-
სუფლებამ თანდათანობით და სისტემურად აღკვეთა მთიელთა 
მეკობრეობა. ნელნელა მინავლდა სისხლისმღვრელი შეტაკებე-
ბის გავლენით გამძაფრებული მტრობა თუშ-ფშავ-ხევსურებსა და 



91

ჩრდილოკავკასიელებს შორის. XIX საუკუნის 60-იანი წლებიდან 
შექმნილმა სოციალურ-ეკონომიკურმა ვითარებამ კიდევ უფრო 
გაზარდა მთა-ბარული მეცხვარეობის ხვედრითი წილი და თუ-
შების კახეთის ბარისკენ სწრაფვის ტენდენცია. მთაში მუდმივად 
მყოფი მამაკაცების ოდენობის შემცირება ბუნებრივად აყენებდა 
ყოველდღიურ ყოფასა და მეურნეობაში მუშახელის მოზიდვის სა-
ჭიროებას, რაც აისახებოდა დაღესტნიდან შემოსული მშენებლე-
ბის, ხელოსნების, მიწის მუშებისა თუ მსხვილფეხა საქონლის მო-
ვლა-პატრონობაში დასაქმებული ლეკების ოდენობის მატებასა 
და თუშებსა და დაღესტნელებს შორის სამეურნეო-ეკონომიკური 
ურთიერთობების ინტენსიფიკაციაში.



92

თავი III 
ᲚᲐᲕᲠᲔᲜᲢᲘ ᲯᲐᲜᲘᲐᲨᲕᲘᲚᲘ, ᲜᲐᲗᲘᲐ ᲯᲐᲚᲐᲑᲐᲫᲔ

1. დაღესტნელები კახეთში  
(ჩამოსახლება და ტრადიციული ყოფა)

ქართულ - დაღესტნურ მრავალსაუკუნოვანი ურთიერთო-
ბის   ყველა ეტაპზე   საქართველოს ბარში ლეკების  ჩამოსა-
ხლება მეტ-ნაკლები ინტენსივობით   მიმდინარეობდა.   ზემოთ 
უკვე განხილული იყო კახეთის გაღმა მხარში, მდ. გავაზისწყლისა 
და ყუფუ-ჩაის შორის ტერიტორიაზე, XVII-XVIII სს-ში განვითარე-
ბული პროცესები, რომელთა შედეგადაც  ჩრდ. კავკასიიდან გა-
დმოსახლებულ და იქ დამკვიდრებულ ავარელ ლეკთა „უბატონო 
თემებში”(ჭარის, ბელაქნის, კატეხის, თალას, მუხახისა და ჯინი-
ხის)   ადგილობრივ ქართველთა დეეთნიზაცია განხორციელდა 
და ეს მხარე კახეთს ჩამოშორდა. დაღესტნელთა ნაწილი, რომე-
ლიც  კახეთის ზამთრის საძოვრებით სარგებლობდა და ბეჟანია-
ნის მინდორზე (დღევანდელი ახალსოფელი) მდინარე შოროხე-
ვის სანაპიროზე გამოსაზამთრებლად რჩებოდა, კაკ-ენისელის 
დასავლეთით, ძველ გავაზამდეც კი ჩამოვიდა. როგორც ზემოთ 
იყო აღნიშნული  ლეკები თავდაპირველად კახეთში სეზონურად 
ცხოვრობდნენ, საძოვრების გამოყენებისათვის „საბალახეს” იხ-
დიდნენ და ცხვრის ფარებს მხოლოდ მწყემსები მოჰყვებოდნენ; 
მოგვიანებით ოჯახებით დაიწყეს სიარული, საკარმიდამო ნაკვე-
თები დაისაკუთრეს და რამდენიმე დროებითი დასახლებული 
პუნქტი შექმნეს. ამრიგად, XVIII-XIX საუკუნეების მიჯნაზე მათ და-
იწყეს თანდათანობით დამკვიდრება ამ რეგიონში (დღეისათვის 
ძირითადად ცხოვრობენ ყვარლის მუნიციპალიტეტის სოფლებში:  
ჩანთლისყურე, თივი, სარუსო).  კახეთში დაღესტნელთა ჩამოსა-
ხლების ისტორია და მათი ტრადიციული ყოფა მონოგრაფიულად 
შეისწავლა ნ. ომარაშვილმა.1 მოგვიანებით ამ თემას შეეხნენ ნ. ჯა-

1	 ომარაშვილი ნ. კახეთში მცხოვრები დაღესტნელები, თბ. 2008.



93

ლაბაძე,1 გ. მეურმიშვილი2, ე. კაპუსტინა და ი. კარპოვი3.
ხუნძების (ავარელების) ყვარლის სანახებში ინფილტრაცია 

უკავშირდება ანწუხელების, ბეჟთელების და ჰუნძიბელების მჭი-
დრო პოლიტიკურ და სამეურნეო - ეკონომიკურ  ურთიერთობას 
კახეთის სამეფოსთან, როდესაც ისინი ინტენსიურად იყენებდნენ 
საძოვრებად ამ ტერიტორიას. მართალია XIX საუკუნის დასაწყისი-
სათვის აქ ლეკთა მუდმივი დასახლებები არ ჩანს,4 მაგრამ დაღე-
სტნის ცალკეული თემები ცდილობდნენ გაეგრძელებინათ ურთი-
ერთობა კახეთთან  და საქართველოსთან სავაჭრო-ეკონომიკური 
კავშირების აღსადგენად ადგილობრივ რუს ჩინოვნიკებს დახმარე-
ბას სთხოვდნენ.5 კახეთის  საძოვრები კი იმდენად მნიშვნელოვანი 
იყო მათთვის, რომ 1818 წ. სამი ანწუხელი „სტარშინა“ მისულა 
რუს მოხელეებთან და მათთვის რუსეთის ქვეშერმდომობაში შეყ-
ვანა  უთხოვია, თან პირობა მიუცია, რომ მომავალში მშვიდობას 
არ დაარღვევდნენ და ალაზნისპირეთის საძოვრებით სარგებლო-
ბისათვის „საბალახესაც“ გადაიხდიდნენ.6 მოგვიანებით კი, ისინი 
კახეთში სამ სოფელში, თივში, თებელჯოხში და ხაშალხუტში და-
მკვიდრდნენ. 

როგორც ითქვა, დაღესტნელების (ანწუხელების) ნაწი-
ლისთვის დიდი მნიშვნელობა ჰქონდა კახეთთან სამეურნეო 
ურთიერთობას. ისინი კახეთის სოფლებში ჰყიდდნენ საკუთარ 
ნაკეთობებს (ხანჯლები, შალის ქსოვილები, თექა)  და პირუტყვს, 
ზამთრს კი ალაზნისპირა საძოვრებზე ატარებდნენ. მათ მდინარე 
შოროხევზე წისქვილებიც კი ჰქონდათ მოწყობილი. ამგვარ ურთი-

1	 ჯალაბაძე ნ. ავარიელები და სხვა დაღესტნელი ხალხები, წიგნში 
მრავალეთნიკური საქართველო, თბ. 2021, გვ.230-235.

2	  Meurmishvili G. Crossing Borders: The Case of Ethnic Dagestani in Georgia, 
Bergen,20.

3	 Капустина Е.,  Карпов Ю,.КВАРЕЛЬСКИЕ АВАРЦЫ В XX В.Электронная библиотека 
Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
(ნანახია 22.06.2025), ხელმისაწვდომია http://www.kunstkamera.ru/lib/
rubrikator/07/978-5-88431-187-7/.

4	 Акты, собранные Кавказской археографической комиссией, Т 1, Тф 1866, გვ. 
472.

5	 იქვე, გვ. 660.
6	 ომარაშვილი ნ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 92.



94

ერთობას საკმაოდ ხანგრძლივი ტრადიცია ჰქონდა, რაც დაღეს-
ტნელთა კახეთში დამკვიდრების ქრონოლოგიის და მიზეზების 
შესახებ აზრთა სხვადასხვაობის საფუძვლად იქცა. მაგ., ე. აბრამი-
ანს მიაჩნია, რომ ალაზნის მარცხენა სანაპირო ისტორიულად და-
ღესტნელებით იყო დასახლებული, ქართველები აქ მოგვიანებით, 
1104 წლის (ერწუხის ომის) შემდეგ გამოჩდნენ.  XVII საუკუნიდან კი 
შაჰ აბასის მიერ გაუკაცრიელებულ კახეთში მასობრივად მკვიდ-
რდებოდნენ დასავლეთიდან გადმოსული ქართველები, რომლე-
ბიც ვალდებული იყვენენ ამ ტერიტორიაზე ცხოვრებისათვის ხარკი 
ეხადათ ადგილობრივი ავარელებისათვის  („началось массовое 
проникновение грузинского этнического элемента в Кахетию из 
Западной Грузии. Новые поселенцы-грузины были обязаны платить 
дань местным аварцам за проживание на этих территориях“). 1 ე. 
აბრამიანის აზრით, კახეთის სოფლებში დღეს მცხოვრები დაღე-
სტნელები წარმოადგენენ აქედან „წორში“ გაძევებული ავარების 
ნაშთს.2 

ე. აბრამიანის ამ დებულების საწინააღმდეგოდ უნდა ითქვას,  
რომ არსებობს პირდაპირი ცნობები  „კავკასიის ომების“ პერი-
ოდში დაღესტნელთა კახეთში მიგრაციის შესახებ. ომიანობის და 
შიმშილისაგან თავის დასაღწევად მთიელები მასობრივად ტოვებ-
დნენ სამშობლოს და სხვადასხვა მხარეს, მათ შორის, კახეთისა-
კენ მიილტვოდნენ. ამ პროცესს ხელს უწყობდა და ახალისებდა 
რუსული ხელისუფლებაც.3 ამასთანავე, თუ ზემოხსენებული მო-
საზრების რეალობას დავუშვებთ, თითქოს  ყვარლის მიდამოებში 
ლეკები მართლაც საუკუნეების მანძილზე მკვიდრობდნენ და მათი 
ძირითადი ნაწილი იქედან მოგვიანებით  დღევანდელი აზერბა-

1	 Абрамян Э., Кварельские аварцы: вчера, сегодня, завтра (цикл "Национальные 
меньшинства Закавказья"), (ნანახია 7.109.2025), ხელმისაწვდომია https://
regnum.ru/news/815707

2	  იქვე
3	 Капустина Е.,  Карпов Ю,.КВАРЕЛЬСКИЕ АВАРЦЫ В XX В.Электронная библиотека 

Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
(ნანახია 7.109.2025), ხელმისაწვდომია http://www.kunstkamera.ru/lib/
rubrikator/07/978-5-88431-187-7/. გვ. 121; Акты, собранные Кавказской 
археографической комиссией, Т 12, Тф 1904, გვ. 1102.



95

იჯანის ტერიტორიაზე გადავიდა, მაშინ როგორ უნდა აიხსნას, 
რომ კახეთში მცხოვრებ დაღესტნელებს, გასული საუკუნის 30-იან 
წლებში მჭიდრო კავშირში ჰქონდათ დაღესტნის რესპუბლიკასთან 
(და არა აზერბაიჯანთან)?!. ის კი არა, ხუნძები ჯერ საბოლოოდ 
არც იყვნენ დამაგრებული კახეთში და ალაზნისპირეთს ძირითა-
დად ზამთრის საძოვრად იყენებდნენ. ლეკების უმეტესობა ზა-
ფხულის თვეებში დაღესტნის მთებში მიდიოდა, სადაც ჯერ კიდევ 
საკუთრებაში ჰქონდათ  საცხოვრებელი ნაგებობები და მიწის ნა-
კვეთები.1  1933 წ. დაღესტნის ასსრ-ის ცაკის თავმჯდომარის მადი-
ევის წერილიდან ირკვევა, რომ. კახეთში სამთაბაროდ (საქონლის 
საპატრონოდ) თლიარათის რაიონიდან ძირითადად ზრდასრული 
მოსახლეობის ნაწილი მიდიოდა, ზოგჯერ კი  საქონელს მთელი 
ოჯახი მიჰყვებოდა. ამ შემთხვევაში მთიელები ყოველწლიურად  
ერთსა და იმავე ადგილზე ბინავდებოდნენ, ითვისებდნენ მი-
წას, აგებდნენ შედარებით მყარ და საფუძვლიან საცხოვრებელს  
(„კაზმა//კაზმალიარ“), რომელიც  განსხვავდებოდა პირველი ტი-
პის მესაქონლეობისათვის დამახასიათებელი დროებითი „კუთა-
ნ“-ის ან „კიშლაგი“ -სგან (სეზონური ბინები). 2 

ისტორიული წყაროებისა და საარქივო დოკუმენტების ანალი-
ზის საფუძველზე   ნ. ომარაშვილმა დაადგინა, რომ  კახეთში ხუ-
ნძების მიგრაცია, რომელიც ადრეულ პერიოდში  ძირითადად ეკო-
ნომიკური ფაქტორებით იყო განპირობებული, კავკასიური ომების 
პერიოდში  იმპერიული პოლიტიკის ნაწილი გახდა და კავკასიაში 
რუსეთის მიერ შექმნილი  ეთნოდემოგრაფიული მოზაიკის საე-
რთო კონტექსტში მოექცა.3

ცნობილია, რომ ყვარლის რაიონში მაცხოვრებელი ლეკე-
ბის რაოდენობა გაიზარდა 1930-იან წლებში (1944 წლამდე), და-
ღესტნის   მცირემიწიანი რეგიონებიდან მოსახლეობის გადასახ
ლებას ბარში და მათ შორის კახეთში   მხარს უჭერდა საბჭოთა 
ხელისუფლებაც.   1937 წლის 17 ნოემბერს სსრკ-ს კომისართა 
საბჭოს ცაკ-მა მიიღო დადგენილება „სასოფლო-სამეურნეო მი-

1	  Капустина Е.,  Карпов Ю., დასახელებული ნაშრომი,  გვ. 123.
2	  იქვე, გვ, 121.
3	  ომარაშვილი ნ. დასახელებული ნაშრომი,  გვ. 103.



96

ზეზით გადასახლებულთა შეღავათების შესახებ “ («О льготах по 
сельхозпереселению».), რომლითაც სახელმწიფო  თითოეულ გა-
დასახლებულ ოჯახს უწესებდა შეღავათებს, სახელმწიფოს დახ-
მარებით ყვარლის რაიონში თლიარატის რეგიონიდან გადმოსა-
ხლებულ 400 ოჯახს აუშენეს საცხოვრებელი სახლი და სამეურნეო 
ნაგებობა.1

XX საუკუნის 30-40-იან წლებში ხუნძებს კახეთის სამი სოფელი 
ეჭირათ: თივი, თებელჯოხი (1944 წელს ავარელების ჩეჩნეთში 
გადასახლების შემდეგ ეს სოფელი აღარ არსებობს, მისი მიწები 
შეუერთეს სოფ. ჭიკაანს) და ხაშალხუტი (დღეს სოფ. მთისძირი). 
თივსა და თებელჯოხში მხოლოდ ანწუხელები ცხოვრობდნენ, 
ხაშალხუტში — დაღესტნის წუნთისა და თლიარათის რაიონის 
სოფლებიდან (ნახადი, ღარბუთი, ენძები, ხაშალხუტი და სხვ.)  გა-
დმოსახლებული კაპუჭელები.2 

აღსანიშნავია, რომ იმ პერიოდში ლეკები  არ იყვნენ საბო-
ლოოდ დამაგრებული კახეთში და ჯერ კიდევ დაღესტნის მკვი-
დრებად ითვლებოდნენ.  მათი დიდი ნაწილი  ზაფხულობით 
მშობლიურ სოფლებში ბრუნდებოდა; ამიტომ მიწასაც ვერ ამუშა-
ვებდა და ქართველებს აძლევდა იჯარით, რაც ეწინააღმდეგებოდა 
მიწათსარგებლობის საბჭოურ წესს (მიწები კოლმეურნეობების სა-
კუთრებად ითვლებოდა და მოწეულ მოსავალსაც ძირითადად სა-
ხელმწიფოს  აბარებდნენ).  რადგან ლეკები მხოლოდ წელიწადის 
ნახევარს ატარებდნენ საქართველოში, ბეგარა-გადასახადების 
საკითხიც მოუწესრიგებელი იყო. გადასახადის ნაწილს ისინი საქა-
რთველოში იხდიდნენ, ნაწილს კი – დაღესტანში.3 

ხშირი იყო კონფლიქტი საძოვრების კუთვნილების გამო, 
დავა ზოგჯერ სისხლისღვრით მთავრდებოდა. მაგ. სიღნაღის მა-

1	 Рамазанова Д.,  Обреченные на переселение: Кварельский вопрос в реше
ниях властей в советский и постсоветский периоды (ნანახია 7.10.2025), 
ხელმისაწვდომია https://cyberleninka.ru/article/n/obrechennye-na-pereselenie-
kvarelskiy-vopros-v-resheniyah-vlastey-v-sovetskiy-i-postsovetskiy-periody/viewer.

2	 ომარაშვილი ნ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 103; კომახია მ. ავარიელები 
და სხვა დაღესტნელი ხალხები, წიგნში მრავალეთნიკური საქართველო, 
თბ. 2021, გვ. 229.

3	 ომარაშვილი ნ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 104-105. 



97

ზრის ფარგლებში მდებარე საზაფხულო იალაღები: კუდაგორა, 
დიდი და პატარა მსხალგორი, ნინიგორა, ბაშლახერი და სოჩალი 
ქართველ მეცხვარეებთან ერთად  იჯარით ეძლეოდათ დაღესტნე-
ლებსაც. კუდაგორაში საძოვარი  ვინმე ამარულოვს მისცეს, მაგრამ 
დაღესტნის რესპუბლიკის რაიაღმასკომის თავმჯდომარემ იქ  სხვა 
მეცხვარეები ჩააყენა, რასაც კონფლიქტი მოჰყვა. ამ საკითხზე სა-
განგებო კომისიაც კი შეუქმნიათ, მაგრამ ვიდრე იგი მუშაობას შე-
უდგებიდა დაღესტნელი მეცხვარეები ერთმანეთს დაერივნენ და 
ორი ადამიანი მოკლეს.1

აქვე უნდა აღინიშნოს, რომ საზაფხულო საძოვრებით სარგებ-
ლობის საკითხი გასული საუკუნის 20-30-იან წლებში საქართვე-
ლოს სსრ-სა და დაღესტნის ასსრ-ს შორის დავის საგნად იქცა. 
დაღესტნელები ავიწროებდნენ ყაზბეგის რეგიონის მეცხვარეებს,  
რომლებიც  ჩრდილო კავკასიაში  დაღესტნის ტერიტორიაზე არ-
სებული ზამთრის საძოვრებით თითქმის საუკუნის მანძილზე სა-
რგებლობდნენ, 1920-იანი წლებიდან მათ ადგილობრივმა ხელი-
სუფლებამ   ეს უფლება შეუზღუდა.

ამხანაგობა „თერგის ხევის“ მეცხვარეთა და დაღესტნის საბ-
ჭოთა სოც. რესპუბლიკის ცენტრალურ აღმასრულებელ კომიტეტს 
შორის არსებული მიმოწერიდან ირკვევა, რომ დაღესტნის ნარკო-
მატის მიერ გატარებული ზოგიერთი ღონისძიება დამღუპველად 
მოქმედებდა ხევში მეცხვარეობის მდგომარეობასა და განვითა-
რებაზე. კერძოდ, ქართველ მეცხვარეებს ართმევენ საძოვრებს სა-
დაც მოწყობილი ჰქონდათ თბილი ფარეხები (კუთანი), რომელიც 
საკმაოდ ძვირადღირებულად ითვლებოდა. 1924 წ. მათ ყიზლარში 
თერგისპირა ნაკვეთები ჩამოართვეს. ისიც უნდა ითქვას, რომ თა-
ვის დროზე, მათ ადგილობრივი ორგანოები საძოვრების დიდი 
ხნით მიცემას დაპირდნენ.. მეცხვარეები  ენდნენ პირობას, და 
ძვირადღირებული „კუთანები“ (საცხოვრებლები) მოაწყვეს, და-
იქირავეს პირები, რომელთაც ზაფხულობით  ამ კუთანებისთვის 
უნდა ედარაჯათ. ამის მიუხედავად მათ  1926 წელს საძოვრები (თა-

1 დაღესტნის რესპუბლიკის საძოვრებით საქართველოს მცხოვრებთა 
მიერ სარგებლობის შესახებ 1927 წ. 28/2 დან 17/ 9 -მდე, საქართველოს 
ცენტრალური ისტორიული არქივი ფ. 284, ს. 420, გვ.35.



98

ლოვის, ჩერნორიკოვის,  და ყარანოღაის ნაწილი)  ჩამოართვეს და  
გაწეული ხარჯი დაიკარგა1.

 	 კახეთში მცხოვრები ლეკების მართვისა და კულტურუ-
ლ-სამეურნეო მოწყობის საკითხები ორგანიზები ბევრ უხერხულო-
ბას ქმნიდა და ადგილობრივი ხელისუფლების უკმაყოფილებას 
იწვევდა, რის გამოც არაერთხელ დაისვა საკითხი, რომ ისინი ან 
საბოლოოდ დამკვიდრებულიყვენენ კახეთში, ან უკან დაღესტანში 
დაბრუნებულიყვნენ.2 მდგომარეობა გარკვეულწილად დასტაბი-
ლურდა 1941 წ.-ს, როდესაც საგანგებო დადგენილებით დაზუსტდა 
საქართველოში მცხოვრები ლეკების სიები და ამიერიდან  ისინი 
საქართველოში მუდმივ მაცხოვრებლებად ჩაითვალნენ.3 თუმცა 
ამგვარი ვითარება მხოლოდ 1944 წლამდე ვაინახების შუა აზიაში 
დეპორტაციამდე გაგრძელდა. დეპორტირებული ჩეჩნებისა და ინ-
გუშების ტერიტორია საქართველოს სსრ-ს და დაღესტნის ასსრ-ს 
მიუერთეს დაცარიელებული პუნქტები კი საქართველოდან და და-
ღესტნიდან გადასახლებული ოჯახებით შეავსეს.4 ამ კონტიგენტში 
აღმოჩნდნენ კახეთში დამკვიდრებული ხუნძებიც, რომლებიც სხვა 
დაღესტნელებთან ერთად ვედენოს, ნოვოლაკის, რითლაბის და 
ანდალალის რაიონებში ჩაასახლეს. 5. 

ქართველ საბჭოთა ფუნქციონერებს ლეკთა პრობლემის მი-
მართ  არაერთმნიშვნელოვანი დამოკიდებულება ჩამოუყალიბ-
დათ, რაც ცალკეულ ავტორებს ქართული შოვინიზმის გამოვლინე-
ბად მიაჩნიათ.  მაგ., დ. რამაზანოვა ამ საკითხს საბჭოთა კავშირის 
მიერ განხორციელებულ მასობრივ დეპოტაციასთან აიგივებს. იგი 
წერს: 1944 წლის 31 ივლისს „საქართველოს სსრ-ს და სსრკ-ს სა-
ხელმწიფო საზღვრის დაცვის მიზნით“  სსრკ-ს თავდაცვის სახელ-
მწიფო კომიტეტმა, გრიფთ  „სრულიად საიდუმლო“, მიიღო საქა-
რთველოს სსრ-ს სასაზღვრო ზონიდან  თურქების, ქურთების და 

1	  იქვე, გვ. 17-18 .
2	  ომარაშვილი ნ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 108-114.
3	  იქვე, გვ. 113-114.
4	 საქართველოს ცენტრალური ისტორიული არქივი, ფ.600 ან 1 ს. 6942, გვ.76
5	 Рамазанова Д.,  დასახელებული ნაშრომი; ომარაშვილი ნ., კახეთში 

მცხოვრები დაღესტნელები,  გვ.115.



99

ხემშინების გასახლების  დადგენილება #6279. ამასთანავე, საკუ-
თარი ტერიტორიიდან თითქოსდა „არაკეთილსაიმედო“ ეთნოსე-
ბის „სახელმწიფოს დავალებით“ გადასახლებით, საქართველოს 
ხელისუფლება ცდილობდა თავიდან მოეშორებინა სხვა ეროვ-
ნული უმცირესობებიც, რომლებიც ძველთაგანვე ცხოვრობდნენ 
საქართველოში. („31 июля 1944 г. «в целях охраны государственной 
границы Грузинской ССР и СССР» Государственный Комитет 
Обороны принял постановление № 6279 под грифом «совершенно 
секретно» о выселении изпограничной полосы Грузинской ССР 
хозяйств турок, курдов и хемшинов –всего 17394 хозяйства. Однако, 
изгоняя со своей территории якобы «неблагонадежные» этносы, 
переселяемые «по государственному заданию», руководство 
Грузии старалось избавиться и от других национальных меньшинств, 
издавна проживавших в Грузии, при этом ни в чем государством не 
обвиненных.“)1.

საარქივო მასალაში ცნობა სამხრეთ საქართველოს მუსლიმი 
მოსახლეობის გასახლებისათვის მზადების შესახებ 1944 წ. გაზა-
ფხულიდან გვხვდება. მ. ნათმელაძემ მიაკვლია 1944 წ. მაისით 
დათარიღებულ დოკუმენტს, რომელშიც საქართველოს ცენტრა-
ლური კომიტეტის მდივანი კ. ჩარკვიანი და სახალხო კომისართა 
საბჭოს თავმჯდომარე ვ. ბაქრაძე სსრკ-ს შინაგან საქმეთა სამი-
ნისტროს უსაბუთებდნენ საზღვრისპირა ზონიდან მოსახლეობის 
ერთი ნაწილის გასახლების მიზანშეწონილობას. აქვე მოცემულია 
გასახლებისა და ამ რაიონებში საქართველოს სხვადასხვა კუთხე-
ებიდან ქართული მოსახლეობის ჩასახლების დეტალური გეგმა. 
ჩანს ადგილობრივი ხელმძღვანელობა ემზადებოდა სამცხე-ჯა-
ვახეთიდან მუსულმანთა აღმოსავლეთ საქართველოს სოფლებში 
ჩასასახლებლად. გეგმის თანახმად 77500 ადამიანი უნდა გადაე-
ნაწილებინათ შიდა ქართლისა და კახეთის მიწით კარგად უზრუნ-
ველყოფილ კოლმეურნეობებში (ჩაესახლებინათ თითოეულში 

1	 Рамазанова Д.,  Обреченные на переселение:Кварельский вопрос в реше
ниях властей в советский и постсоветский периоды (ნანახია 7.10.2025), ხელ
მისაწვდომია https://cyberleninka.ru/article/n/obrechennye-na-pereselenie-
kvarelskiy-vopros-v-resheniyah-vlastey-v-sovetskiy-i-postsovetskiy-periody/viewer



100

50-60 კომლამდე). რა თქმა უნდა ამგვარ ინციატივას რესპუბლიკის 
ხელმძღვანელობა სათანადო დირექტივების გარეშე ვერ გამოი-
ჩენდა. საგულისხმოა, რომ საქართველოს ცკ-ში აზრადაც არავის 
მოსვლია რესპუბლიკის საზღვრებს გარეთ ამ ხალხის გაყვანა.1 
სხვათა შორის, ხსენებული გეგმა ნაწილობრივ განხორციელდა, 
როდესაც 1944 წელს კახეთიდან დაღესტანში გადასახლებული 
ლეკების ადგილას, ყვარლის რაიონში, ჯავახეთის სოფლებიდან 
გადმოვიდა  ხალხი. აქვე უნდა აღინიშნოს, რომ ცალკეული ოჯა-
ხები დაღესტნიდან ამ პერიოდშიც (1945-46 წწ) მოდიოდნენ ამ რე-
გიონში საცხოვრებლად2 საველე ექსპედიციის დროს გამოიკვეთა, 
რომ ლაგოდეხის რეგიონის ადგილობრივი ქართველი მოსა-
ხლეობა (XIX საუკუნეში გადმოსახლებული იმერლების შთამომა-
ვლები)  დაღესტნელი მეზობლების მიმართ პოზიტიურ დამოკი-
დებულებას ამჟღავნებს და მიაჩნიათ, რომ ისინი მათი მეზობელი 
აზერბაიჯანელების ნაცვლად გაასახლეს.  „პირველები ვინც აქ და-
სახლდნენ თუშები იყვნენ. ისინი ჩვეულებრივად ყაჩაღობდნენ, 
ზაქათალას დაეცემოდნენ და წავიდოდნენ ისევ მთა-მთა. მაგათ 
დიდი ძმაკაცობა ჰქონდათ ავარებთან და დიდოელებთან. თავის 
ხალხად თვლიდნენ ეგენი. მაგათთან კარგი მეგობრობა ჰქონდათ, 
გზას აძლევდნენ. მთებზე გადადიოდნენ, ალაზანზე კი არ ჩამო-
დიოდნენ. ჩვენი ბაბუებიც ჩვეულებრივად მეგობრობდნენ და-
ღესტნელ ლეკებთან, ისინი აქეთ გადმოდიოდნენ, ჩვენები იქით 
გადადიოდნენ. აქედან არაყი მიჰქონდათ, იქიდან ყველი გადმოჰ-
ქონდათ. ვაჭრობა იყო ჩვეულებრივი, ეგენი ქვაბების და ეგეთი 
რამეების ხელოსნები იყვნენ, მოკალვა იცოდნენ და გადმოჰქო-
ნდათ. აქაც უდიდესი სოფელი იყო ლეკების, არეში, ახლანდელი 
მთისძირი, საიდანაც გაასახლეს ლეკები. კოლექტივიც ჰქონდათ 
თავისი, ჩვენი მეზობლის ქალი იყო ომიანობის დროს კოლექტი-

1	 ნათმელაძე, მ., დემოგრაფიული პროცესები საქართველოში XX 
საუკუნის 40-იან წლებში, თბ., 2002, გვ. 28-29;  ჯანიაშვილი ლ., 1944 
წელს სამხრეთ საქართველოდან გასახლებულთა ეთნოისტორიული 
პრობლემები: (კულტურული იზოლაცია, ჯგუფთაშორის ურთიერთობათა 
თავისებურებანი და რეპატრიაციის პერსპექტივა), თ. 2006,  გვ. 41.

2	 Meurmishvili G. Crossing Borders: The Case of Ethnic Dagestani in Georgia, 
Bergen, 2014, გვ. 15.



101

ვის თავმჯდომარე. ხმები დადიოდა რომ აქედან თათრების გა-
სახლებას აპირებდნენ.  კაბალი უნდა აეყარათ და ჩაესახლები-
ნათ  ქართველობა მესხეთიდან. გადმოცემაა, რომ კაბალში ვიღაც 
სიმონა გელაშვილმა გაიტანა თათრის ბავშვი მანქანით, ყვარლის 
რაიაღმასკომის თავმჯდომარე იყო თუ რაღაც ეგეთიო. თათრებს 
უთქვიათ, აღსაკალებს, ვიცით რა გეგმაც არის ჩვენთვის გამზადე-
ბულიო და თუ დაგვანებებ თავს არ გიჩივლებთო; ამ კაცს ვიღაც 
უნდა გაესახლებინა, თათრებს თავი გაანება და ლეკები აყარაო, 
ლეკები გაასახლეს და თათრები დატოვეს.“ (შუა ხნის მამაკაცი 
სოფ. ბაისუბანი).

 როგორც ჩანს,  ეს გადმოცემა  ხალხურ მეხსიერებაში სახელ-
მწიფოს მიერ გატარებული პოლიტიკის თავისუფალი ინტერპრე-
ტაციის შედეგია. ცხადია „კაბალის თათრების“ გასახლების პერ-
სპექტივას ისინი აკავშირებენ სამხრეთ საქართველოდან მუსლიმი 
მოსახლეობის დეპორტაციასთან. სავარაუდოდ ცინცხალი ამბები 
ამ დეპორტაციის შესახებ აქ  1944 წელს გადმოსულმა ჯავახებმა 
ჩამოიტანეს.

ჩეჩნების რეპატრიაციის შემდეგ (1957 წ.), კახეთიდან გა-
სახლებულმა ავარელებმა მიატოვეს ახალი საცხოვრებელი 
ადგილი და უკან დაბრუნდნენ. ისინი თავდაპირველად ქართულ 
სოფლებში დაფანტეს, შემდეგ, მათი მოთხოვნით, რელიგიური 
ფაქტორის გათვალისწინებით,  ცალკე დაასახლეს და ასე გაჩნდა 
ავარელთა სოფლები: თივი, სარუსო, თხილისწყარო (1990-იანი 
წლებიდან ამ სოფელში ლეკები აღარ ცხოვრობენ) და ჩანთლის-
ყურე. ოთხივე სოფელი ყვარელ-ლაგოდეხის გზაზე მდებარეობს. 
ეს მოვლენები დაწვრილებითაა აღწერილი სამეცნიერო ლიტერა-
ტურაში1 და მათზე აქ აღარ შევჩერდები, მხოლოდ აღვნიშნავ, რომ 
სოფელ თივში დიდოელები ანუ ცეზები ცხოვრებენ, სარუსოსა და 
ჩანთლისყურეში - ხუნძები; ისინი განსხვავებულ დიალექტებზე 
ლაპარაკობენ და ერთმანეთთან საურთიერთებოდ ხშირად ქა-
რთულს, ხანდხან კი რუსულს მიმართავენ. გარდა ამისა, ზოგმა მა-
თგანმა სალიტერატურო ავარულიც იცის. სოფლის მკვიდრნი მათ 

1	  ომარაშვილი ნ. დასახელებული ნაშრომი, გვ. 116-121.



102

შორის ადათების და ხასიათის განსხვავებებსაც უსვამენ ხაზს.1 
ლეკთა ცალკეული ოჯახი კახეთის სხვა დასახლებებშიც გვხვდება. 
მაგ.,  ლაგოდეხის მუნიციპალიტეტში სასაზღვრო-გამშვები პუნ-
ქტის მიმდებარე სოფ მაწიმში ძირითადი მოსახლეობა ქართუ-
ლია, რომელიც XIX საუკუნეში გადმოსულა  ქიზიყიდან (ტიბაანი, 
ანაგა, ვაქირი, ჯუგაანი) და იმერეთიდან. აქვე ცხოვრობს ლეკების 
სამი ოჯახიც, რომელიც, მეზობლების ინფორმაციით, საკმაოდ 
ინტეგრირებულია, ქართულად საუბრობს და რელიგიური ტო-
ლერანტობით ხასიათდება. ცნობილია, რომ ლაგოდეხის მიდა-
მოებში დაღესტნელების შემოსვლა მომთაბარე მესაქონლეობას 
უკავშირდება. ისინი საძოვრისათვის ადგილებს იჭერდნენ. აქ ძი-
რითადად თებელისა და ჭურმუტის ლეკობა ბინავდებოდა.2 

1980-ანი წლების ბოლოს საქართველოში განვითარებული 
ცნობილი მოვლენების შედეგად ლეკების ერთმა ნაწილმა ისტო-
რიულ სამშობლოში დაბრუნება გადაწყვიტა და სახლები გაყიდა. 
სახლების ნაწილი სახელმწიფომ შეიძინა ძირითადად მრავალ-
შვილიანი ოჯახებისათვის. 1990-იან წლებში დაღესტანში დაბრუ-
ნების სურვილს გამოთქვამდა პოლიტიკური არასტაბილურობითა 
და ეკონომიკური კრიზისით შეწუხებულ ავარიელთა დარჩენილი 
ოჯახებიც. 2000-იანი წლებიდან ლეკთა საქართველოდან მიგრი-
რების მთავარი ფაქტორი ეკონომიკური ხასიათისაა;  ისინი მეტ  
ეკონომიკურ პერსპექტივას ხედავენ რფ-ში და ამიტომაც მიდიან 
ისტორიულ სამშობლოში, დაღესტანში. თუმცა, ამის მიუხედავად 
ინარჩუნებენ კავშირებს საქართველოსთან და ხშირადაც ჩამო-
დიან, განსაკუთრებით ზაფხულის პერიოდში. მათი უმრავლესობა 
საქართველოში კარმიდამოს ინარჩუნებს;  ჩანთლისყურეში, თი-
ვსა თუ სარუსოში ნახავთ დაკეტილ  სახლებს, რომელიც აქედან 
წასულ ლეკებს ეკუთვნით.

2002 წლის საქართველოს მოსახლეობის აღწერის შედეგე-
ბის მიხედვით, საქართველოში 1996 დაღესტნელი ცხოვრობდა 

1	 გ. ნოდია.ქართველი ავარელები: ჩაკეტილობა განვითარების წინააღმდეგ, 
თბილისი 2018, გვ.5-6.

2	 ომარაშვილი ნ., კახეთში მცხოვრები დაღესტნელები (ჩამოსახლების 
ისტორია, ყოფა და კულტურა), თბ. 2008, გვ. 83.



103

(1989 წელს — 4 230), 210 ლაკი (1989 წელს — 426), 44 ლეზგი 
(1989 წელს — 720). მათგან მხოლოდ ხუნძები (ავარიელები) 
არიან კომპაქტურად დასახლებული. მათი აბსოლუტური უმრა-
ვლესობა ყვარლის რაიონის ხსენებულ სოფლებში ცხოვრობს. 
2014 წლის აღწერის შედეგების მიხედვით, ავარიელთა რაოდე-
ნობა განახევრდა - 1 060.1

კახეთის დაღესტნურ სოფლებს*  რომლებიც ტიპური კახური 
სოფლებისაგან არ განსხვავდება, ერთმანეთისაგან ხევები ჰყოფს. 
დაგეგმარება გზისპირულია. მთავარი გზატკეცილიდან სოფლებში 
შემავალ ცენტრალურ ქუჩას პარალელური და ერთმანეთში გამა-
ვალი მცირე ქუჩები უერთდება. დასახლება წარმოდგენილია ქუჩის 
ორივე მხარეს განლაგებული კარმიდამოებით, სადაც საცხოვრე-
ბელი და მცირე ზომის სამეურნეო ნაგებობები (ბაკი, სასიმინდე, 
გომური და სხვ.) ერთმანეთს უკავშირდება. წინათ სამეურნეო ნა-
გებობები სოფლის ბოლოს, უშუალოდ სამეურნეო ზონაში მდება-
რეობდა, მაგრამ სოფლების დღევანდელი სახით ფორმირების შე-
მდეგ, ისინი საკარმიდამო ტერიტორიაზე გადმოიტანეს. სოფელი 
უბნებად არის დაყოფილი. ყველა სოფლის ცენტრში რომელიმე 
ადმინისტრაციულ დაწესებულებასთან არის მოედანი, რომელიც 
სოფლის საერთო „გოდეკანად“ (საკრებულოდ) ითვლება. წინათ 
ყველა უბანს თავისი გოდეკანი ჰქონდა, დღეს ეს პრონციპი მოშ-
ლილია და გოდეკანსაც თავისი პირვანდელი სახე და ფუნქციები 
დაკარგული აქვს. ლეკურ დასახლებათა მცირე ერთეულს წარმო-
ადგენს „ყაე“ — სოფლის შემადგენელი უბანი, რომელიც პოლიგე-
ნური ხასიათისაა, ანუ რამდენიმე გვარით არის წარმოდგენილი. 
მოსახლეობის მატების შედეგად სოფელიც გაიზარდა და ახალი 
პოლიგენური უბნები გაჩნდა.

XIX-XX საუკუნეების მიჯნაზე დაღესტანში დიდი ოჯახები მხო-
ლოდ გადმონაშთის სახით არსებობდა, იქ უმთავრესად ინდივი-

1	 კომახია მ. ავარიელები და სხვა დაღესტნელი ხალხები, წიგნში 
მრავალეთნიკური საქართველო, თბ. 2021, გვ.229-230.

* ქვემომოტანილი მასალა ნაწილობრივ გამოქვეყნებულია _ ჯალაბაძე ნ. 
ავარიელები და სხვა დაღესტნელი ხალხები, წიგნში მრავალეთნიკური 
საქართველო, თბ., 2022.



104

დუალური ოჯახები იყო. კახეთში ჩამოსახლებული ინდივიდუა-
ლური ოჯახების მოთხოვნილებებს კი სრულიად აკმაყოფილებდა 
აქ გავრცელებული მიწურ-ბანიანი სახლები. თავდაპირველად 
ავარელები მიწურებში ცხოვრობდნენ, შემდეგ კი  საცხოვრებელი 
ნაგებობების სხვადასხვა მასალით შენება დაიწყეს. გვხვდება 
წნული, ფიცრული და ქვითკირის სახლები. წნული სახლი ამავე ტი-
პის ქართული სახლებისაგან არაფრით განსხვავდება. ავარელთა 
სოფლებში ქვითკირის სახლებმა განვითარების იგივე გზა გან-
ვლეს, რაც ანალოგიურმა სახლებმა საქართველოში. მშენებლები 
ძირითადად კახელი ქვისმთლელები და ხუროები იყვნენ. უფრო 
მოგვიანებით გავრცელდა ორსართულიანი სახლი შემინული ან 
ღია რკინის მოაჯირიანი აივნით (ვერანდით), თუნუქის სახურავით 
და მარმარილოს კიბით. სახურავი და აივანი ზოგჯერ დეკორირე-
ბულია. ქვედა სართულს წინათ სამეურნეო დანიშნულებისათვის 
ხმარობდნენ, დღეს კი საცხოვრებლად გამოიყენება.

კახეთის ავარელთა ოჯახები ინდივიდუალურია; ისლამური 
კულტურისათვის დამახასიათებელი მრავალცოლიანობა აქ ნა-
კლებად გვხვდება. თანამედროვე პერიოდში ქორწინების ძველი 
ტრადიციები თითქმის დავიწყებულია. დასაშვებია გვარის („თუ-
ხუმის“) შიგნით ქორწინება. ქალებს ან თავიანთ თემში ათხოვე-
ბენ, ან დაღესტნიდან მოჰყავთ. ქართველებთან და სხვა ეთნოსის 
წარმომადგენლებთან შერეულ ქორწინებას, იშვიათი გამონაკლი-
სის გარდა, ადგილი არ აქვს. ქალის შეფასების კრიტერიუმები 
ყოველთვის ითვალისწინებდა მის შრომისმოყვარეობას, ოჯახის 
ავტორიტეტს, ძმათა სიმრავლესა და დაფასებას. წინათ ქალის 
გათხოვების გადაწყვეტილებას მისი მშობლები იღებდნენ, ქალს 
არავინ არაფერს ეკითხებოდა. დღეს უკვე ერიდებიან ადრეულ 
ასაკში დაოჯახებას; მეტ ინიციატივას იჩენენ თვითონ ახალგაზ-
რდები მომავალი მეუღლის შერჩევისას. კვლავინდებურად დიდი 
ყურადღება ექცევა ქალის პატიოსნებას. 

საქორწინო ურთიერთობების ციკლი ორი ეტაპისაგან — ნიშ-
ნობისა და ქორწილისგან  _ შედგება. დღეს ავარელი ქალის მზი-
თევი, წინანდელთან შედარებით, უფრო გამრავალფეროვნდა. 



105

საქორწინო რიტუალში შეიმჩნევა ქართული (ქრისტიანული) კულ-
ტურის გავლენა (მუსიკის თანხლება, სუფრის წესები და ა.შ.). აუ-
ცილებელია ქორწინების რელიგიურად გაფორმება. საქორწინო 
ტერმინოლოგიაში შესულია ქართული სიტყვები: „მაჭანკალი“, 
„მაყარი“, „მეჯვარე“.	  

დაღესტნელების მიერ საქართველოში მიწების დაკავების  
პროცესს თავდაპირველად ეკონომიკური ინტერესები ედო საფუძ-
ვლად. ისინი ოდითგანვე საქართველოს ზამთრის მდიდარი საძო-
ვრებით სარგებლობდნენ. ანწუხელები და კაპუჭელები ბეჟანიანის 
მინდორზე (ძველი გავაზი, დღევანდელი ახალსოფელი) და მდ. 
შოროხევის სანაპიროზე გამოსაზამთრებლად ჩამოდიოდნენ. ზო-
გიერთი დაღესტნური თემი სასაძოვრე ადგილებს იჭერდა ქართუ-
ბანში, ხოლო თებელისა და ჭურმუტის თემი ლაგოდეხში ბინავდე-
ბოდა. მათ ჩამოსახლებას კიდევ უფრო შეუწყო ხელი მეურნეობის 
მომთაბარულმა ხასიათმა. ისინი კახეთში სეზონურად ცხოვრობ-
დნენ (სექტემბრიდან მაისის ბოლომდე) და საძოვრების გამოყე-
ნებისთვის „საბალახეს“ იხდიდნენ. თუ თავდაპირველად ფარებს 
მარტო მწყემსები მოჰყვებოდნენ, შემდეგ ოჯახებით იწყეს სია-
რული. მალე საკარმიდამო ნაკვეთები შემოიერთეს და ადგილზე 
დაიწყეს მეურნეობის წარმოება. XIX საუკუნის 80-იანი წლებიდან 
საქართველოს საძოვრებზე მომთაბარე ავარიელებს სახაზინო 
მიწების ფონდიდან 200 დესეტინა მიწა ეჭირათ ავანის ხეობაში 
(ავანი//ავანისხევი მდინარეა ყვარლის რაიონში, მდინარე ალაზ-
ნის მარცხენა შენაკადი. მას სათავე კახეთის კავკასიონის წყალგა-
მყოფ ქედზე აქვს).

მაღალმთიანი ზონიდან საქართველოს ნაყოფიერ მიწებზე 
დამკვიდრების შემდეგ ავარიელებს საშუალება მიეცათ ადგილო-
ბრივ ეკოსამეურნეო პირობებზე მოერგოთ  თავიანთი სამეურნეო 
ტრადიციები და გაემრავალფეროვნებინათ შრომითი საქმიანო-
ბის სფერო. დაღესტნელებმა ქართველებისაგან მათთვის მანა-
მდე უცხო დარგები აითვისეს (მევენახეობა, მეფრინველეობა, მე-
აბრეშუმეობა, მეხილეობა). შეიცვალა მათი სამეურნეო გარემო, 
პირობები და შრომის იარაღები. გაიზარდა მემინდვრეობის ხვე-



106

დრითი წილი და მან თანდათან  ავარიელთა საოჯახო ეკონომი-
კაში მნიშვნელოვანი ადგილი დაიჭირა. სახვნელი, რომელსაც და-
ღესტნის მთის პირობებში ხმარობდნენ, ჯერ ქართულმა გუთანმა, 
ხოლო შემდეგ თანამედროვე ტექნიკამ ჩაანაცვლა. ავარელებმა 
კახელებისაგან აითვისეს მეღვინეობის კულტურა (აღსანიშნავია, 
რომ დღეს მუსლიმი ავარიელი ალკოჰოლური სასმელის დალე-
ვაზე ხშირად უარს აღარ ამბობს).

ავარელებმა საქართველოში დიდხანს შემოინახეს მომთა-
ბარე მესაქონლეობის  ტრადიცია, ე.წ. ორხელაობა, რაც ზაფხუ-
ლობით საქონლის სამთო სადგომებზე გადარეკვას და იქ მეურნე-
ობის წარმოებას გულისხმობს. მთასა და ბარში  ოჯახის წევრებს 
შორის ფუნქციები გადანაწილებული იყო. ამ ტიპის მეურნეობა, 
პრაქტიკულად, 1940-იან წლებამდე ფუნქციონირებდა. მეურნეო-
ბის ტრადიციული ფორმებიდან ავარელებში შემორჩენილია მე-
ცხვარეობა. ცხვარი მათ ბოლო დრომდე დაღესტნის მთიანეთში 
გადაჰყავდათ. რუსეთთან  ამ მონაკვეთზე საზღვრის ჩაკეტვამ ეს 
პრაქტიკა საერთოდ მოშალა.

საგრძნობლად შეიცვალა ავარელთა დამოკიდებულება ვაჭ-
რობისადმი. მიუხედავად იმისა, რომ ქართველებშიც და მათშიც ის 
არაპრესტიჟულ საქმიანობად ითვლებოდა, ამ ბოლო ხანებში ლე-
კების ნაწილმა ვაჭრობას მიჰყო ხელი. რუსეთთან სავიზო რეჟიმის 
შემოღებამდე ისინი კერძო სავაჭრო კავშირებს ამყარებდნენ ჩრდი-
ლოეთ კავკასიელებთან, საიდანაც შედარებით ადვილად ჩამოჰ-
ქონდათ მესაქონლეობის პროდუქტები და ცვლიდნენ ფქვილზე, 
ხილზე, არაყზე. წინათ აღებმიცემობას ბარტერის ფორმა უფრო 
ჰქონდა — საჭიროებისდა მიხედვით, წინასწარ ადგენდნენ გასაც-
ვლელი პროდუქტების სახეობას. გაცხოველებული ვაჭრობა იმა-
რთებოდა სოფ. ყვითილოში (კაპუჭელების სოფელი დაღესტანში), 
დაღესტნელები კი ძირითადად სიღნაღისა და თელავის ბაზრო-
ბებზე ჩამოდიოდნენ.  თუმცა დღეს, როდესაც რუსეთთან დამაკავ-
შირებელი სამანქანო გზა ლარსზე გადის, ყვარლის ლეკები ვეღარ 
ახორციელებენ ვაჭრობისთვის საჭირო კომუნიკაციას და ეს პრაქტი-
კაც წარსულს ჩაბარდა.  დღეს ავარიელთა ნაწილი მშენებლობაზე 



107

მუშაობს. ისინი სეზონურ სამუშაოებზედაც დადიან, თუმცა დაღეს-
ტნურ სოფლებში მთავარი საქმიანობა მაინც სოფლის მეურნეობაა. 
მოჰყავთ საზამთრო, ბოსტნეული და სხვ.

ავარელები ოფიციალურად მუსლიმი სუნიტები არიან, თუმცა 
მათი რწმენა არქაული, ისლამური და ქრისტიანული რელიგიე-
ბის ელემენტთა ნაზავს წარმოადგენს.  ქრისტიანული კულტურის 
კვალი, თუმც შედარებით სუსტად, მაგრამ    მაინც  აშკარად იკვე-
თება; ლეკების მიერ ქრისტიანული დღესასწაულების — ალავე-
რდობისა და ნეკრესობის ქართველებთან ერთად აღნიშვნის ტრა-
დიცია ამის მაგალითია. 

ისლამური ტრადიციები ნათლად იჩენს თავს მიცვალებულის 
დაკრძალვის წესებში. განსვენებულს ჯერ ბანენ, თეთრ სუდარაში 
ახვევენ და პირით სამხრეთისაკენ, მარჯვენა გვერდზე მწოლიარეს 
მზის ჩასვლამდე ასაფლავებენ. დასაფლავების დღეს იკრძალება 
იარაღის სროლა, მიწის დამუშავება, სოფლიდან გასვლა. მიცვა-
ლებულის სულის მოსახსენიებლად იხდიან ქელეხს. დაკრძალვის 
დღეს სუფრას ოჯახში  შლიან; სუფრა აგრეთვე იშლება გარდა-
ცვალებიდან მესამე ან მეშვიდე პარასკევს, მეორმოცე დღეს და 
წლისთავზე. საერთო სუფრა კი ყურბან ბაირამის დღესასწაულზე 
იციან. ქართული კულტურის გავლენა შეინიშნება სასაფლაოების 
დიზაინში (ქვის მოხატულობა, ქართული წარწერები — უმთავრე-
სად ქართველი მეგობრებისაგან), ქვაზე მიცვალებულის სურათის 
დახატვა ან მოთავსება, რაც ისლამური წესით, იკრძალება. ბოლო 
დროს დაიწყეს საფლავების შემოღობვა და ყვავილებით შემკობა. 
თუმცა, თანამედროვე რეისლამიზაციის პროცესები აქაც იჩენს 
თავს — საფლავის ქვებზე ვხვდებით ისლამურ სიმბოლიკას — ნა-
ხევარმთვარეს, მიზგითების გამოსახულებას, არაბულ წარწერებს, 
თარიღებს ჰიჯრის კალენდრით და ა.შ. ავარიელთა სოფლებში 
მოქმედებს მეჩეთი.



108

თავი IV 
ᲜᲐᲗᲘᲐ ᲯᲐᲚᲐᲑᲐᲫᲔ

1. საქართველო-დაღესტნის საზღვრისპირა ზოლი და 
მასთან დაკავშირებული ეთნოპოლიტიკური ვითარება

უძველესი დროიდან მოკიდებული, ქართველი და ჩრდილოკა-
ვკასიელი ხალხების, კონკრეტულ შემთხვევაში დაღესტნელების, 
ურთიერთობას ინტენსიური ხასიათი ჰქონდა. მათ, პირველ რიგში, 
ფიზიკურ-გეოგრაფიული პირობები აახლოვებდა. სასაზღვრო 
ზოლში ერთმანეთის მეზობლად მცხოვრებ ეთნოსებს, ეკოგეოგ-
რაფიული პირობების გამო, უფრო ხშირი შეხება ჰქონდათ ერთ-
მანეთთან, ვიდრე ბარის რეგიონების თავიანთივე წარმომადგენ-
ლებთან. მაღალმთიან ზონაში ხანგრძლივი დიდთოვლობა, რაც 
უღელტეხილების ფუნქციის მოშლას იწვევდა, ამ ხალხთა ურთი-
ერთობის ვექტორს ერთმანეთისკენ წარმართავდა. შედეგი კი და-
ღესტნელების და თუშების, ხევსურებისა და ინგუშების, ჩეჩნებისა 
და თუშების, კახელებისა და დაღესტნელების, მოხევეებისა და 
ოსების და სხვათა მჭიდრო ეთნოკულტურული კავშირები იყო, რაც 
მათი ყოფის ყველა სფეროში იჩენდა თავს. სამეურნეო, სოცია-
ლური (ნათესაური, ოჯახური), რელიგიური ურთიერთობები ხელს 
უწყობდა მეზობელ კავკასიელ მთიელთა შორის მსგავსი კულტუ-
რული მდგენლების ფორმირებას. თუმცაღა, როგორც წიგნის წინა 
თავებში აღინიშნა, ეს ურთიერთდამოკიდებულება ყოველთვის ჰა-
რმონიული და მშვიდობიანი არ ყოფილა.

საბჭოთა კავშირის დაშლის შემდეგ კავკასიაში წარმოქმნი-
ლმა სიტუაციამ და რუსეთის ფედერაციის პოლიტიკამ სამხრეთ 
და ჩრდილოეთ კავკასიის რიგ ხალხს შორის ხიდი გაურკვეველი 
დროით ჩატეხა. პოსტსაბჭოთა პერიოდში მიმდინარე ტრაგი-
კული მოვლენების გამოისობით (რუსეთ-ჩეჩნეთის ორი ომი, ე.წ. 
სამხრეთ ოსეთის, აფხაზეთის და ყარაბაღის კონფლიქტები, 2008 
წლის რუსეთ-საქართველოს ომი, მისი თანმდევი ბორდერიზა-



109

ცია და სხვა.), ქართველი და ჩრდილოეთ კავკასიელი ხალხების 
ურთიერთობა, საბჭოთა პერიოდის- დროინდელთან შედარებით, 
სრულიად განსხვავებული მიმართულებით წარიმართა. რუსე-
თის ფედერაციის შემადგენლობაში დარჩენილმა ჩრდილოეთ 
კავკასიის პოლიტიკურმა სუბიექტებმა საქართველოსგან იზოლა-
ციის უარყოფითი შედეგები არამარტო პოლიტიკური და სოცი-
ო-კულტურული, არამედ ინტერეთნიკური კავშირების კუთხითაც 
გამოსცადეს. ჩრდილოეთ და სამხრეთ კავკასიის ხალხთა შორის 
ფიზიკური და, შესაბამისად, სოციო-კულტურული კავშირების ხე-
ლოვნურად შეფერხება/გაწყვეტა იმ კანონზომიერების დარღვევა 
იყო, რაც ისტორიულად საფუძველს უქმნიდა კავკასიელი ხალხე-
ბის ერთობას. 

 ქართველები ოდითგანვე დიდ მნიშვნელობას ანიჭებდნენ 
ჩრდილოეთ კავკასიის ხალხებთან ურთიერთობას და ასეა დღე-
საც. მიუხედავად არსებული ბარიერებისა, ქართველი ხალხი ცდი-
ლობს აღადგინოს და შეინარჩუნოს ჩრდილოკავკასიელებთან 
ტრადიციული კავშირები. საქართველოს ეროვნული უსაფრთხოე-
ბის კონცეფციაში ნათქვამია: 

„საქართველოსთვის განსაკუთრებული მნიშვნელობა აქვს 
რუსეთის ფედერაციის ჩრდილოეთ კავკასიის რეგიონში თა-
ნამშრომლობის გარემოს შექმნას და მშვიდობის დამყარებას. 
საქართველო აცნობიერებს ჩრდილოეთ კავკასიაში მცხოვრებ 
ხალხებთან ურთიერთობების გაღრმავებისა და განვითარების 
აუცილებლობას. ეს ხელს შეუწყობს საქართველოს მიზნებთან და 
პოლიტიკურ კურსთან დაკავშირებით მათი ინფორმირებულობის 
გაზრდას, კავკასიაში ნდობის ატმოსფეროს ჩამოყალიბებას და 
მშვიდობისა და სტაბილურობის დამკვიდრებას.“1 

წინა თავებში უკვე აღინიშნა, თუ რაოდენ დიდი მნიშვნელობა 
ჰქონდა და აქვს საქართველოს საზღვრისპირა რეგიონებს და მის 
მოსახლეობას ქვეყნის უსაფრთხოების უზრუნველყოფის საქმეში. 
განსაკუთრებით კი მაშინ, როდესაც ქვეყნის საზღვრისპირა რეგი-

1	 საქართველოს ეროვნული უსაფრთხოების კონცეფცია, 2025. ხელ
მისაწვდომია: https://mfa.gov.ge/national-security-concept.



110

ონებში არატიტულოვანი ეთნიკური ჯგუფები სახლობენ. ამგვა-
რმა კონფიგურაციამ, ფაქტობრივად, ხელი შუწყო ე.წ. სამხრეთ 
ოსეთის კონფლიქტის გაღვივებას; ამდენად, მესამე ძალის გეო-
პოლიტიკური მიზნების კონტექსტში, არაქართველი ეთნოსებით 
კომპაქტურად დასახლებული საქართველოს სასაზღვრო რეგიო-
ნები პოტენციური საფრთხის შემცველია. დაღესტნის მოსაზღვრე 
ყვარლის რაიონში დაღესტნური დასახლებების არსებობა დღეს 
არ ქმნის არც სეპარატიზმის და არც ირედენტიზმის საფრთხეს, 
თუმცა ისინი, შესაძლოა, კრემლის პოლიტიკურ საჭადრაკო და-
ფაზე ერთ-ერთი მნიშვნელოვან ფიგურად იქცნენ.

 საბჭოთა იმპერიის დაშლის შემდგომ, რუსეთთან დამოუკი-
დებელი საქართველოს საზღვრების დადგენის პროცესმა ჩვენი 
ქვეყანა მთელი რიგი პრობლემების წინაშე დააყენა. ა. კვახაძე 
აღნიშნავს: „საქართველო-რუსეთის საზღვარი დღემდე არაა დე-
მარკირებული და ამდენად, საკმაოდ დიდია საზღვრების თვითნე-
ბურად გადაწევის რისკი. ოკუპირებულ ტერიტორიებზე მიმდინარე 
მცოცავი ოკუპაციის გარდა, ამგვარი პროცესი საქართველო-რუსე-
თის საზღვარზეც ხდება.“ მისივე აზრით, გეოგრაფიული თვალსა-
ზრისით, კავკასიის ჩრდილოეთ ნაწილში მოქცეული, ანუ დიდი 
კავკასიონის წყალგამყოფი ქედის მეორე მხარეს მდებარე საქა-
რთველოს რეგიონები – არხოტის ხეობა, პირიქითა ხევსურეთი 
(დუშეთის მუნიციპალიტეტი) და თუშეთი (ახმეტის მუნიციპალი-
ტეტი), ამ თვალსაზრისით მეტად მოწყვლადია. 1

როგორც აღინიშნა, საქართველო რუსეთის ფედერაციის 
დაღესტნის რესპუბლიკას თუშეთისა და კახეთის 143 კმ-იანი 
სიგრძის მონაკვეთით ემიჯნება. ფაქტობრივად, აღმოსავლეთი 
საქართველოს ამ ზოლის და ჩრდილოეთი კავკასიის დამაკავში-
რებელი გზა ჯერ-ჯერობით არ არსებობს. საზღვრის გადაკვეთა 
შესაძლებელია მხოლოდ საცალფეხო გადასასვლელებით.  საბ-
ჭოთა პერიოდში საქართველო რუსეთის ფედერაციას უკავშირდე-
ბოდა კავკასიის ქედის პერიმეტრზე დაღესტნის რესპუბლიკასთან 
საჭაპანე ტრანსპორტისათვის გამოსაყენებელი 6 გადასასვლე-

1	  კვახაძე ა., დასახ. ნაშრომი.



111

ლით. გამონაკლისს წარმოადგენდა ბეჟთა-ახალსოფლის მონა-
კვეთი, რომლითაც მაღალი გამავლობის ტექნიკა გადაადგილდე-
ბოდა.1  დასახლების ისტორიულ-ეთნოგრაფიული წარსულიდან, 
სოფელთა განლაგების ხასიათიდან, მათი ხალხმრავლობის 
დონიდან და მოსახლეობის ეროვნული შემადგენლობიდან გა-
მომდინარე, საქართველო-რსფსრ 15 კმ სიგანის საზღვრისპირა 
ზოლში ჯ. კეკელია გამოჰყოფს 9 განსახლების უბანს, საიდანაც 
ჩვენ საკვლევ ზონას ესადაგება – შატილი-ომალოს (ნაწილობ-
რივ) და ნაფარეული-შილდის უბნები.2 მკვლევრის დახასიათე-
ბით, შატილი-ომალოს განსახლების უბანი მაღალი მთებითაა 
შემოფარგლული და მოიცავს მდ. ასას ზემო წელს, მდინარეების 
არღუნის, ანდაქის, თუშეთისა და პირიქითა ალაზნის ხეობებს 
15 დასახლებული პუნქტით. ეროვნული შემადგენლობის მიხედ-
ვით, აქ მხოლოდ ქართველი მოსახლეობაა წარმოდგენილი. ძი-
რითადი სამეურნეო საქმიანობა მეცხოველეობაა (მეცხვარეობა). 
ნაფარეული-შილდის განსახლების უბანი მოიცავს მდ. ალაზნის 
მარცხენა ნაპირსა და კავკასიონის ქედს შორის მოქცეულ ტე-
რიტორიას. ის ყველაზე მჭიდროდაა დასახლებული. ხალხმრა-
ვლობის თვალსაზრისით, აქ წარმოდგენილია პატარა, საშუალო 
და მსხვილი დასახლებული პუნქტები.3 დღეისათვის სწორედ ამ 
უბანზეა ის 3 სოფელი, სადაც დაღესტნელი ხალხი (ავარელები) 
ცხოვრობს.

თუშეთ-დაღესტნის სასაზღვრო მონაკვეთი დაღესტნის რეს-
პუბლიკის დიდოელებით დასახლებულ წუნთის რაიონს ესა-
ზღვრება. ამ ტერიტორიაზე დღემდე გადაუჭრელია ჭანჭახოვანის 
ხეობაში ისტორიულად თუშეთის კუთვნილი სოფლების – ჭეროსა 
და ინწუხის კანონიერი კუთვნილების საკითხი. გადმოცემით, 
ეს სოფლები მე-19 საუკუნეში დაცლილა. საქართველოს ოფი-
ციალური, მოქმედი რუკებით, ჭერო და ინწუხი საქართველოს 

1	  მ. არეშიძე, საქართველო-რუსეთის საზღვარი - არსებული მდგომარეობა 
და საფრთხეები, კრებ. საქართველო-2009, ომისშემდგომი გამოწვევები 
და პერსპექტივები, თბ. 2010, გვ.40.

2	  ჯ. კეკელია. საქართველოს ტერიტორია და საზღვრები, თბ. 2006 წ, გვ.79.
3	  ჯ.კეკელია, დასახ. ნაშრომი, გვ.82.



112

სახელმწიფოდ შემადგენლობაშია. მაგრამ, რადგან საქართვე-
ლო-რუსეთის სახელმწიფო საზღვრის დელიმიტაციის პროცესი 
დასრულებული არ არის, დღეს ეს მონაკვეთი შეუთანხმებელია.1 
როგორც თ. ლეკაიძე შენიშნავს, საბჭოთა ხელისუფლების არა-
სწორმა, ხშირად მიზანმიმართული პოლიტიკის შედეგად წა-
რმოებულმა მიგრაციულმა პროცესებმა თუშეთის ტერიტორია 
მოსახლეობის გარეშე დატოვა, რამაც შექმნა მისი საზღვრისპირა 
ნაწილის დაკარგვის საფრთხე.2 

ს. მაკალათიას მიერ შედგენილ თუშეთის სოფლების ჩამო-
ნათვალში ჭერო და ინწუხი სიაში არ არის შეტანილი, თუმცა ნახ-
სენებია თუშეთიდან ლეკეთში გადამავალი გზა, რომელიც სოფ. 
დიკლოდან და ჭერო-ხუშეთით დაღესტანში ჩადის.3 როგორც 
ჩანს, იმ პერიოდისათვის აქ თუშები უკვე აღარ ცხოვრობდნენ. 
ომალოდან სოფელ შენაქოზე გამავალი 14 კილომეტრიანი სა-
მანქანო გზა დიკლოში მთავრდება. მისგან 2 კილომეტრში ძველი 
დიკლოს ნასოფლარია, საიდანაც 4-6 კილომეტრში,ძველი დიკ-
ლოს ჩრდილო-აღმოსავლეთით, ჭერო და ინწუხი მდებარეობს. 
აქედან გადასასვლელი სარმაღელის უღელტეხილზე ზღვის დო-
ნიდან 2600 მეტრზე გადის. დაღესტნის რესპუბლიკის მხრიდან 
პირველი სოფელი, ხუშეთი, ინწუხიდან დაახლოებით 3.5 კილო-
მეტრშია.4 

ინფორმაციას სადავო ტერიტორიასთან დაკავშირებით 
ვხვდებით როგორც სპეციალურ ლიტერატურაში, ასევე ბეჭდურ 
და სოციალურ მედიაში, ფოლკლორსა და ეთნოგრაფიულ ჩანაწე-
რებში.

ეთნოგრაფ ნუგზარ იდოიძის ინფორმაციით, „ჭერო და ინწუხი 
თუშეთის ტერიტორიაა, მაგრამ მე-19 საუკუნის მეორე ნახევრიდან 
იქ თუშები აღარ ცხოვრობენ. ესენი დიკლოსგან მოწყვეტილი სო-

1	  ნ.ჯალაბაძე. დასახ. ნაშრომი, გვ. 175. 
2	  ლეკაიძე, დასახ, ნაშრომი, გვ.151.
3	  ს.მაკალათია, თუშეთი, თბილისი 1933, გვ.17.
4	  მთივლიშვილი გ., როდის და როგორ მოექცა თუშეთში ჭერო და ინწუხი 

რუსეთის კონტროლქვეშ. 2018, ხელმისაწვდომია:https://mtisambebi.
ge/news/people/item/792-rodis-da-rogor-moeqza-tushetshi-chero-da-inxuxi-
rusetis-kontrolqvesh, მონახულებულია 29.11,2025.



113

ფლებია, ძალიან რთული ჩასასვლელია და, როდესაც დაღესტნე-
ლებისგან შეწუხება ხდებოდა, ჩვენმა ხალხმა იძულებით დატოვა 
ეს ტერიტორია, დიკლოში გადმოვიდა საცხოვრებლად და იქედან 
ამოიტანა ნაყოფიერების სალოცავის, მეცებას, ნიში. მიტოვებულ 
სოფლებში მოსაზღვრე ხუშეთიდან ლეკები გადმოსახლდნენ. 
ინწუხის ჭალა, სოფლიდან ქვემოთ, მთელ თუშეთში ყველაზე და-
ბალი ადგილია. იქ ისეთი ხეები ხარობს და ისეთი ხილი მოდის, 
რომელიც თუშეთში სხვაგან არსად არის. ნავენახარიც კი ჰქვია ერთ-
ერთ ადგილს; აქ, სავარაუდოდ, ვენახიც იყო. ძალიან მოსავლიანი 
მიწაა...ჭეროდან რომ გაღმა ინწუხისკენ გავდივართ,იქ კლდეში 
გაჭრილ გზაში არის გალავანი და იქ არის კარები, რომელიც ადრე 
იკეტებოდა და ეს კარები იკეტებოდა დასავლეთის მხრიდან.დაღეს-
ტნისა და საქართველოს საზღვარზე, სარმაღელის უღელტეხილზე, 
სასაზღვრო ნიშანი იყო ჩასმული. იქვე იყო ამოთხრილი სასაზღვრო 
ორმოც, სადაც ნახშირი იყო ჩაყრილი.1 მერე, როცა საზღვრის დე-
ლიმიტაციის პროცესი დაიწყო, ეს ნიშანი გაქრა, ორმომაც ჭეროსკენ 
გადმოიწია.“2

„საზღვარი ქედზე გადმოწიეს. ხევი მთლიანად წაიღეს. დიდო-
ეთი ისტორიულად შემოდიოდა საქართველოს შემადგენლობაში; 
საბჭოთა საზღვრებით, ეს ორი სოფელი საქართველოს ტერიტო-
რიაზე იყო. დღესაც ჩვენად არის აღიარებული, მაგრამ წაღებული 
აქვთ, ვერ ჩავდივართ. ჭეროში სულ ორი კაცი ცხოვრობდა, ლეკები. 
საბჭოთა დროსაც ლეკები იყვნენ მანდ შემოსულები. მაგრამ გასათ-
ვალისწინებელია ის, რომ დიდო როცა კვდებოდა, მანდ არ ასაფლა-
ვებდნენ, ურჯულოთა მიწა არისო და იქით, დაღესტანში გადაჰყა-
ვდათ მკვდარი. ჩვენი საფლავები არის ჭეროში, ხატ-სალოცავებიც 
არის. ინწუხში თუშური სახლებია და ჭეროშიც თუშური სახლებია 
ორფერდა სახურავებით. ბანიანი სახლები კი არ არის. ჭეროსა და 

1	 სამანის მოწყობისას, ორმოს ძირში დაფშვნილ ნახშირს ჩაყრიდნენ; 
თუ სამანი მოიშლებოდა – ნახშირის კვალი მაინც რჩებოდა და მიჯნის 
მიგნება ადვილი იყო.

2	 ნ. ჯალაბაძე, ქართველ მთიელთა და მათ მეზობელ კავკასიელთა 
ურთიერთობის ზოგიერთი ასპექტი საქართველოს ჩრდილო-აღმოსავლეთ 
სასაზღვრო ზოლში (ფოლკლორული მონაცემების მიხედვით), კეკ 
XIII,გვ.185. https://www.youtube.com/watch?v=Q6wZq4QynHE.



114

ინწუხის იქით ისტორიული საზღვარი თუშებსა და დიდოებს შორის 
სარმაღელის უღელტეხილი იყო ბუნებრივი საზღვარი, მაგის იქით 
უკვე დიდოელები არიან. ეგ არის, დიდოელებს ასწავლეს ვირეშმა-
კობა – ორმო ქვემოთ ამოათხრევინეს, ნახშირი ჩაყარეს და იქ არის 
საზღვარიო გაიძახიან. სოფლის თავზე კოშკები რომ არის, კესელოს 
ციხე, 2300 მეტრზეა სიმაღლით. კესი თუშურ კილოზე ყველაზე მა-
ღალს ნიშნავს “(საველე მასალა, ომალო 2024). 

შენაქოელი რესპონდენტის თქმით: „ჩემ ხსოვნაში ჭეროში 
და ინწუხში თუშები ცხოვრობდნენ, მერე ამოვიდნენ ზემოთ. მაგის 
მაღლა გადასასვლელია – სარმაღელე. სარმაღელის ქედზე მაღლა 
გალავანია, სათოფეები ჰქონდა გაკეთებული. ის იყო საზღვარი. სა-
ზღვარზე იყო კედლები გავლებული. სათოფეები დიდოელებისკენ 
ჰქონდა გაკეთებული. იმ მთის ძირში, დაბლა, ალაზანი მიდის; და 
ალაზანს რომ გახვალ, გაღმა სოფელია, ბოსლებია. ალაზნის გაღმა 
ნავენახრის ჭალას ეძახიან. ადრე ალბათ იყო ვენახები, აბა რატო 
დაუძახებდნენ ნავენახარს? თვითონ ლეკებმა მითხრეს, აქ თქვენი 
და ჩვენი საზღვარია, ორმოა დიდი, ნახშირი ყრია. ნახშირი არ 
ლპება და საზღვარია, რა. მე თვითონ ნახშირი არ მინახავს, მაგრამ 
ნიშანი ორმოზე მინახია. მაღლა იყო რკინა ჩარჭმული, საზღვრის 
ნიშნად. მერე, არეულობა რომ მოხდა, მოტეხეს და მოანგრიეს. 
რაღაც წარწერა იყო რკინაზე.წარწერა რუსული იყო. იმ არეულო-
ბის დროს ვიყავი და გამონგრეული იყო ის რკინის სადგამი, აღარ 
არის ის რკინა. მოშალეს საზღვარი, ალბათ იმიტომ, რომ წაეღოთ 
ჭერო და ინწუხის ტერიტორია; მერე ნეიტრალური გახადეს ჭერო 
და ინწუხი, იმათ კი უშვებენ, მაგრამ ჩვენ, არა. ახალ საზღვრად ასე 
დადეს. მანამდე ჩვენს ადგილებს თვითონ ვიცავდით, მორიგეობა 
დავაწესეთ, ჩვენი ცხენებით მივდიოდით“ (საველე მასალა,სოფ.შე-
ნაქო 2024).

რესპონდენტის მიერ მოტანილი ფაქტი, რომ დიდოელები 
თავიანთ მიცვალებულს ურჯულოთა მიწაზე არ ასაფლავებდნენ, 
მრავლისმთქმელია. მიცვალებულის წინაპართა მიწაზე, მამა-პაპის 
საფლავების გვერდით დაკრძალვის ტრადიცია საყოველთაო მო-
ვლენაა კავკასიელ ხალხთა ყოფაში (და არამარტო). მართალია, 



115

თანამედროვე სამყაროში მიმდინარე მასშტაბურმა მიგრაციებმა 
და გლობალიზაციის ტენდენციებმა ერთგვარად შეცვალა ტრა-
დიციული ყოფის რიგი ელემენტი, მაგრამ აღნიშნული წესი შეძ-
ლებისდაგვარად მაინც დაცულია ტრადიციულ საზოგადოებებში. 
მაგალითად, 2008 წელს, ეთნოლოგთა ჯგუფმა ანალოგიური ვითა-
რება დააფიქსირა თეთრიწყაროს რაიონის სოფელ სამღერეთში 
შიხილოდან მიგრირებულ აზერბაიჯანელებში. ისინიც თავიანთ 
მიცვალებულს სამღერეთიდან შიხილოში მიასვენებდნენ და იქ 
კრძალავდნენ. დიდოელების შემთხვევაშიც ზემოხსენებული წესი 
იმის მანიშნებელია, რომ მიწა, რომელსაც იჩემებენ, მათი მშო-
ბლიური არაა და, შესაბამისად, სადავო ტერიტორია თუშებს ეკუთ-
ვნით.

სოფელ შენაქოში მოპოვებული მასალით: „ჭერო საქართვე-
ლოსია, თუშეთისაა. რუსებმა მოიტანეს ახალი რუკა, რომელზეც 
საზღვარი გადიოდა დიკლოზე, სადაც ახლა არიან. ჩვენი წარმომა-
დგენლები ხვდებიან, ედავებიან რომ ჩვენია, ისინი ამბობენ – არა 
ჩვენიაო...ლეკი იყო, ერთი, დავუძახე, თქვენთან რომ ვინმე მოკ-
ვდება რატომ მიგყავთ დასაკრძალად დიდოში-მეთქი? –კაცო, შენ 
ხომ იცი, ჩვენი კაცი ქრისტიანულ მიწაზე როგორ შეიძლებაო? – მე 
კი ვიცი და ამათ გააგებინე მეთქი. მე ვუთხარი, ეს კაცი დაბლა სო-
ფელში დაიბადა, მანდ გაიზარდა, ცოლ–შვილით მანდ ცხოვრობს 
და მაგისი მიწა რომ იყოს, გიჟია, 15 კილომეტრი მკვდარი მხარზე 
გადებული ატაროს და იქ დაკრძალოს, აქ ვერ დაკრძალავდა-მე-
თქი? გაჩუმდნენ და გადაინაცვლეს მთის იქით, მაგრამ გამოა-
ცხადეს ნეიტრალურად ეს ზონა. 1500 ჰექტარია, რაც მაგათ აქვთ 
ჩვენი. ეგენი ჩამოდიან, ჩვენები ვერ ჩადიან და რანაირი ნეიტრა-
ლურია?! ერთი 4000 ჰექტრამდე ყადორის პერევალი სადაც არის, 
კახეთიდან რომელიც გადმოდის, მთელი ეს ფერდობები უკვე მა-
გათ ხელშია! ინწუხში და ჭეროში ბოლოს თუშები ცხოვრობდნენ 
შამილის დროს. მერე ამოსახლდნენ დიკლოში და ის ადგილები 
ავტომატურად დაიკავეს დიდოებმა. დიდოებს იქით ძალიან უჭირ-
დათ, არ ჰქონდათ სათიბი, რასაც მოთიბავდნენ ბალახს, ხომ 
იცოდნენ სულზე რამდენი სჭირდებოდათ, დანარჩენი საქონელი 



116

აქეთ მოჰყავდათ და ყიდიდნენ. მაშინ საბჭოთა კავშირი იყო, ვინ 
ეტყოდა უარს, უთხრეს თუშები მაინც მიდიან და მათ ადგილებს 
დავცხოვრდებითო, და დაიკავეს“(საველე მასალა, სოფ.შენაქო 
2024).

დიკლოელი რესპონდენტის თქმითაც: „ჭერო საქართველოსია, 
ჩვენ გვეკუთვნოდა, მაგრამ მიუდგომელია. ძალიან თავდაღმართია, 
ვირების მეტი ვერავინ ჩადის. დაბლა უნდა ჩახვიდე ალაზნისპირზე, 
მერე უნდა ახვიდე. იქა ვხნავდით, ვთესდით; რაც ითესებოდა, იმას 
იქ ხომ ვერ დატოვებდა კაცი?! დიდოები წაიღებდნენ და ისინი მო-
იხმარდნენ, რა თქმა უნდა. ზურგით ჩამოგვქონდა, აქეთ გადმოტანა 
ძალიან ძნელი იყო. თუშებმა ვერ შეძლეს ნაშრომის მოხმარება 
და გაანებეს თავი. ახლა ის ჭერო ნეიტრალურ ზონად არის გამო-
ცხადებული. მანდ თბილი ადგილია, სათიბეებია, ზამთრობით 
გადმოდიან დიდოები, თურმე, ერთი ორი კომლი ცხოვრობს ზამ-
თრობითო; ჩვენებს გადასვლა არ შეუძლიათ, საზღვარი მაგ მაღალ 
მთაზე გადის. რაც რუსეთს გამოვეყავით, იმის შემდეგ ვეღარ გადა-
დიან ჩვენები. იქ ჩვენი სალოცავებია; ერთი სალოცავი ამ გორზეა 
– ფიჭეხი და ერთიც იქით, საქონლის სალოცავი – მეცებას ეძახიან. 
პირველად რომ გამოვეყავით რუსეთს და იქ სანთლის დასანთე-
ბად გაველით, სამხედროები გამოგვყვნენ. იქიდან გვიყურებდნენ 
ისინი, თითქოს განგაში იყო, პროჟექტორებს ანათებდნენ. ახლა იმ 
გორის უკან ჩვენ არ გვიშვებენ და თვითონ კიდევ გადმოდიან. პირ-
ველ ხანებში ძალიან ანათებდნენ პროჟექტორებს იმ მაღალ მთაზე, 
ეხლა აღარ, მაგრამ უფლება აღარ გვაქვს რომ გადავიდეთ. დიდო-
ები ადრეც ცხოვრობდნენ ჭეროში და ინწუხში ცხრა თუ ათი კომლი 
ცხოვრობდა. მგონი, სტალინის დროს გადაასახლეს მანდედან. 
ეხლა ამბობენ ლეკები, და რუსებიც მაგათ ემხრობიან, ეგერ ალა-
ზანი რომ ჩამოდის, იმის აქეთ ჩვენი ადგილიაო “(საველე მასალა, 
სოფ. დიკლო 2024).

საარქივო დოკუმენტების მიხედვით, 1958-1961 წლებში იყო 
მცდელობა ცვლილებები შეეტანათ საქართველოსა და დაღესტ-
ნის საზღვრებში; ეს ემყარებოდა დაღესტნელების პრეტენზიას, 
თითქოსდა, 1945 წელს საბჭოთა ხელისუფლების მიერ მიღებული 



117

არასწორი გადაწყვეტილებების შედეგად, მათი საზღვრის მიღმა 
დარჩა სოფელი ჭერო და მიმდებარე ტერიტორია. ვ. ფ. კომარო-
ვის1 1959 წლის წერილიდან ირკვევა, რომ საქართველოს დაღეს-
ტნისათვის უნდა დაეთმო თუშეთის დაახლოებით 40 კმ2 ტერი-
ტორია, რადგან დაღესტნის ასსრ-ს ვუმადის რაიონის ხუშეთის 
სასოფლო საბჭო ტრადიციულად მომსახურეობას უწევდა სოფ. ჭე-
როს და მის ირგვლივ მდებარე სოფლებს და ხუშეთის კოლმეურ-
ნეობის ბრიგადაც სოფ. ჭეროში მდებარეობდა. დაღესტნელებმა 
საქართველოს მთავრობისგან უარი მიიღეს. სტავროპოლის მხა-
რის შსს სახელმწიფო გეოდეზიური მეთვალყურეობის განყოფი-
ლება ცდილობდა, მოლაპარაკების გზით თუშეთის ვრცელი ტე-
რიტორია დაღესტანს გადასცემოდა, ხოლო საქართველოს მხარე 
თუშეთ-დაღესტანს შორის არსებული საზღვრის უტყუარობის და-
სადგენად იყენებდა რესპუბლიკებს შორის ოფიციალურად აღი-
არებული რუკებს. საქართველოსა და რუსეთს შორის საზღვრად 
1949 წელს აღიარებულია 1894 – 1897 წლების რუსეთის იმპერიის 
ტოპოგრაფიულ რუკაზე დადგენილი საზღვარი, სადაც სადავო სო-
ფლები საქართველოს ეკუთვნის.2

თუშეთის ნაწილის გასხვისების შესახებ გადაწყვეტილება 
საბჭოთა კავშირის კომუნისტური პარტიის ცენტრალური კო-
მიტეტის მაშინდელ პირველ მდივანსა და მინისტრთა საბჭოს 
თავმჯდომარეს – ნიკიტა ხრუშჩოვს ეკუთვნოდა. თუშეთის მი-
წის სანაცვლოდ, დაღესტანი თმობდა საძოვრებს კავკასიონის 
ქედის გადაღმა ყვარლის რაიონის საპირისპიროდ; თუშეთის 
აღნიშნული ტერიტორიის შენარჩუნება კი საქართველოს კომპა-
რტიის პირველი მდივნის, ვასილ მჟავანაძის სახელს უკავშირ-
დება. ვ.მჟავანაძის ქალიშვილი იგონებს: „1957 წელს რასულ 
გამზატოვი ხრუშჩოვს შეხვდა და იმ მოტივით, რომ დაღესტანში 
თითქოს საძოვრების ნაკლებობა იყო, ადგილობრივი მეცხოვე-

1	 სტავროპოლის მხარის შინაგან საქმეთა სამმართველოს სახელმწიფო 
გეოდეზიური მეთვალყურეობის განყოფილების უფროსი. 

2	 ლეკაიძე თ., თუშეთის საზოგადოებრივ-პოლიტიკური, სოციალურ-
ეკონომიკური და კულტურული მდგომარეობა XX საუკუნის 20-80-იან 
წლებში, სადოქტორო დისერტაცია, თბილისი 2024, გვ 141.



118

ლეებისთვის თუშეთის ნაკლებად დასახლებული  სოფლების გა-
დაცემა „სთხოვა“. ხრუშჩოვმა მამას დაურეკა და ცნობილი პოეტის 
„უწყინარი ჩანაფიქრის“ აღსრულება მოსთხოვა. მამაჩემი, ხრუშ-
ჩოვს ვითარების შესწავლას დაჰპირდა, თუმცა კარგად მიხვდა, რაც 
ხდებოდა და თუშეთში დაუყონებლივ გაემგზავრა. ამ „ექსპედი-
ციის“ მონაწილეები ჯავახიშვილი და ინაურიც იყვნენ.1 ჩემთვის 
ასევე ცნობილია, რომ დელეგაცია, თუშეთში უგზოობის გამო, 
ახმეტიდან ცხენებით გადავიდა. მამაჩემი მერე იხსენებდა, რომ 
თუშეთის სახით, საოცრება ნახა, თუმცა ეს რეგიონი ნაკლებად და-
სახლებული იყო… რაღაც უნდა ეღონათ… თუშეთი რომ არ დაკარ-
გულიყო, სწრაფი მოქმედება იყო საჭირო და აუცილებელი ზომე-
ბის მიღებაც დაიგეგმა. რამდენიმე დღეში, თუშეთის სოფლებში 
გენერატორები ჩაიტანეს და სახლებთან ერთად, კოშკებიც კი გაა-
ნათეს. ამით იმიტაცია შეიქმნა, რომ თუშეთი არც ისე დაუსახლე-
ბელი იყო, როგორც დაღესტნელმა პოეტმა აღწერა…ამ ხრიკიდან 
დიდი დრო არ იყო გასული, რომ მამამ ხრუშჩოვს დაურეკა და 
თუშეთის სოფლების „მჭიდრო“ დასახლებების შესახებ უამბო… 
ამის შემდეგ, რუსებმა თუშეთის თავზე, ღამით ორჯერ გადააფ-
რინეს თვითმფრინავი, გადაამოწმეს, რამდენად განათებული და 
დასახლებული იყო საქართველოს ეს ულამაზესი რეგიონი. აი, ასე 
დარჩა თუშეთი საქართველოს შემადგენლობაში.“2 ამ ყოველივეს 
მოჰყვა მთავრობის დადგენილება თუშეთში კოლმეურნეობის აღ-
დგენის შესახებ, რათა საკავშირო ხელისუფლებისთვის დაემტკი-
ცებინათ, თუშეთი არ დაცლილა, იქ ცხოვრება გრძელდებაო.“3 
მართალია, საქართველოს მაშინდელმა მთავრობამ თუშეთის 
ნაწილი გასხვისებას გადაარჩინა, მაგრამ, სამწუხაროდ, ამ ტერი-
ტორიების იგვლივ საკითხი დღემდე ღიად რჩება. 

ამბავს, თუ როგორ გადაარჩინა თუშეთი დაღესტანთან მი-

1	 გივი ჯავახიშვილი — მინისტრთა საბჭოს თავმჯდომარე; ალექსი ინაური–
სახელმწიფო უშიშროების კომიტეტის თავმჯდომარე. 

2	 . ლონდარიძე შ., როგორ გადაარჩინა ვასილ მჟავანაძემ თუშეთი რუსეთთან 
მიერთებას? – ინტერვიუ მჟავანაძის შვილთან,მედიაჰოლდინგი „კვირა“ 
2023, ხელმისაწვდომია:https://kvira.ge/871520

3	 გამცემლიძე დ., საქართველო-დაღესტნის საზღვარზე ვითარება იძაბება, 
1998: ხელმისაწვდომია: https://experti.ge



119

ერთებას ვასილ მჟავანაძემ და როგორ დააყენეს გენერატორები 
თუშეთის სოფლებში, ხშირად მოისმენთ დღეს თუში მთხრობლე-
ბისგანაც. 

მჟავანაძის სახელთან არის დაკავშირებული თუშეთში ხე-
ტყის უკონტროლო ჭრის შეჩერებაც, რასაც დაღესტნის მხარე 
ინტენსიურად ახორციელებდა წლების განმავლობაში: „აი, ზევით 
რაც ფერდობებია, სულ მჟავანაძის გადარჩენილია; რესპუბლიკათა-
შორის ხელშეკრულება იყო, რომ გაჰქონდათ ტყე დაღესტანში. სამი 
ბრიგადა მუშაობდა, ერთი ჭრიდა, მეორე მაღლიდან დააცურებდა, 
მესამე წყალში ყრიდა და გაუშვებდა. კონტროლი არ იყო! დაუშვათ, 
უნდა მოეჭრათ ათასი ხე, ჭრიდნენ ორიათასს.1964 წელს მჟავანაძე 
ამოვიდა. იკითხა ეს ტყე ვინ გააშენაო, არავინ, თავისით ამოვიდა 
და ცოტა ხანში აღარ გვექნება, ნახეთ როგორ შეთხელდაო – უპასუ-
ხეს– დაღესტანს მიაქვს სულო. მე არ ვიცოდი ამხელა სიმდიდრის 
პატრონი თუ ვიყავით, მე წავალ და ერთი კვირის შემდეგ მანდ კაცი 
აღარ იქნებაო. დრო მოვა, აქ სამანქანო გზაც შემოვა და ამ ტყეს ჩვე-
ნივე ხალხი მოიხმარსო.აღარც ამოსულან, წავიდა სამივე ბრიგადა.“ 
(საველე მასალა შენაქო, 2024).

1983 წელს, ჭეროსა და ინწუხში თუშების დაბრუნების მიზ-
ნით, რუსულ მხარესთან მიმდინარეობდა მოლაპარაკება; თუშე-
თის საბჭოთა მეურნეობის მაშინდელი დირექტორის, ტ. იჭირა-
ულის ინიციატივით ზაფხულში გაგზავნეს მწყემსები საქონლით. 
„მთელი სეზონი იქ იყვნენ. ლეკები მაშინაც ცხოვრობდნენ, ჩვენ 
სოფლებს სასოფლო-სამეურნეო დანიშნულებით იყენებდნენ. 
თუშებსა და ლეკებს კონფლიქტი არ ჰქონიათ, მაგრამ ძალიან 
რთულია იქ ცხოვრება. ისეთი საცალფეხო ბილიკებია, ხურჯინაკი-
დებულ ცხენს ჩასვლა უჭირს. ჩვენი მწყემსები არ დარჩნენ და უკან 
დაბრუნდნენ“.1

სადავო სასაზღვრო ზოლზე 1993-1995 წლებში მორიგეობით 
პატრულირებდნენ რუსი და ქართველი მესაზღვრეები, თუმცა 
1996 წლიდან ქართული მხარე აქტიურად აღარ იყო ჩართული. ამ 
მონაკვეთთან დაკავშირებულ საკითხებზე საუბარია დ. გამცემლი-

1	  https://www.youtube.com/watch?v=Q6wZq4QynHE .



120

ძის 1998 წლის პუბლიკაციაში; ავტორი აღნიშნავს, რომ დავის ობი-
ექტია დაღესტან-საქართველოს საზღვარზე მდებარე მთა დიკლო; 
უფრო სწორად, სადავოა, რომელ ხეობაზე გაივლის საზღვარი, რის 
შედეგადაც, საქართველო შეინარჩუნებს ან დაკარგავს რამდენიმე 
ათეულ კვადრატულ კილომეტრს. ნათქვამია, რომ ქართველი მე-
საზღვრეების ადგილზე ყოფნის მიუხედავად, „თუშეთში დაღე-
სტნელები...სულ უფრო თავხედურად და გამომწვევად იქცევიან: 
იჭრებიან დაცარიელებულ ქართულ სოფლებში, იკავებენ სახლებს, 
გადმოჰყავთ საქონელი და თქვენ წარმოიდგინეთ, სკოლებსაც კი 
ხსნიან - რუსეთის განათლების სამინისტროს დაქვემდებარებაში. 
ეს უკვე, ფაქტობრივად, ტერიტორიის ანექსიად შეიძლება ჩაითვა-
ლოს.“ პუბლიკაციის ავტორი წერს, რომ დაღესტნელები (დიდო-
ელები) სარგებლობდნენ თუშეთში მოსახლეობის უკიდურესად 
შემცირებით; ვითარებას ხელს უწყობდა ისიც, რომ რუსეთ-საქა-
რთველოს საზღვრის დელიმიტაციისა და დემარკაციის ორმხრივ 
კომისიას მუშაობა ჯერ არ ჰქონდა დასრულებული. წერილში გა-
მოთქმულია ვარაუდი, რომ რუსეთი შეეცდება დააკმაყოფილოს 
დაღესტნელთა ამბიცია საქართველოს ტერიტორიის ხარჯზე და, 
თუ მიგრაციული პროცესები არ შეჩერდა, საქართველო ამ მხარეს 
ადრე თუ გვიან დაკარგავს; ასევე ავტორი ახსენებს ე.წ. მოსკოვის 
ცნობილ «კრაზანათა ბუდეში» (მიკლუხო-მაკლაის სახელობის 
ეთნოგრაფიის ინსტიტუტში) უკვე დამუშავებულ და ჩუმ-ჩუმად 
შემოპარებულ «ახალ თემას» - წოვა-თუშების არაქართული და 
ჩეჩნური წარმოშობის შესახებ და შიშობს, ის საქართველოს დამა-
ნგრეველ კიდევ ერთ ნაღმად არ იქცეს. იგი ვარაუდობს, რომ რუსი 
მესაზღვრეების ინტერესებში შედიოდა აგრეთვე «თუშური სეპარა-
ტიზმის» გაღვივების და „ეთნოგრაფიული დივერსიის“ მოწყობის 
შესაძლებლობის გამორკვევაც.1 აღნიშნულ წერილში სოფლები 
დასახელებული არაა, მაგრამ რეალურად საუბარია ჭეროსა და 
ინწუხზე. რაც შეეხება ამ სოფლებში რუსეთის განათლების სამი-
ნისტროს დაქვემდებარებული სკოლების გახსნას, ამ ინფორმა-
ციის სანდოობა საეჭვოა. 

1	 გამცემლიძე დ., დასახ. ნაშრომი. 



121

ზემოხსენებულ სოფლებზეა საუბარი ა. ასლანიშვილის 1998 
წლის პუბლიკაციაშიც: „დაღესტნის საზღვართან, აქეთ, ჩვენს მხა-
რეს, ორი სოფელი: ჭერო და ინწუხი დიდოელებით (ცეზებით) 
არის დასახლებული. პატარა სოფლებია, ორივეში სულ 7 კომლი 
ცხოვრობს, 35-40 სული, ოღონდ, თუშებივით სეზონურად კი არა, 
ფეხმოუცვლელად. ეს ადგილი საბჭოთა არმიის გენერალური შტა-
ბის 80-იანი წლების რუკაზეც საქართველოს ტერიტორიად არის 
აღნუსხული, ოღონდ სოფლები დაფიქსირებულია, როგორც არა-
საცხოვრებელი. იქვე ახლოს კლდეზე 1920 წელს ჩაჭედებული ნიშ-
ნულიც არის, აქ საქართველოს საზღვარიაო. 1952 წლამდე ამ სო-
ფლებში დიკლოს კოლმეურნეობას ედგა საქონელი, ზაფხულობით 
დიდოელები უვლიდნენ. დიკლოს კოლმეურნეობა ქვემო ალვანმა 
ჩაყლაპა და იქაურობა მიაგდეს თუშებმა. დიდოელები კი მომძლა-
ვრდნენ და აი, ეს საქართველოს ტერიტორია და საზღვარი დღეს 
სადაოდ არის ქცეული.“1 

პუბლიკაციიდან ვიგებთ, რომ ა.ასლანიშვილის თუშეთში 
ყოფნის დროს, მოსახლეობის ლოკალური აღწერა მიმდინარე-
ობდა. საქართველოში მოსახლეობის საყოველთაო აღწერა უნდა 
ჩატარებულიყო 1999 წლის იანვარში, მაგრამ ქვეყნის მაღალმ-
თიან და მიუდგომელ დასახლებებში კანონმდებლობით დასა-
შვები იყო საყოველთაო აღწერამდე, პროცედურისთვის შესაბა-
მის სეზონზე, მოსახლეობის წინასწარი ლოკალური აღწერა; ასე 
იყო ომალოს თემის საკრებულოშიც, სადაც 10 სოფელი შედიოდა. 
საორჭოფო ვითარების გამო, სააღმწერო კომისიას თავი შეუკავე-
ბია ჭერო-ინწუხში შესვლაზე. ა.ასლანიშვილი წერს: „მართალია, 
თუშეთის ბევრი სოფელივით, როგორც нежилой (დაუსახლე-
ბელი), ესენიც არ არის შეტანილი ომალოს თემის საკრებულოს 
ოფიციალურად რეგისტრირებულ სოფელთა ნუსხაში, მაგრამ 
ჭერო-ინწუხი, ყველას ჯიბრზე, სწორედ რომ жилой (დასახელე-
ბული), სოფლებია და ბატონ თეიმურაზ ბერიძეს (სტატისტიკის 
სახელმწიფო დეპარტამენტის მაშინდელი თავმჯდომარე – ნ.ჯ.) 

1	 ასლანიშვილი ა., თუშეთი მეტია, ვიდრე ცხვარი და დოლარი,გაზ. 
საქართველოს რესპუბლიკა ¹252, თბილისი 1998,გვ.6.



122

დაუცადეს და რაკი წინდაწინვე იცოდნენ, უნდა ჩასულიყო, იმ სო-
ფლების ხელისუფლების წარმომადგენელი, დიდოელი მაქსუმა 
დაახვედრეს, რომელსაც ცხენით ომალომდე მთელი დღე ევლო 
კლდე-ღრეში (ჭერო-ინწუხამდე რაიმე გზის ნასახიც არ არის, სა-
ცალფეხო ბილიკის გარდა). ყოჩაღმა მაქსუმამ თავისი პირადო-
ბის მოწმობა (უმაღლეს დონეზე დამზადებული, ფერადსურათჩა-
კრული) დააძრო, სადაც დაღესტნის ხელისუფლების სახელით 
გაცხადებული იყო, მაქსუმ ესა და ეს რსფსრ დაღესტნის ასსრ ხუ-
შეთის თემის საკრებულოს სოფლების - ჭეროსა და ინწუხის ად-
მინისტრაციის ხელმძღვანელიაო. მაქსუმასთან დავას რა აზრი 
ჰქონდა! – მე, კი ბატონოო...მაგრამ ,,ზევით” გაარკვიეთ ეგ ამბავი, 
მანამდე კი აღწერაზე ნუ მოხვალთ, ემანდ ხალხი არ ამიბუნტოთო, 
- იბოდიშებდა და თან იკოხებოდა, - ეტო ნაშა ზემლიაო. ბატონმა 
თეიმურაზმა ყველაზე ოპტიმალურ გამოსავალს მიაგნო და ასეც 
გადაწყდა“ თვითონ მაქსუმა მამასახლისი ამოიწერდა ამ სოფლე-
ბის მცხოვრებთა გვარ-სახელს, დაბადების თარიღებს და შინამე-
ურნეობის წევრთა საქმიანობას და ომალოში აგროტურისტული 
ფირმა“ თუშეთის“ დირექტორს – სერგო სულაკაურს ჩააბარებდა.1 

2003 წელს ქართველ და რუს მესაზღვრეებს შორის 
გაიმართა სასაზღვრო წარმომადგენლობითი შეხვედრა; შედგა 
შეთანხმება, რომლის მიხედვითაც ჭეროსა და ინწუხის მიმდებარე 
ტერიტორიების დაცვა უნდა მომხდარიყო ერთობლივად, 
ქართველი და რუსი მესაზღვრეების მიერ, 10-10 დღიანი 
მონაცვლეობით.

მთხრობლის თქმით: „2003-მდე ვაკონტროლებდით ჭეროს და 
ინწუხის ტერიტორიას, ორიათას სამის შემდეგ რუსები ჩადგნენ. 
დიდოელებს ჭეროს დაბლა ამოუთხრიათ და იქ ჩაუყრიათ ნახშირი 
საზღვრად, ანუ, გადმოიტანეს საზღვარი“ (საველე მასალა, ომალო 
2024). 

2006 წელს ქართველ და რუს მესაზღვრეებს შორის მოხდა 
ინციდენტი, რის შემდეგაც ხელისუფლებამ მიიღო გადაწყვეტი-

1	  იქვე.



123

ლება, რომ იქ პატრულირება აღარ განეხორციელებინა.1 „ვარდების 
რევოლუციის“ შემდეგ, თუშეთში, დიკლოს მთის მიმდებარე ტერი-
ტორიაზე რუსეთმა ფაქტობრივად თვითნებურად 3 კმ-ით გადმო-
წია საზღვარი და მიიტაცა 24 კვ.კმ.2. 

2005 წელს  დაღესტნის რესპუბლიკაში გამომავალ 
რუსულენოვან ყოველკვირეულ სოციალურ-პოლიტიკურ გაზეთ   
„ჩერნოვიკში“ დაიბეჭდა ჟურნალისტ მ. შახბანოვის სტატია  –
„ძველი ხუშეთის ახალი პრობლემები”(Новые проблемы старого 
Хушета). ავტორის შეფასებით, საქმე ეხება   ხუშეთელებისთვის 
ერთ-ერთ ყველაზე მწვავე პრობლემას, რომლის წინაშეც ისინი 
სსრკ-ს დაშლის შემდეგ აღმოჩნდნენ და რის შესახებაც სოფელ 
ხუშეთის მთელი ჯამაათის სახელით გამოქვეყნდა წერილი 
რესპუბლიკურ გაზეთ „Хиакъикъат“-ში. მ.შახბანოვი წერს,  რომ  
მიწების ნაწილი, რომლებიც უხსოვარი დროიდან ხუშეთელებსა 
და მათ წინაპრებს ეკუთვნოდა, საბჭოთა პერიოდში გავლებული 
საზღვრების წყალობით, საქართველოს შემადგენლობაში დარჩა 
(половина земель, испокон веков принадлежавших им и их предкам, 
согласно границам, проведённым в советское время, остаётся в 
составе Грузии). ავტორი აღნიშნავს, რომ ხუშეთის თემი, მთავარი 
სოფლის გარდა, მოიცავს ამ მიწებზე არსებულ რამდენიმე 
დასახლებას; აქ გავრცელებულია დასახლების ხუტორული სისტემა 
და  ხუტორები ერთმანეთისგან მოშორებითაა განლაგებული. ამ 
დასახლებებიდან ორი - ჭერო და ინწუხი (იბცოხი) - მთლიანად, 
ხოლო კივონი* (კიონი) ნაწილობრივ, დღეს  საქართველოს ახალი 
საზღვრების ფარგლებშია მოქცეული. ჭეროში სახლობს 4 კომლი, 
ინწუხში 7, ხოლო კივონში  რამდენიმე ოჯახი. ხუშეთელები ამ 
მიწებს თავიანთ საკუთრებად აცხადებენ და  მათი მოთხოვნის 
სამართლიანობას ყველა წყარო და მონაცემი ადასტურებს. 
შახბანოვს მაგალითად მოჰყავს გერმანელი ალპინისტისა და 
გეოგრაფის გოტფრიდ მერცბახერის (რომელმაც ეს ადგილები 

1	  ა.კვახაძე, დასახ. ნაშრომი.
2	 არეშიძე მ., დასახ. ნაშრომი, გვ:41.*ამ უკანასკნელს ჩემთვის 

ხელმისაწვდომ ქართულ ლიტერატურასა და სათანადო მასალებში არ 
შევხვედრივარ.



124

1892 წელს მოინახულა) სამეცნიერო ნაშრომი,  სადაც იგი 
საუბრობს ჭეროში მცხოვრები ავარების შესახებ, ხოლო ავარიისა 
და თუშეთის საზღვარი დაფიქსირებული აქვს ხუშეთის სოფელ 
ჭეროსა  და თუშეთის სოფელ დიკლოს შორის; პუბლიკაციის 
ავტორის აზრით, ამ მიწების დაღესტნელებისადმი კუთვნილებას   
ადასტურებს თუშების სასაზღვრო ციხე-სიმაგრის,  ძველი 
გალავნის, არსებობაც. ეს ციხე და მის გარშემო რამდენიმე ნაგებობა 
მთის ქედზე, ავარიისა და თუშეთის   დამაკავშირებელ ერთადერთ 
ბილიკთან მდებარეობს,   ქართულ დიკლოსა და ავარულ ჭეროს 
შორის;  ციხე-სიმაგრე ძველი გალავანი ქართველთა ეთნიკურ 
ჯგუფს ავარიის  ნუცალებისა და  უნკრატლების თავდასხმებისგან 
იცავდა;    ციხეებს კი სწორედ მიწებს შორის საზღვარზე აგებენ 
და არა შუაში და, შესაბამისად, ეს ციხეც დაღესტანსა და თუშეთს 
შორის „სასაზღვრო სამანს“ წარმოადგენს. ავტორი აღნიშნავს, 
რომ თუმცა დღეს ამ ტერიტორიაზე  მხოლოდ 100-მდე ადამიანი 
ცხოვრობს, უხსოვარი დროიდან ამ მიწებზე ხუშეთელები  თავიანთი 
ცხვრის ფარებს აძოვებდნენ, რაც მათი ერთადერთი საარსებო 
წყარო იყო. ორად გაყოფილი ხუშეთის თემის  საუკეთესო მიწები 
და ტყეები ამჟამად საქართველოს მხარესაა მოქცეული, ხოლო 
რუსეთის მხარეს თემის ცენტრი და... შიშველი კლდეებია. ამიტომ, 
გზების არარსებობისა და ცივილიზაციის ყველა სხვა სიკეთის 
არქონასთან ერთად, სოფლის მოსახლეობა მეურნეობისთვის     
აუცილებელი მიწის გარეშე არის დარჩენილი. 1

ეს წერილი, როგორც ითქვა, 2005 წელს არის დაწერილი, 
ანუ იმ პერიოდში, როდესაც ჭეროსა და ინწუხის მიმდებარე 
ტერიტორიებზე  ჯერ კიდევ ჩვენი მესაზღვრეები პატრუ
ლირებდნენ და რუსეთის მიერ საზღვარი თვითნებურად აქეთ 
ჯერ არ იყო გადმოწეული.  წერილის ტექსტში საყურადღებოა   
ფრაზა – „половина земель, испокон веков принадлежавших им и их 
предкам (ანუ დიდოელების ნ.ჯ.), согласно границам, проведённым 
в советское время, остаётся в составе Грузии“;  ქართული 

1	 Шахбанов М., Новые проблемы старого Хушета, გაზეთი, Черновик, 2005-
06-10 №22.



125

მიწების ოდითგანვე დიდოელების კუთვნილებად გამოცხადება 
— ისტორიის გაყალბების  დეკლარირებული მცდელობაა; ხოლო  
მომდევნო ფრაზიდან საპირისპირო შინაარსი  გამოგვაქვს: 
გამოდის, რომ   უხსოვარი დროიდან  ხუშეთელების კუთვნილი 
მიწა, საბჭოთა კავშირის დროს გავლებული საზღვრების მი
ხედვით, საქართველოს შემადგენლობაში რჩება. მიწა ვერ 
დარჩება ქვეყნის შემადგენლობაში, თუ ის იქ არასდროს ყოფილა. 
თუ მიწა დარჩა საქართველოს შემადგენლობაში, ე.ი.  მანამდეც 
საქართველოსი ყოფილა. ავტორს უპრიანი იყო  ეხმარა „მიწა 
აღმოჩნდა“ (земля оказалась), რაც ლოგიკურად გაამართლებდა 
საბჭოთა პერიოდში საზღვრების არაობიექტურად გავლების გამო 
საქართველოს სასარგებლოდ დაღესტნელთა ტერიტორიების 
დაკარგვის  მისეულ ვერსიას.

მსგავსი ალოგიკური მტკიცებულებებს ვხვდებით შ. ხაფი
ზოვისა და ს. გალბაცევის 2017 წლს  მონოგრაფიაში - ავარების 
ისტორიისა და ეთნოგრაფიისათვის.  წიგნში წარმოდგენილია  
თუშეთის ისტორიული რეგიონის დასახლებების სია (საქარ
თველოს სსრ-სა და დაღესტნის ასსრ-ს შორის ადმინისტრაციული 
საზღვრის მიხედვით) და მათი ეთნიკური შემადგენლობა 
(ქართული დასახლებებისთვის 2002 წლის საყოველთაო აღწერის,  
ხოლო ავარული დასახლებებისთვის 2008 წლის ავტორ(ებ)ის 
საველე მონაცემების მიხედვით). თუშურ სოფლებში მოსახლეობა 
თითქმის 100 პროცენტით ქართულია, ჭერო, ინწუხი და კივონი 
მხოლოდ ავარებითაა დასახლებული. მონოგრაფიის ერთ-
ერთ თავში  ნაჩვენებია მოსახლეობის რაოდენობა  ავარებით 
დასახლებულ  სოფლებში: ჭეროში – 5 კომლი, სულ 15 სული, 
ინწუხში – 4 ოჯახი, სულ 9 სული,  ხოლო კივონში –7 ოჯახი, რო
მელთა საერთო რაოდენობა 16 სულს შეადგენს. ავტორები 
ხუშეთის თემის აღნიშნული სოფლების  სახელების ეტიმოლოგიას 
იკვლევენ: ჭერო ავარულად чIер – „მოხალულ მარცვალს“ 
ნიშნავს, შესაძლოა, შვრიის ფაფისთვის ნახევარფაბრიკატის 
მნიშვნელობით;  ხოლო  ავარული  ინწუხის (Инцухъ) შესატყვისია 
– „წყაროსთან“;   ტოპონიმ კივონის ეტიმოლოგია გაურკვეველია.



126

ქართველი სპეციალისტების   განმარტებით, „ჭერო არის 
ქართული სასაზღვრო ტერმინი და ნიშნავს ადგილის დაჭერას. 
ასეთი ტერმინი თუშეთის მეორე მხარესაც გვხვდება, ჩეჩნეთის 
გადასასვლელთან. იქ სოფელი არაა, მაგრამ იქ ტრადიციულად 
სასაზღვრო საგუშაგო იყო; ის ამ თებულოს გადმოსასვლელს 
აკონტროლებდა და იჭერდა, და იმიტომ ჰქვია ჭერო. ჭერეხია 
ინწუხიდან ხუშეთისაკენ საზამთრო გადასასვლელი; იქაც სასაზღვრო 
საგუშაგოა, გადმოხურულ კლდესთან არის, ანუ ჭერ-ეხი (ეხი=კლდე)... 
ინწუხი იშიფრება, როგორც საწუხარი ადგილი, ეს არის მოწყვეტილი  
ადგილი დიკლოსგან, სადაც ძალიან რთული ჩასასვლელია.“1

თუ ‘ჭეროს’ ეტიმოლოგიის დაღესტნურ ვერსიას გავიზიარებთ, 
მაშინ ჩნდება კითხვა, რატომ უნდა დაერქმიათ ჩეჩნეთის 
საზღვართან არსებული საგუშაგოსთვის  დაღესტნური სახელი 
‘ჭერო’, რომელიც შვრიის ფაფისთვის  მომზადებულ „მოხალულ 
მარცვალს“ აღნიშნავს. ამ საკითხის შესახებ საინტერესო მასალას 
გვაწვდის მთხრობელი: 

„დაღესტანში რაღაც პრობლემა მოგვიხდა, ცხენები მოიპარეს 
და იქ გადავედი. დიდოელები მიხსნიან, რომ „ჭეროო“ – ეს დი
დოური სიტყვა არისო. ჩვენგან  მოდის „ჭეროო“. ანუ იმათთთან უკვე 
ნამუშევრები იყვნენ რუსები. შეუძლებელი იყო რომ იმათ ეს ინფორ
მაცია ჰქონოდათ. იქ რუსების მხრიდან სასაზღრო კომისიამ რომ 
წარადგინა ეს ცნობები, იქ მიაწოდეს დაღესტნელებს, რომელთაც 
არც კი მიუწვდებოდათ ხელი არანაირად! ისინი მიხსნიან, რომ ეს 
დაღესტნური სიტყვაო!“(საველე მასალა, ომალო,2024).

 ზემოხსენებულ ნაშრომში აღნიშნულია: „რუსეთის იმპერიის 
კავკასიის  მეფისნაცვლის მიწის მოწყობის  კომისიამ, რომელიც 
ამ საკითხს იძიებდა, დაასკვნა,  რომ მიწათმომწყობმა  ჭეროს 
მიდამო და მთა ჰაი, ადრე ხუშეთელების უპირობო საკუთრებას 
რომ წარმოადგენდა,  სარგებლობაში გადასცა დიკლოელებსა და 
შენაქოელებს.“   ამას კი  სრულიად ალოგიკური  მტკიცებულება 
მოსდევს, რომ  შესაბამისად, დავა ხუშეთელი ავარელების 
სასარგებლოდ გადაწყდა, რომელთაც ამ ტერიტორიაზე ფერმები 

1	  https://www.youtube.com/watch?v=Q6wZq4QynHE.



127

ჰქონდათ, თუმცა მოგვიანებით ისინი მაინც აღმოჩნდნენ ჯერ 
საქართველოს სსრ-ის, ხოლო შემდეგ — დამოუკიდებელი 
საქართველოს შემადგენლობაში.1 ამ მონაკვეთში კიდევ ერთხელ 
ირღვევა მკვლევართა ლოგიკური მსჯელობის ხაზი: ჭერო და 
ინწუხი დასაბამიდან ხუშეთელების იყო—დავის შედეგად 
გადაეცა სარგებლობაში დიკლოელებსა და შენაქოელებს—
დავა ხუშეთელი ავარების სასარგებლოდ გადაწყდა — მიწები 
საბოლოოდ საქართველოს შემადგენლობაში აღმოჩნდა.

 ავტორების თქმით,  საერთო ჯამში, ამ სადავო 
ტერიტორიაზე 2 600 ჰექტარი საძოვარი და სათიბი სავარგულია, 
ასევე რამდენიმე ჰექტარი სახნავი მიწა. ამ ტერიტორიას 
ხუშეთელები აქტიურად იყენებდნენ სსრკ-ის დაშლამდე, 
თუშებთან რაიმე სახის  კონფლიქტის გარეშე. უბრალოდ, იმ 
დროის ადმინისტრაციული საზღვარი საქართველოს სსრ-სა და 
დაღესტნის ასსრ-ს შორის გავლებული იყო ტოპოგრაფიული 
რუკის საფუძველზე, რეალური სივრცითი ვითარების 
გაუთვალისწინებლად. თუ საბჭოთა პერიოდში ეს გარემოება 
სირთულეებს არ იწვევდა, დღესდღეობით ის სახელმწიფოებს 
შორის დავის საგნად იქცა. სსრკ-ს დაშლის შემდეგ, საზღვრების 
არსებობის მიუხედავად, მოსახლეობას დაღესტნის დანარჩენ 
ნაწილთან ჰქონდა კომუნიკაცია, მაგრამ, 2003 წლის 7 მარტს 
სასაზღვრო კონტროლის გამკაცრების შემდეგ, ეს კონტაქტები 
თითქმის მთლიანად შეწყდა. ამან დამატებითი სირთულეები 
შეუქმნა  ფერმებში მცხოვრებ ავარებს, რადგან მათგან ხუშეთის 
პირველ, მეტ-ნაკლებად დიდ დასახლებამდე რამდენიმე საათის 
სავალია სახიფათო ბილიკებით, ხოლო იქიდან აღვალის 
რეგიონულ ცენტრამდე - კიდევ 96 კმ. 2   

1	 Поземельная комиссия кавказского наместничества Российской империи, 
расследовавшая этот вопрос, пришла к выводу, что «урочище Черо и гора 
Хай, раньше принадлежавшие, хушетинцам составлявшие бесспорную 
собственность их, землемер отдал в использование жителям Дикло и 
Шенако».  Соответственно спор был решен в пользу хушетских аварцев, 
имевших в этой местности хутора, однако позднее они все же оказались в 
составе Грузинской ССР, а позже - независимой Грузии.

2	 Хапизов Ш.М., Галбацев С.М. К ИСТОРИИ И ЭТНОГРАФИИ АВАРЦЕВ 



128

როგორც ზემოთ ითქვა, „ვარდების რევოლუციის“ შემდეგ, 
რუსეთმა თვითნებურად გადმოსწია საზღვარი და ჭერო და 
ინწუხი რუსეთის კონტროლირებად ტერიტორიაზე მოექცა; 
ამდენად, ამ სოფლების მოსახლეობის მოძრაობა დაღესტნის 
მხარეს, არანაირად შეზღუდული არ ყოფილა და არც დაღესტნურ 
სამყაროსთან კონტაქტების გაწყვეტის პირობა არ არსებულა, 
მით უმეტეს იმ დროისთვის (2017 წ.), როდესაც ეს წიგნი გამოიცა. 
მსგავს პუბლიკაციებსა ან ნაშრომებში გამიზნულად თუ უნებლიედ 
ისტორიული თუ რეალური ფაქტების დამახინჯება მესამე 
ძალას ხელსაყრელ საფუძველს უქმნის თავისი გეოპოლიტიკური 
გეგმების განხორცილებისთვის. 

დღეს საქართველოს სასაზღვრო პოლიციის საგუშაგო, რო-
მელიც ზამთარშიც ფუნქციონირებს, სოფელ დიკლოშია. რუსულ 
მხარეს სასაზღვრო საგუშაგო სარმაღელის უღელტეხილზე აქვს 
მოწყობილი. ჭეროსა და ინწუხში რუსი მესაზღვრეების პატრუ-
ლირება არ შეინიშნება. აქ რუსი სამხედროები დაღესტნელებს 
საშვის გარეშე არ უშვებენ. ჩვენი მესაზღვრეები კი რუსეთის 
მხრიდან შესაძლო პროვოკაციული ქმედებების თავიდან აცილე-
ბის მიზნით, საქართველოს მოქალაქეებს ძველი დიკლოს იქით 
საერთოდ არ ატარებენ;  მაგალითად,  2017 წელს   საქართველოს 
სასაზღვრო პოლიციამ უარი უთხრა ტურისტს ჭეროსა და ინწუხში 
ლაშქრობაზე.  სამწუხაროდ, საკითხი კვლავაც  ღია და გადაუჭრე-
ლია. 

ემპირიული მასალა, საისტორიო წყაროები და სამეცნიერო 
ლიტერატურა  საშუალებას იძლევა  დაბეჯითებით ვილაპარაკოთ 
ამ სოფლების  საქართველოსადმი  კუთვნილებაზე, მით უფრო 
როდესაც რუსეთის იმპერიისდროინდელი და საბჭოთა პერიოდის 
კარტოგრაფიული მონაცემები ამას დოკუმენტურად ასაბუთებს.1

 

(исследования и материалы), Махачкала 2017,გვ..33-34
1	 საბჭოთა პერიოდის ტოპოგრაფიული რუკების ნახვა შესაძლებელია:  

https://za7gorami.ru/img/karty-gruzii/topo-karta-gruzii-13.html; https://
za7gorami.ru/img/karty-gruzii/karta-tushetii-gruziya.html.



129

2.  ყვარლის რაიონის ხუნძები, ავარეთ-კახეთის გზა

როგორც ზემოთ უკვე ითქვა, ყვარლის რაიონში დაღესტნე-
ლების კომპაქტური დასახლებებიდან არ მომდინარეობს არც სე-
პარატიზმის და არც ირედენტიზმის საფრთხე, თუმცა არ არის გა-
მორიცხული, რომ მესამე ძალამ, საჭიროების შემთხვევაში, ისინი 
თავისი პოლიტიკური ინტერესებისთვის გამოიყენოს. ქართველთა 
და დაღესტნელთა ურთიერთობის ასპარეზზე მსგავსი პრაქტიკა 
უკვე არსებობდა საბჭოთა კავშირის დროს 1930-იან, 1950-60-ია-
ნ,1990-იან წლებში, რაც საბჭოთა სისტემის დაშლის შემდეგაც ში-
გადაშიგ იჩენდა თავს. 

 „ზვიად გამსახურდიას პერიოდში“, ანუ 1980-იანი წლების ბო-
ლოსა და 1990-იანების დასაწყისში, საქართველოში შექმნილმა 
პოლიტიკურმა ვითარებამ, რასაც ამძაფრებდა სახელმწიფოში 
არეულობის მოსურნე ძალების მხრიდან არაქართული ჯგუფების 
მიმართ ქსენოფობიური ხასიათის პროპაგანდა და პროვოკაციული 
ქმედებები, ამ ჯგუფთა ნაწილი იძულებული გახადა საქართველო 
დაეტოვებინა. როგორც ECMI-ს (უმცირესობათა საკითხების ევრო-
პული ცენტრი) ერთ-ერთ მონოგრაფიაში არის აღნიშნული, და-
მოუკიდებლობის გამოცხადების პირველ წლებს თან ახლდა 
ეროვნული უმცირესობების მიმართ სახელმწიფოს გაუცხოება და 
ქვეყნის არაქართველ მოსახლეობაში დაუცველობის შეგრძნების 
ინსპირირება.1 არატიტულოვანი ეთნოსების წარმომადგენელთა 
ერთი ნაწილი ძირითადად რუსეთში ან თავის ისტორიულ სამშო-
ბლოში გადასახლდა. 1990-იანი წლების დასაწყისში ყვარლის რა-
იონში მცხოვრები ავარელების დიდი ნაწილი დაღესტანში, რუსე-
თის ფედერაციაში ემიგრირდა. იმ პერიოდისათვის აქ არსებული 
4 ავარული სოფლიდან, თხილისწყარო სრულიად დაიცალა, სხვა-
გან კი ძირითადად მოხუცები დარჩნენ. 

სოციალური სამართლიანობის ცენტრის ერთ-ერთ დოკუმე-

1	 ტრიერი ტ., ტურაშვილი მ., ეკოლოგიური მიზეზებით ადგილნაცვალ პირთა 
განსახლება, არსებული პრობლემების გადაწყვეტა თუ ახლის შექმნა? 
ეკომიგრაცია საქართველოში 1981-2006 წლებში. ECMI- მონოგრაფია, N6, 
აგვისტო, 2007 გვ.51.



130

ნტში ვკითხულობთ: „1990-იან წლებში, ავარული თემის მიმართ 
გაკეთებულმა შოვინისტურმა განცხადებებმა ეთნიკურ ნიადაგზე 
დაძაბული კონტექსტი შექმნა. უხუცესი რესპონდენტები ინტერვი-
უებში იხსენებენ, რომ იმ პერიოდში, ხელისუფლება, აქტიურად 
ცდილობდა სოფლების ავარებისგან დაცლასა და იქ ქართული 
ოჯახების ჩასახლებას. ამ მიზნით, მათ გარკვეულ თანხას სთა-
ვაზობდნენ და, ამასთანავე, უქმნიდნენ საცხოვრებლად რთულ 
პირობებსაც (სოფლების შესასვლელების ბლოკადა, სურსათის 
შეტანის დაუშვებლობა და ა.შ.). თივის ერთ-ერთი მცხოვრები 
იხსენებს: „გამსახურდიას დროს, ყველაფერი ჩაკეტილი იყო, პი-
კეტი იყო, მანქანაზე არ გვსვამდნენ, პური არ იყო. სოფლის შესა-
სვლელში იდგა 20 მანქანა და არ გვიშვებდნენ. უნდა წახვიდეთო. 
ზოგი წავიდა. ერთხელ ახალსოფელში წავედით პურისთვის, 
გზაზე დაგვხვდნენ და წაგვართვეს ყველაფერი. იმ დროს ბევრი 
წავიდა. თხილწყარო მთლიანად გაქრა, სულ ქართველები არიან 
დასახლებულები ახლა იქ“.1

ჩანთლისყურელი რესპონდენტის ცნობით: „1990–იანებში 
იყო ლაპარაკი ჩვენს გადასახლებაზე, გამსახურდიამ თქვა, ყველა 
თავის კუთხეშიო! 90–იანებში ძალიან იყო შიში. ყვირილები სულ 
იყო – წადით, თქვენი ადგილი იცოდეთო. იმ დროს 40 პროცენტი 
მაინც წავიდა აქედან, თივიდანაც და სარუსოდანაც. თხილისწყარო 
მთლიანი სოფელი გადასახლდა; ჩვენ დავრჩით. სახსრები არ იყო, 
ფული არ იყო, თორემ, წავიდოდით. იყო ასეთი პერიოდი, გვავიწ-
როვებდნენ. ახლა არაფერი პრობლემა არაა, მშვიდობაა, ერთმა-
ნეთში გაგებაა.“ (საველე მასალა, ჩანთლისყურე 2025).

1980–1990-იან წლებში ყვარლის რაიონში ლეკებთან დაკა-
ვშირებით შექმნილი ვითარება განხილულია ე.კაპუსტინასა და 
ი.კარპოვის, ასევე, დ. რამაზანოვას ნაშრომებში; ავტორები აღნიშ-
ნავენ, რომ დაღესტნურ თემსა და ქართველებს შორის კონფლიქ-
ტის დაწყების საბაბი ადგილობრივი ქართველი მწყემსის მკვლე-
ლობა იყო, რაშიც ორი ლეკი იყო დადანაშაულებული. ნათქვამია, 
რომ ვითარება განსაკუთრებით გამძაფრდა, რაც ლოზუნგი—„სა-

1	  ნოდია გ., დასახ. ნაშრომი, გვ. 8-10.



131

ქართველო ქართველებისთვის“საყოველთაოდ გაჟღერდა; 1990 
წლის 14 ივნისს შეიარაღებულმა ქართულმა ფორმირებებმა 
ბლოკადაში მოაქციეს ავარელთა სოფლები – თივი, სარუსო და 
ჩანთლისყურე. ერთი კვირის განმავლობაში ამ სოფლებს შეზღუ-
დული ჰქონდათ კავშირი გარე სამყაროსთან, ლეკებისგან საქა-
რთველოს ტერიტორიის დატოვებას ითხოვდნენ. ოფიციალური 
ხელისუფლება რაიონში და, ზოგადად, რესპუბლიკაში ვერ ახე-
რხებდა ვითარების ნორმალიზებას, რამაც ძლიერი რეზონანსი 
გამოიწვია დაღესტანში. ყვარლის რაიონში ჩავიდა დაღესტნის 
მთავრობის დელეგაცია, რომელსაც შ.რამაზანოვი ხელმძღვანე-
ლობდა. მოლაპარაკებების შედეგად ბლოკადა მოხსნეს, თუმცა 
წინააღმდეგობები კვლავ არსებობდა. ქართული მხარე ითხოვდა 
ლეკების სოფლებში ქართველებიც ჩაესახლებინათ და სკოლებში 
ქართული ენის სავალდებულო სწავლება შემოეღოთ. ძალადო-
ბისა და უთანხმოების ფონზე, 1991 წლის აპრილში საქართვე-
ლოსა და დაღესტანს შორის გაფორმდა შეთანხმება, ყვარლის რა-
იონში მცხოვრები ლეკების დაღესტნის ასსრ-ში ორგანიზებული 
გადასახლების თაობაზე. შეთანხმების პირობებით, ორივე მხარეს 
უნდა უზრუნველეყო 4 ათასი ადამიანის (600-ზე მეტი ოჯახის) გა-
დასახლება 1991 წლის მაისიდან 1994 წლის მაისამდე. ქართულ 
მხარეს ევალებოდა, მოსახლეებისთვის შენობების, მრავალწლი-
ანი ნარგავების და სხვა პირველადი და დამხმარე წარმოების სა-
შუალებების სანაცვლოდ სრული კომპენსაციის გადახდა, ასევე 
– გადასახლების ხარჯების ანაზღაურება და ტრანსპორტით უზ-
რუნველყოფა; დაღესტნურ მხარეს უნდა შეემუშავებინა პროგრამა 
და უზრუნველეყო დაღესტანში ხალხის დაბინავება. მიღებულ 
იქნა შესაბამისი დადგენილებები, როგორც რესპუბლიკურ, ასევე 
ფედერალურ დონეზე, რაც ითვალისწინებდა მიგრანტთათვის 
ფინანსურ დახმარებას, საცხოვრებლების, სკოლებისა და ინფრა-
სტრუქტურის მოწყობას.1 თუმცა, გადასახლების პროცესი გაჭია-

1	 Капустина Е., Карпов  Ю.,Кварельские аварцы в xx в.რუსეთის 
მეცნიერებათა აკადემიის პეტრე დიდის სახელობის ანთროპოლოგიისა 
და ეთნოგრაფიის მუზეუმის (კუნსტკამერა) ელექტრონული ბიბლიოთეკა.  
https://lib.kunstkamera.ru/files/lib/978-5-88431-187-7/978-5-88431-187-7_08.



132

ნურდა. თავის მხრივ, დაღესტანმა (და, ფაქტობრივად, მის უკან 
მდგომმა რუსეთის ფედერაციამ) ქართულ მხარეს ჩამოართვა ყი-
ზლარის ზონაში საძოვრების იჯარით აღების უფლება. ხელშეკრუ-
ლების ძალაში შესვლისთანავე, დაღესტანში დაახლოებით 200 
ოჯახი გადაასახლეს, ხოლო ქართულმა მხარემ დაკარგა 100 ათასი 
ჰექტარი საძოვარი (მათი საერთო რაოდენობის ერთი მესამედი). 
თუმცა, უკვე იმავე წლის შემოდგომაზე, ეს პროცესები გაიყინა; ქა-
რთული მხარე ითხოვდა დაღესტანში საძოვრების იჯარით აღების 
უფლებას1.

როგორც ავტორები შენიშნავენ, 1996 წლისთვის მხოლოდ 
ავარელების ნაწილი გადავიდა საკუთარი ძალებით დაღესტანში, 
კომპენსაცია ქართულმა მხარემ ვერ გაიღო. ეკონომიკურმა კრი-
ზისმა და ფედერალური დაფინანსების არარსებობამ პროგრამის 
განხორციელება მნიშვნელოვნად შეაფერხა. ყვარლის რაიონში 
მრავალი ოჯახი მძიმე სოციალურ პირობებში დარჩა: სკოლე-
ბის და სამედიცინო მომსახურების დეფიციტი, ელემენტარული 
ინფრასტრუქტურის არქონა მათი ყოველდღიური რეალობა იყო. 
2000 წლისათვის ვითარება მნიშვნელოვანად არ შეცვლილა. 
ყვარლის რაიონში 4 ათასზე მეტი ავარელიდან დაახლოებით 2 
ათასი ადგილზე დარჩა. მათი სოფლები ადმინისტრაციულად ქა-
რთულ თემებს ექვემდებარებოდა, არ არსებობდა ადგილობრივი 
თვითმმართველობა. მწვავედ იდგა მოქალაქეობის, მიწების 
უსამართლო განაწილების და ახალგაზრდების სავალდებულო 
სამხედრო სამსახურის საკითხი; არ იყო გაზი, მედპუნქტები,მო-
სახლეობას ელექტროენერგია მხოლოდ 2–3 საათით მიეწოდე-
ბოდა, ლეკები სკოლებში ვერ იღებდნენ სასწავლო ლიტერატუ-
რას, არ გაიცემოდა პენსიები და სოციალური დახმარება2. 

pdf,2010. Рамазанова Д.,Обреченные на переселение: Кварельский вопрос 
в решениях властей в советский и постсоветский периоды, Журнал,Известия 
Дагестанского государственного педагогического университета. 
Общественные и гуманитарные науки,2011, file:///C:/Users/admin/
Downloads/obrechennye-na-pereselenie-kvarelskiy-vopros-v-resheniyah-
vlastey-v-sovetskiy-i-postsovetskiy-periody%20(2).pdf.  

1	 Е.Л. Капустина, Ю.Ю. Карпов, დასახ. ნაშრომი, გვ.127.
2	  იქვე. 



133

აქვე შევნიშნავ, რომ საბჭოთა კავშირის დაშლის შემდგომ პირ-
ველ წლებში ამგვარი ვითარება არა მხოლოდ დაღესტნური თე-
მისთვის, არამედ საქართველოში მცხოვრები სხვა არაქართული 
თემებისთვისაც ტიპური იყო. ზოგადად, მთელი საქართველოს 
მოსახლეობა იმკიდა საბჭოთა სისტემის დაშლის შედეგებს, გა-
ნურჩევლად ავტოქთონობისა და ეთნიკური მიკუთვნილობისა.
ზემოხსენებული ნაშრომების ავტორთა პოზიცია, რომ თითქოსდა 
საქართველოში მცხოვრები დაღესტნური თემი იჩაგრებოდა და 
არ ჰქონდა ქართული სახელმწიფოსგან მხარდაჭერა, გადაჭარბე-
ბულია, ვინაიდან იმ პერიოდში თანაბრად „იჩაგრებოდა“ქვეყნის 
მთელი მოსახლეობა. 

 2000 წლის სექტემბერში კვლავ გაიმართა ქართული და დაღე-
სტნური დელეგაციების შეხვედრა, სადაც დაიგეგმა ჩანთლისყუ-
რეში ამბულატორიის გახსნა, ავარული სკოლების უზრუნველყოფა 
სასწავლო მასალით, კულტურული ღონისძიებების ჩატარება და 
ინფრასტრუქტურის (გზების, ელექტროგადამცემი ხაზების) გაუმ-
ჯობესება. თუმცა, ეს ზომები უმეტესწილად ქაღალდზე დარჩა და 
ვერ განხორციელდა.

სოციალური სამართლიანობის ცენტრის ზემოხსენებულ დო-
კუმენტში აღნიშნულია, რომ ავარულ თემზე ზეწოლის პერიოდი 
დაახლოებით ერთ წლის განმავლობაში გრძელდებოდა. დასახე-
ლებულია ავარელთა სახლების დაწვის რამდენიმე შემთხვევა, თუ-
მცა იყო ეჭვიც, რომ გადასახლების წინ, პროტესტის ნიშნად, ისინი 
თვით ლეკებმა დაწვეს. ნათქვამია, რომ ანტიავარულ გამოხდო-
მებში მონაწილეობდნენ როგორც თბილისიდან ჩამოსული აქტი-
ვისტები, ისე მეზობელი ქართული სოფლების მკვიდრნიც (ლეკი 
მთხრობლები აღნიშნავენ, რომ არეულობებში თბილისიდან 
ჩამოსულებზე უფრო მეტად აქაური ხალხი აქტიურობდა – ნ.ჯ.); 
დოკუმენტში ნათქვამია ისიც, რომ ქართული სოფლების მცხო-
ვრებთაგან ზოგიერთი ლეკებს ეხმარებოდა და ბლოკადის პერი-
ოდში საკვებს აწვდიდა. როგორც წესი, ავარელები საცხოვრებლად 
დაღესტანში გადადიოდნენ, სადაც ნათესავები ან, სულ მცირე, 
ეთნო-კულტურულად მშობლიური გარემო ელოდათ. უმეტეს 



134

შემთხვევაში, მათ ყვარლის რაიონში თავიანთი სახლები არ გაუ-
ყიდიათ და ვითარების სტაბილიზაციის შემდეგ საქართველოში 
დაბრუნება დაიწყეს. ხოლო ნაწილი, ვინც რუსეთის ფედერაციაში 
მეტ-ნაკლებად წარმატებით ააწყო ცხოვრება, აღარც ჩამოსულა, 
თუმცა მამაპაპეული სახლები მაინც შეინარჩუნა.1 როგორც ადგი-
ლობრივები ამბობენ, „ წასულები იქით მოეწყვნენ უკვე, აქეთ აღარ 
უნდათ. ზოგი მოსკოვშია, ზოგი დაღესტანში. უფრო კარგად არიან, 
უფრო მეტი შემოსავალი აქვთ, აქ რაღა უნდათ“(საველე მასალა, 
ჩანთლისყურე, 2025). 

მართალია, დამოუკიდებელი საქართველოს პირობებში სე-
რიოზული ინტერეთნიკური დაძაბულობა აღარ ყოფილა, მაგრამ 
თემებს შორის უნდობლობის გაღვივებას ამ მოვლენებმა ხელი 
მნიშვნელოვნად შეუწყო. ყვარლელ ლეკებთან დაკავშირებული 
იმ პერიოდის ამბები ხალხის მეხსიერებაში დალექილია უფრო 
მეტად, როგორც მაშინდელი სახელმწიფო პოლიტიკის გამოხატუ-
ლება, ვიდრე ადგილობრივ თემებს შორის დაპირისპირება. 

ავარული თემის წარმომადგენლები ზვიად გამსახურდიას მო-
იაზრებენ, როგორც მათი საქართველოდან გასახლების მოსურნეს 
და ინიციატორს. ფრთიანი ფრაზა –“საქართველო ქართველე-
ბისთვის“, რომელიც მას მიეწერება, ანტიქართული პროპაგანდის 
ერთ-ერთ ინსტრუმენტად იქცა. მართალია, ზვიად გამსახურდია 
შემდგომ აღნიშნავდა, რომ ეს ლოზუნგი მას არ ეკუთვნოდა და მისი 
პოლიტიკა არასდროს ყოფილა არაქართველთა დისკრიმინაციის 
მხარდამჭერი,2 მაგრამ მაშინდელი რუსული/დაღესტნური პრო-
პაგანდისტური პრესა სწორედ ამ გამონათქვამზე აპელირებდა. 
მაგალითად, ცნობილია დაღესტნელი უფლებადამცველის და 
პოლიტიკური მოღვაწის – ვაზიფ მეილანოვის განცხადება, რომე-
ლიც მან ადამიანის უფლებათა დაცვის კონფერენციის [„ვილნი-
უსი - ლენინგრადი 1990“] საბჭოს წინაშე გაკეთა. განცხადებაში 
ვკითხულობთ: „პირველი ანტიავარული აქციები 1990 წლის 14 
ივნისს, მრავალათასიანი მიტინგის დროს დაიწყო. ქართულ სო-

1	  იქვე
2	 ამის შესახებ იხილეთ: https://www.facebook.com/watch/?v=2943264382592863



135

ფელ ახალსოფელში, გამსახურდიამ, ლოზუნგით „საქართველო 
ქართველებისთვის“, საჯაროდ გააჟღერა „ავარელების განდევნა 
ქართული მიწებიდან“. ამავდროულად, გამსახურდიამ საყოველ-
თაოდ დაიწყო რაიონის იმ ლიდერების შეურაცხყოფა და დასჯა, 
რომლებმაც მიწის ნაკვეთები მიჰყიდეს ავარელებს ან დაეხმარნენ 
მათ ეკონომიკური და კომუნალური პრობლემების მოგვარებაში. 
საინტერესოა გამსახურდიას კიდევ ერთი განცხადება, რომელიც 
იმავე მიტინგის დროს გაკეთდა: „შესაძლოა, ხალხი მოვიდეს თქვე-
ნთან და გითხრათ: „ლეკები (დაღესტნელები) ჩვენი ძმები არიანო“ 
- განდევნეთ ისინი“. ამ განცხადებების შემდეგ, ავარელების გვე-
რდით მცხოვრები ვერც ერთი ქართველი ვერ გაბედავდა მათ დახ-
მარებას ან დაცვას. 14 ივნისის მიტინგის შემდეგ, ღამით სოფელი 
თივი ალყაში მოექცა და დაიწყო შვიდდღიანი ბლოკადა, რასაც მოჰ-
ყვა უწყვეტი ქართულ-ავარული შეტაკებები და ადგილობრივი წმე-
ნდა. ხანმოკლე შეტაკებების შედეგად, ქართველებმა მოახერხეს სო-
ფელ თხილისწყაროს ავარული მოსახლეობის (დაახლოებით 100 
ადამიანი) მთლიანად გამოსახლება.“ აღნიშნულ მიმართვაში ვ. მე-
ილანოვი გამსახურდიას დისკრედიტაციას ეწევა და მას სადამ ჰუ-
სეინს ადარებს.1 იგივე ნარატივს იზიარებს ე.აბრამიანიც.2 მეილა-
ნოვის ანტიქართული განწყობა ვლინდება მისი პუბლიკაციების 
ციკლშიც: სხვა ცა. რუსული დემოკრატიის ყალბი სტერეოტიპები.3

ფაქტია, რომ 1990-იანი წლების საქართველოში ეთნიკური 
უმცირესობების მიმართ ქსენოფობიური განწყობები უმეტესად 
პროვოცირებული იყო ქვეყანაში დესტაბილიზაციის მოსურნე 
გარე ძალების მიერ. მეილანოვის,აბრამიანის და სხვათა მსგავსი 
პუბლიკაციები აკადემიურ სივრცეში მიმდინარე ანტიქართული 
პროპაგანდის მაგალითია. 

ყვარელში მცხოვრები ავარელების თემატიკა მოგვიანებით, 

1	 Мейланов В.,   Гамсахурдиа: “зачистить Кварели от аварцев, 2007, ! 
ხელმისაწვდომია:  https://kvkz.ru/history/332-amsakhurdia_zachistit_kvareli_ot_
avarcev.html .

2	 Абрамян Э., Кварельские аварцы: вчера, сегодня, завтра (цикл “Нацио
нальные меньшинства Закавказья”), www.regnum.ru/news/815707.html].

3	 Мейланов В., Другое небо. Ложные стереотипы российской демократии  
ხელმისაწვდომია: https://lib.ru/POLITOLOG/mejlanow.txt



136

პოსტსაბჭოთა პერიოდში, კვლავ დაუკავშირდა ჩვენი სახელმწი-
ფოს უსაფრთხოების პრობლემას. 2006 წლის 22 თებერვლის 
HumanRights.ge-ს ერთ-ერთი პუბლიკაცია ეხებოდა ყვარლის რაი-
ონის სოფლებში მცხოვრები ლეკების ორმაგი მოქალაქეობის სა-
კითხს. წერილში ნათქვამი იყო, რომ დაბადებისა და პირადობის 
ქართულ მოწმობებთან ერთად, მათ დაღესტნური საბუთებიც ჰქო-
ნდათ, რის მიღებაშიც დაღესტნიდან სოფელ ჩანთლისყურეში მი-
ვლენილი ექიმი-გინეკოლოგი – ომარ დავუდოვი ეხმარებოდა. იგი, 
თითქოსდა ადგილობრივი მოსახლეობის თხოვნით, ჩანთლისყუ-
რეში მახაჩკალის რაიონის ხელმძღვანელობას რამდენიმე წლის 
წინ გაუგზავნია და ხელფასსაც მათგან იღებდა. დავუდოვი ავარელ 
ქალებს დაბალ ფასად ბინაზე ამშობიარებდა და ახალშობილებს, 
გარკვეული თანხის საფასურად, ბეჟთაში გაცემული დაბადების 
მოწმობებით უზრუნველყოფდა. საქართველოს კანონმდებლობის 
თანახმად,  პიროვნების დაბადების ადგილად მისი დაბადების ად-
მინისტრაციული ტერიტორია მიიჩნევა; ამდენად, ჩანთლისყურეში 
დაბადებული ახალშობილები ქართულ მოწმობებსაც იღებდნენ 
და ორმაგი მოქალაქეები ხდებოდნენ. პუბლიკაციაში მოტანილი 
ჩანთლისყურის მაშინდელი საკრებულოს წევრის ცნობით: „შეი-
ძლება ომარ დავუდოვს სამედიცინო საქმიანობის ოფიციალური 
უფლება არ აქვს1, მაგრამ ხალხს შეღავათიან ფასებში ემსახურება და 
მას რომ ეს აუკრძალონ, ლეკები სერიოზულ პრობლემებს შეგვიქმ-
ნიან“. ახალშობილთათვის დაღესტნის მოქალაქეობის მინიჭებას 
ადგილობრივები დადებითად აფასებდნენ: „ბევრს ექიმისთვის მი-
საცემი ფული არ აქვს, ბინაზე მშობიარობას ამიტომ ირჩევს. მერე 
დაბადების მოწმობისთვისაც ომარ დავუდოვს მიმართავს. რა არის 
ამაში ცუდი? ჩანთლისყურის სკოლაში 30-40 მოსწავლე სწავლობს, 
რომლებსაც დაბადების მოწმობები დაღესტანში აქვთ აღებული და 
სკოლის დამთავრების შემდეგ, სწავლასაც იქ აგრძელებენ“; ცხადია, 
დავუდოვის ჩამოსვლისა და ჩანთლისყურეში ყოფნის ამბავი ხელ-
მძღვანელობამაც იცოდა. დაღესტნური დოკუმენტის წყალობით, 

1	 2020 წლის ცნობით, ო დავუდოვი მუშაობდა კარელიაში, ქალაქ კემში 
ექიმად.



137

ყვარლის ლეკები საქართველო-დაღესტნის საზღვარსაც უპრობლე-
მოდ კვეთდნენ. იმ დროისთვის ჩანთლისყურეში მოხუცები რეგის-
ტრაციის გარეშე ცხოვრობდნენ. ხუთსულიანი ოჯახიდან 3-4 კაცი 
დაღესტანში იყო ჩაწერილი და პენსიასაც იქ იღებდა. თუმცა, ზო-
გიერთს ორმაგი მოქალაქეობაც ჰქონდა. ბავშვები ჩანთლისყურის 
საბაზო სკოლაში დაღესტანში გაცემული მოწმობებით იყვნენ ჩარი-
ცხულნი. პუბლიკაციაში ასევე აღნიშნულია, რომ იმ წლებში ყვარ-
ლელ ლეკებს მეზობელი დაღესტნიდან კონტრაბანდულ საქონელ-
თან ერთად   ნარკოტიკული ნივთიერებებიც გადმოჰქონდათ. რაც 
შეეხება პრობლემებზე პასუხისმგებელ მაშინდელ სტრუქტურებს, 
ისინი აცხადებდნენ, რომ ავარულ თემში არსებული ვითარების შე-
სახებ საქმის კურსში არ იყვნენ.1

ომარ დავუდოვი, რომელიც დაღესტნიდან, თითქოსდა ავა-
რელთა თხოვნით, ყვარლის რაიონში მიავლინეს და, რომელიც 
ავარელებს რფ დაბადებისა და პირადობის მოწმობებს „უკე-
თებდა“, არ უნდა ყოფილიყო ჩასული ჩანთლისყურეში მხოლოდ 
ავარელ ქალთა იაფად მშობიარობის ინტერესით; დიდი ალბათო-
ბით, იგი რუსეთის შორსგამიზნული გეგმის – ყოფილი საბჭოთა 
რესპუბლიკების მოსახლეობისთვის რუსული პასპორტების დარი-
გების, ერთ-ერთი თანამონაწილე იყო. ცნობილია, რომ კრემლის 
ე.წ. „პასპორტიზაციის“ პოლიტიკა გულისხმობს რუსეთის საზღვა-
რთან არსებული ადმინისტრაციული ტერიტორიის მოსახლეო-
ბისთვის რუსული პასპორტების სწრაფი გზით მიცემას. ამ პრაქტი-
კას კრემლი თავისი სტრატეგიული მიზნების მისაღწევად ჯერ 
კიდევ აფხაზეთში და ე.წ. სამხრეთ ოსეთში 2002–2008 წლებში მი-
მართავდა; შემდეგ კი, 2014 წლიდან – ყირიმში, ხოლო 2019 წლის 
ბოლოს – უკრაინის ორ თვითგამოცხადებულ რესპუბლიკაში, დო-
ნეცკსა და ლუჰანსკში. პასპორტიზაციის პოლიტიკა მიზნად ისა-
ხავს რუსეთის კონტროლის ლეგიტიმაციას და მომავალი ანექსიის 
სამართლებრივად უზრუნველყოფას. 

რუსეთის მიერ ყოფილი სამხრეთ ოსეთის ავტონომიური ოლ-

1	 მთივლიშვილი გ..როგორ იღებენ ორმაგ მოქალაქეობას ყვარელში, 
HumanRights.ge, 2006, 22 თებერვალი,ხელმისაწვდომია: http://www.
humanrights.ge/index.php?a=main&pid=6066&lang=geo



138

ქის ოკუპაციის შედეგების კვლევისას, აღვნიშნავდი, რომ რუსეთს 
ხელს აძლევს, თავისი მოქალაქეები ჰყავდეს დასაყრდენად იმ 
ტერიტორიაზე, რომელიც მისი გეოპოლიტიკური ინტერესების 
ობიექტივშია; ისინი არც მალავენ, რომ ეს იქნება ანექსიის შესაძ-
ლებლობა, „რუსული სამყაროს“ გაფართოების ერთ-ერთი გზა.1 
რუსეთს შეუძლია საქართველოში შემოიყვანოს თავისი მოქალა-
ქეები, მოაწყოს რაიმე ტიპის პროვოკაცია და მერე, მათი დაცვის 
მიზნით, დაიწყოს რადიკალური ქმედებები, ჯარის შემოყვანის 
ჩათვლით.2 დღეს ყვარლის დაღესტნელების ნაწილს ორმაგი მო-
ქალაქეობა აქვს; თუმცა, ამჟამად ახალსოფლიდან დაღესტნისკენ 
უშუალოდ გამავალი გზა ჩაკეტილია, პირდაპირი კონტაქტები შე-
წყვეტილია და მოსახლეობას დაღესტანში ლარსზე ან ბაქოს გა-
ვლით უწევს ჩასვლა. 

უნდა ითქვას, რომ იმ პერიოდში რფ-ის დაღესტნის რეს-
პუბლიკა უტიფრად ერეოდა საქართველოს იურისდიქციაში, განკა-
რგავდა საქართველოს მოქალაქეების ბედს, თავად წყვეტდა მათი 
ყოფითი მოწყობის საკითხებს და ა.შ. სამწუხაროდ, ჩვენთვის უც-
ნობი მიზეზების გამო, ქართული მხარე მხოლოდ პასიური დამ-
კვირვებლის როლით კმაყოფილდებოდა.

2006 წლის 22 ივნისის ბრძანებულებით, რუსეთის ფედერა-
ციის პრეზიდენტმა დაამტკიცა საზღვარგარეთ მცხოვრები თანამე-
მამულეების რუსეთის ფედერაციაში ნებაყოფლობით გადასახლე-
ბის ხელშეწყობის პროგრამა (ეს პროგრამა დღესაც მოქმედია);3 ის 
მიზნად ისახავდა სსრკ-ს დაშლის შემდეგ რუსეთის ფედერაციის 
ფარგლებს გარეთ დარჩენილ და რუსეთში ცხოვრების მსურველ 
პირთა რუსეთში დაბრუნებას. ამ პროგრამის განხორციელებაში 

1	 ჯალაბაძე ნ., ყაზბეგის რაიონის ოსები ქართულ-ოსური ურთიერთობის 
კონტექსტში, თბილისი 2019, გვ.85; ნოზაძე მ., რუსეთი, ამჟამად, 
პოსტსაბჭოთა ქვეყნების ანექსიას ტოტალური პასპორტიზაციით შეეცდება 
2017,ხელმისაწვდომია: https://for.ge/view/47230/ruseTi-amJamad-postsabWoTa 
-qveynebis-aneqsias-totaluri-pasportizaciiT-Seecdeba.html.

2	 ნ. ჯალაბაძე, დასახ. ნაშრომი, გვ.116-117.
3	 Программа возвращения соотечественников в Россию.პროგრამის შესახებ 

იხილე: https://ruvek.mid.ru/relocation/#!; Программа_возвращения_
соотечественников_в_Россию



139

მხარდაჭერასა და დახმარებას უზრუნველყოფდა ორგანიზაცია 
„როსსოტრუდნიჩესტვო.“ამ ინფორმაციას ადასტურებდა საინ-
ფორმაციო სააგენტო “დაღესტანი”, რუსეთის მიგრაციის ფედერა-
ლური სამსახურის დაღესტნის ფილიალი და თავად ლეკები.1 
ზუსტად 2 წლის შემდეგ (2008 წლის 22 თებერვალს) გაჟღერდა 
ინფორმაცია, რომ სავარაუდოდ მაისიდან იგეგემებოდა ყვარლის 
რაიონში მცხოვრები ლეკების მასობრივი გადასახლება დაღესტა-
ნში. მანამდე, გადასახლების მიზეზად საქართველოში ლეკების 
გაუსაძლის პირობებში ცხოვრება სახელდებოდა; იმ დროისთვის 
არსებული მონაცემებით, საქართველოს სამთავრობო უწყებებში 
აღნიშნულ პროცესზე ოფიციალური ინფორმაცია არ იყო შემო-
სული, თუმცა, ცნობები მოლაპარაკებების მიმდინარეობაზე არაო-
ფიციალურად მაინც ვრცელდებოდა. 

 პროგრამამ ყვარლის ლეკებს ახალი იმედი ჩაუსახა — შეიქმნა 
„გადასახლების კომიტეტი“, რომლის შემადგენლობაშიც შევიდა 
დაახლოებით ათი წარმომადგენელი სამივე სოფლიდან. მათ შო-
რის ჩანთლისყურელები მეტ ინიციატივას იჩენდნენ; კომიტეტის 
წევრებმა დაიწყეს გადასახლებისთვის საჭირო დოკუმენტების 
მომზადება და პროგრამების შერჩევა. ავარელთა მოტივაცია სა-
ხელმწიფოსგან ფინანსური დახმარების და შეღავათების მიღება 
იყო; მათ სურდათ, რომ დაღესტანში გადასულიყვნენ, მაგრამ და-
ღესტნის მთავრობამ მტკიცედ განუცხადა, რომ სახელმწიფოებს 
შორის შეთანხმების ფარგლებში ის მზად იყო ნებისმიერი სხვა 
სახის დახმარება გაეწია მათთვის, დაღესტანში მიღების გარდა. 
იმდროინდელ ქართულ საინფორმაციო საშუალებებში კი იწერე-
ბოდა, რომ ლეკებს დაღესტნის რესპუბლიკის   ხელისუფლების 
მხრიდან იქ გადასახლების შეთავაზება ჰქონდათ:

„დაღესტანში გადასახლება ნამდვილად შემოგვთავაზეს. ჯერ 
კიდევ გასული წლის სექტემბერში გვითხრეს, რომ მახაჩკალის რა-
იონის შესაბამისმა სამსახურმა, მოსკოვში, უკვე გააგზავნა ოფიცია-
ლური თხოვნა საქართველოდან ჩვენი დაღესტანში გადასახლების 

1	 მთივლიშვილი გ., ყვარლიდან ლეკების მასობრივი გადასახლება მაისიდან 
დაიწყება, HumanRights.ge, 2008, 22 თებერვალი,ხელმისაწვდომია : http://
www.humanrights.ge/index.php?a=text&pid=7011&lang=geo.



140

თაობაზე, რაზეც უარი არ უთქვამთ. ჩვენც გვინდა დაღესტანში სა-
ცხოვრებლად გადასვლა, რადგან იქ უკეთესი პირობებია. ფაქტობ-
რივად, აქ ძალიან ცუდ, გაუსაძლის პირობებში ვცხოვრობთ და ყუ-
რადღებას არავინ გვაქცევს. როგორც ვიცით, ჩვენი გადასახლების 
პროცესი მაისიდან დაიწყება”1

დაღესტანში გადასახლების მსურველთ რფ-ის ხელისუფლე-
ბამ ლეკებს ორი პუნქტი – ტიუმენის და ლიპეცკის ოლქები შესთა-
ვაზა. სამივე სოფლის მოსახლეობას ერთად დასახლება სურდა; 
დავები წარმოიშვა გადასახლების პუნქტის შერჩევისას და პრო-
ბლემა იმდენად გამწვავდა, რომ ჩანთლისყურის თემი (ჯამაათი), 
ფაქტობრივად, ორად გაიყო. ერთმა ნაწილმა არჩია ტიუმენის 
ოლქი, რადგან მიაჩნდათ, რომ მესაქონლეობისთვის იქ უკეთესი 
პირობები იყო. ხოლო, ლიპეცკის ოლქის მომხრეებს ხელსაყრელი 
კლიმატი და მოსკოვთან სიახლოვე ხიბლავდა. უთანხმოებამ 
ხელი შეუშალა საბოლოო გადაწყვეტილების მიღებას და გადა-
სახლება ვერ განხორციელდა.2რეალურად, დაღესტნის უარის შე-
მდეგ, ყვარლელ ლეკებში რუსეთში წასვლის მოსურნე უკვე ბევრიც 
აღარ იყო. 

აქ ერთგვარ ეჭვს ბადებს კრემლის მიერ ერთიდაიმავე 
დროს, აგვისტოს ომამდე, 2008 წლის თებერვალში, ყვარლელ 
ლეკთა გადასახლების და ავარეთ-კახეთის გზის მშენებლობის 
დაგეგმვა. 

2008 წლის თებერვლის დასაწყისში რუსეთის პრეზიდენტი 
ვლადიმირ პუტინი დაღესტნის მთიანეთში არსებულ სამხედრო 
ბაზას პირადად ეწვია და დაინტერესდა მუშაკის უღელტეხილზე 
გადასასვლელი გზის მშენებლობის შესაძლებლობით, ასევე, 
რამდენად მოსახერხებელი იქნებოდა სამხედრო აღჭურვილობის 
ამ მიმართულებით მოძრაობა. სამხედროების რწმუნებით, დაღე-
სტნის მხრიდან საქართველოს მიმართულებით მძიმე ტექნიკა, 
მათ შორის, ტანკებიც უპრობლემოდ გაივლიდა. მან განაცხადა, 
”ეს გზა წუმადის რაიონზე ... გადის, რომელიც საქართველოს ესა-

1	 მთივლიშვილი გ., დასახ. პუბლიკაცია.
2	 Капустина Е., Карпов Ю., დასახ. ნაშრომი გვ.134.



141

ზღვრება, და ეს იქნება საქართველოსკენ მიმავალი კიდევ ერთი 
დერეფანი”.1 

ამ ფაქტის პასუხად, 2008 წლის თებერვალში გამოქვეყნდა 
სამხედრო ექსპერტ ი.ალადაშვილის ინტერვიუ, სადაც იგი აღ-
ნიშნავდა, რომ რუსეთის ინიციატივას დაღესტნისა და კახეთის 
რეგიონის დამაკავშირებელი გზის მშენებლობის თაობაზე, შე-
საძლოა რისკის ქვეშ დაეყენებინა საქართველოს უსაფრთხოება 
გრძელვადიან პერსპექტივაში. იგი გამოთქვამდა ეჭვს, რომ მუ-
შაკის უღელტეხილზე გზის აღდგენის უკან კრემლის მიზანი არა 
ეკონომიკური, არამედ სამხედრო-პოლიტიკური ინტერესები იდგა. 
მას სამაგალითოდ მოჰყავდა ფსოუს ხიდი და როკის გვირაბი, რო-
მელთა გამოისობითაც საქართველოს ტერიტორიულ მთლიანო-
ბას სერიოზული პრობლემები შეექმნა და ამიტომაც, იგივე შეცდო-
მის გამეორება დაუშვებლად მიაჩნდა.2 

ავარეთ-კახეთის მონაკვეთზე გზის მშენებლობის პროექტი XIX 
საუკუნის შუა პერიოდიდან განიხილებოდა და მას, ცარისტული 
რუსეთის დროიდან, როგორც სამხედრო, ასევე ეკონომიკური 
თვალსაზრისით, სტრატეგიულ მნიშვნელობას ანიჭებდნენ; მისი 
მშენებლობა სამჯერ დაიწყო (1860, 1885, 1891 წლებში), მაგრამ 
სხვადასხვა ომმა და პოლიტიკურმა მოვლენამ პროცესი შეაჩერა. 
გასული საუკუნის 80-იანი წლების მიწურულს ამ გზის მშენებლობა 
ადგილობრივი დაღესტნელების წარმომადგენელთა ინიციატი-
ვით კვლავ დაიწყო, თუმცა 1997 წელს საქართველო-რუსეთის სა-
ზღვარზე რუსებმა სასაზღვრო-გამშვები პუნქტი მოაწყვეს და მალე 
გზის საკითხი დაიხურა. დაგეგმილი მაგისტრალი კვეთს დაღესტ-
ნის ბეჟთის რაიონიდან კავკასიონის მთავარ წყალგამყოფ ქედს და 
ყვარლის მუნიციპალიტეტში არსებულ გრუნტის გზას უერთდება. 
აღნიშნული მონაკვეთი კავკასიონის ქედის ყველაზე დაბალ წე-
რტილში მდებარეობს; ეს შესაძლებელს ხდის გზის შეუფერხებელ 
მუშაობას ყველა სეზონის განმავლობაში, რაც განაპირობებს მის 

1	 სამხედრო ექსპერტი დაღესტნის ახალი გზის წინააღმდეგ გამოდის 
https://old.civil.ge /geo/article.php ?id= 17525.

2	 იქვე. 



142

რაციონალურობას.1

 კახეთ-ავარეთის გზის მშენებლობის აუცილებლობა გან-
საკუთრებულად აქტუალური გახდა მოსკოვისათვის 2008 წლის 
ომის შემდეგ. ვ.პუტინმა და დ.მედვედევმა არაერთხელ აღნიშ-
ნეს დაღესტანსა და საქართველოს შორის პირდაპირი დამაკავ-
შირებელი ახალი სახმელეთო მარშრუტის საჭიროება, რომელიც 
რუსეთიდან საქართველოსა და შავი ზღვისაკენ გადაადგილებას 
შესაძლებელს გახდიდა. 2012 წლის ოქტომბერში გიმრის საა-
ვტომობილო გვირაბის გახსნის ცერემონიაზე დ. მედვედევმა გა-
ნაცხადა, რომ მალე ისინი აქტიურად ჩერთვებოდნენ ავარეთ-კა-
ხეთის გზის მშენებლობაში. 2013 წელს დაღესტნის მთავრობამ 
ოფიციალურად წამოჭრა საკითხი, ხოლო 2014 წლის ივლისში 
მახაჩკალაში გაიმართა მრგვალი მაგიდა, რომელიც ავარეთ-კა-
ხეთის გზის მშენებლობას მიეძღვნა; დაიგეგმა 95 კმ-იანი ავტო-
მაგისტრალის, 25 ხიდისა და 5 გვირაბის მშენებლობა, რომლის 
ღირებულება 30 მილიარდ რუბლად შეფასდა. 2015 წლიდან გზის 
ეტაპობრივი რეაბილიტაცია და გაფართოება რუსეთის მხრიდან 
საქართველოსთან შეუთანხმებლად დაიწყო. გიდმოსტიდან ან-
წუხამდე უკვე მოასფალტდა მონაკვეთები, 2018-ში გაგრძელდა 
კოსობამდე, ხოლო 2019–2020 წლებში დაგეგმილი იყო ანწუ-
ხ-ბეჟტას მონაკვეთის სამუშაოები.

 ექსპერტთა მოსაზრებით, ავარეთ-კახეთის გზის პროექტის 
ძირითადი იდეა კასპიის და შავი ზღვის დაკავშირება იყო. რუსე-
თისთვის ამ გზას აშკარა ეკონომიკური სარგებელი ექნებოდა, რა-
დგან იგი დაღესტანსა და მის პორტებს საქართველოს, სომხეთსა 
და შავ ზღვას დაუკავშირებდა. საქართველოსთვის კი ეკონომი-
კური სარგებელი მინიმალური იყო და ვერ გადაწონიდა უსაფრ-
თხოების რისკებს. უსაფრთხოების თვალსაზრისით, ექსპერტები 
კახეთს საქართველოს „ზურგად“ მიიჩნევენ, რადგან ამ რეგიონში 
რუსეთთან დამაკავშირებელი გზა არ არსებობს. გზის გაჭრის შემ-
თხვევაში, კახეთი დაუცველი გახდება და თბილისი სამხედრო 
თვალსაზრისით ადვილად მისადგომი. გარდა ამისა, გზა რუსეთს 

1	  ლუკიანოვიჩი ქ., დასახ. ნაშრომი, გვ.95.



143

მისცემს ალტერნატიულ მაგისტრალს სომხეთთან დასაკავშირებ-
ლად, დამატებითს — აზერბაიჯანთან და პოტენციურ სამხედრო 
გამოყენების შესაძლებლობას ირანის მიმართულებითაც. ამი-
ტომ, ავარეთ-კახეთის გზის აშენება სარგებელს ძირითადად რუ-
სეთს მოუტანს და საქართველოს ინტერესებსა და უსაფრთხოებას 
დააზიანებს.1 

2014 წლის ქართულ საინფორმაციო წყაროებში ვხვდებით 
ამ თემატიკასთან დაკავშირებით განსხვავებულ მოსაზრებებს; 
ქართველი ექსპერტებისთვის ძირითადად ნაკლებად მისაღები 
ჩანს რუსეთის არგუმენტები იმის შესახებ, რომ გზის მშენებლობა 
ემსახურება ეკონომიკურ-ჰუმანიტარულ მიზნებს, „რათა საქართვე-
ლომ ეფექტურად შეასრულოს სატრანზიტო ქვეყნის როლი და მა-
გალითად, ევრაზიული კავშირის წევრი სომხეთიდან პროდუქცია 
უფრო მარტივად მოხვდეს დაღესტანში და პირიქით”.2განსხვავე-
ბული პოზიციები იკვეთება მმართველ გუნდში.3 მაშინდელი ეკო-
ნომიკის მინისტრი გ. კვირიკაშვილი აღნიშნულ პროექტს ლარსის 
გამშვები პუნქტის ალტერნატივად განიხილავს და თვლის, რომ 
ეს გზა საქართველოს ეკონომიკურ სარგებელს მოუტანს. საგარეო 
საქმეთა მინისტრის მოადგილე დ.ჯალაღანია, რუსული ოკუპა-
ციის პირობებში, ავარეთ-კახეთის გზის მშენებლობას საეჭვოდ 
მიიჩნევს.რიგი მოსაზრებით, გზის მშენებარე მონაკვეთი, რომე-
ლიც მახაჩყალა-თბილისის 470-კილომეტრიანი საავტომობილო 
მარშრუტის პროექტის ნაწილია, რუსეთის მხარეზეა და სწორედ 
რუსეთის გადასაწყვეტია, რა ტიპის პროექტებს გააკეთებს თავის 
ტერიტორიაზე.4

1	 სამადბეგიშვილი ს. საქართველოსა და ჩრდილოეთ კავკასიის და
მაკავშირებელი გადასასვლელებისა და პოტენციური მაგისტრალების 
მიმოხილვა უსაფრთხოებისა და ეკონომიკურ ჭრილში. ხელმისაწვდომია: 
https://geocase.ge/ka/publications/192/ 2020.

2	 ლუკიანოვიჩი, დასახ. ნაშრომი, გვ.96.
3 	 მმართველი გუნდის ავარეთ-კახეთის გზის შესახებ, ხელმისაწვდომია: 

https://tabula.ge/ge/news/567908-mmartveli-gundis-ganskhvavebuli-
pozitsiebi-avaret 

4	 ავარეთ-კახეთის გზა: საფრთხეები და შესაძლებლობები,11.12.2014, 
ხელმისაწვდომია„კავკასიური სახლის“  ანალიტიკურ მედია-პორ
ტალზე www.regional-dialogue.com.



144

2014 წელს ავარეთ-კახეთის გზასთან დაკავშირებულ მოვლე-
ნებს აფასებს ექსპერტი ა.კვახაძეც.მისი პოზიციით, ფაქტი, რომ 
დაღესტან-კახეთის დამაკავშირებელი გზის მშენებლობას რუსე-
თის ფედერალური ბიუჯეტი აფინანსებს,უკვე მიუთითებს კრე-
მლის სტრატეგიულ ინტერესებზე. გზას სამი მთავარი დანიშნუ-
ლება ექნება: საქართველოს მიმართულებით სამხედრო შეტევის 
გამარტივება, სომხეთთან დამატებითი სატრანსპორტო დერეფ-
ნის შექმნა და აზერბაიჯანის ჩრდილო-აღმოსავლეთ რაიონებში 
ხუნძური სეპარატიზმის წახალისება, რაც გულისხმობს აზერბაი-
ჯანში არსებული სეპარატისტული განწყობების გაძლიერებას და 
საქართველო-აზერბაიჯანის ურთიერთობების გაუარესების ხელ-
შეწყობას.ა.კვახაძე წერს:

„აღნიშნული გზის უშუალო მეზობლობაში მდებარეობს აზერ-
ბაიჯანის კახის, ბელაქანისა და ზაქათალის რაიონები, რომლის 
მოსახლეობის უმრავლესობასაც ეთნიკური ხუნძები შეადგენენ. 
ხუნძების ნაწილში არსებობს სეპარატისტული განწყობები, თუმცა 
დაღესტანში მცხოვრებ ხუნძებთან მათ არ გააჩნიათ პირდაპირი 
სატრანსპორტო კავშირი და ერთმანეთთან ჩასვლას მხოლოდ ბა-
ქოს გავლით საკმაოდ გრძელი გზით ახერხებენ. კახეთ-დაღესტნის 
გზის გახსნის შემთხვევაში, მოხდება იგივე ეფექტი, რაც გამოიწვია 
1980-იან წლებში როკის გვირაბის აშენებამ.   ყოველივე ეს გამო-
იწვევს აზერბაიჯანის ხუნძებით დასახლებული ტერიტორიების 
დაღესტანზე ეკონომიკურ და პოლიტიკურ მიბმას, რაც გაზრდის 
სეპარატიზმის საფრთხეს. ყოველივე ეს ნეგატიურად აისახება საქა-
რთველო-აზერბაიჯანის ურთიერთობებზე და საფრთხეს შეუქმნის 
ჩვენი ქვეყნების სტრატეგიულ პარტნიორობას. არ უნდა დაგვავიწყ
დეს ყვარლის მუნიციპალიტეტის სოფლებში – თივში, ჩანთლისყუ-
რსა და სარუსოში მცხოვრები ეთნიკური ხუნძები, რომლებიც შესაძ-
ლოა საქართველოს წინააღმდეგ რუსეთის ბრმა იარაღად იქცნენ.“

 ექსპერტის აზრით, კავკასიონის ქედი საქართველოს ბუნებ-
რივი თავდაცვაა და მისი „გარღვევის“ ნებისმიერი მცდელობა ქვე-
ყნისთვის სავალალო შედეგს გამოიწვევს.1

1	  კვახაძე ა., ექსკლუზიურად “თავისუფალი ზონისთვის”ხელმისაწვდომია 



145

მოგვანებით, 2017 წელს Sputnik Georgia-სთან ინტერვიუში მ. 
არეშიძემ ავარეთ-კახეთის გზასთან დაკავშირებით განაცხადა: „შე-
საძლოა, საფრთხე ის იყოს, რაზეც ყველა საუბრობს. ანუ, თუ საქა-
რთველოს უბრალო მოქალაქეს ჰკითხავთ, ის გეტყვით, რომ ეშინია, 
ამ გზით სამხრეთ კავკასიაში ექსტრემისტები არ შემოიჭრან. მაგრამ 
ეს ჩემთვის არგუმენტი არ არის... რაც შეეხება ამ საკითხის დადებით 
მხარეს, ყველა კარგად აშენებული გზა ფულის შოვნის შესაძლებლო-
ბას იძლევა, რადგან ის ტრანზიტულია. მაგრამ გარკვეული გაგებით, 
თუ ეს გზა აშენდება, ის კონკურენციას გაუწევს საქართველოს სამხე-
დრო გზას, რომელიც შეიძლება დავიწყებას მიეცეს.“1 

ავარეთ-კახეთის გზის თემატიკამ კვლავ აჟიოტაჟი გამოიწვია 
2020 წელს, მას შემდეგ, რაც სოციალურ ქსელში დაღესტნის რეს-
პუბლიკის გზების მშენებლობის სააგენტოს ახალი ვიდეო დაიდო, 
სადაც ნაჩვენები იყო, თუ როგორ მიმდინარეობდა გუნიბის გზატ-
კეცილი-ვანტლიაშევსკის უღელტეხილის გზის მშენებლობა.

თავად ყვარლელი ლეკების დამოკიდებულება ამ გზის მი-
მართ დადებითია. ჩანთლისყურელი მთხრობლის აზრით: 
„გვაქვს კავშირები დაღესტანთან. 90 პროცენტი იქაური მოქალაქე-
ები არიან. რუსების მიმართ ჩვენი ხალხი იმედით არის განწყო-
ბილი. იქ არიან ჩვენი შვილები. აყალმაყალი რომ მოხდეს, ჩვენი 
ზურგია. აქედან ახლა ვეღარ გადავდივართ, საზღვარია, ისე ერთ 
დღეში ცხენით გადახვალ და მოხვალ. საზღვარი კარგად კონტრო-
ლდება. ჩუმად გადასვლა არ ხდება, ადრე იყო ასეთი შემთხვევა და 
დააკავეს. კამერებია სულ დაყენებული. ნათესაობა გვყავს იქით. 
ჩემი შვილებიც რუსეთში არიან. ახლა ლარსით გადავდივართ.“ 
(საველე მასალა, ჩანთლისყურე 2025).

ავარეთ-კახეთის გზის დაღესტნის ნაწილის მშენებლობა-რე-
აბილიტაცია ახლაც აქტიურად მიმდინარეობს რუსეთის მხრიდან 

http://www.fmabkhazia.com/news/9142-daghestan-kaxethis-gza-rogorc-
meore-rokis-gvirabi.html

1	 Эксперт о плюсах и минусах открытия Аваро-Кахетинской дороги, ხელ
მისაწვდომია: https://sputnik-georgia.ru/20170718/Jekspert-o-pljusah-i-minusah-
otkrytija-Avaro-Kahetinskoj-dorogi-236672403.html  სამადბეგიშვილი ს. ,  დასახ. 
ნაშრომი .



146

და გეგმაში მისი საქართველოს საზღვრამდე მოყვანაა. განახო-
რციელებს თუ არა იგივე პროექტის ქართულ ნაწილს საქართვე-
ლოს სახელმწიფო, ამ მხრივ, დღემდე მხოლოდ უარყოფითი პო-
ზიციაა გამოხატული, როგორც ხელისუფლების, ისე ოპოზიციური 
ჯგუფებისა და სამოქალაქო საზოგადოების 

წარმომადგენელთა მიერ. ამის მიზეზი ისევ და ისევ ეკონომი-
კური და უსაფრთხოების მდგენლის არასასურველი შეფარდებაა.1 

 

3. ყვარლის რაიონის ლეკები და  განათლების პრობლემა

საქართველოში მცხოვრებ ეთნიკურ უმცირესობათა ენის 
და ტრადიციული კულტურის შენარჩუნება ჩვენი სახელმწიფოს 
ერთ-ერთი პრიორიტეტთაგანია. საქართველოში განსაკუთრე-
ბული ყურადღება ეთმობა ჩრდილოეთ კავკასიელ ხალხთა დი-
ასპორებს და მათ მხარდაჭერას. საქართველოს ეროვნული უსა-
ფრთხოების კონცეფციაში აღნიშნულია: „ჩრდილოეთ კავკასიის 
ხალხთა ენები, კულტურული და ისტორიული მონაპოვარი მსო-
ფლიო საგანძურის ნაწილია და მათ შენარჩუნება-განვითარე-
ბაზე ზრუნვა საქართველოსთვის მნიშვნელოვანია.“2 ყვარლის 
რაიონში მოსახლე ლეკებიც, როგორც ჩვენი მეზობელი დაღეს-
ტნელი ხალხის წარმომადგენლები, ამ კატეგორიაში ერთიანდე-
ბიან.

2021-2030 წლების სახელმწიფო სტრატეგია სამოქალაქო თა-
ნასწორობისა და ინტეგრაციის მიმართულებით მიზნად ისახავს 
გრძელვადიანი და შეუქცევადი პოზიტიური ცვლილებების და შე-
საბამისი პოლიტიკის განხორციელებას, რისთვისაც განსაზღვრავს 
ხუთ პრიორიტეტულ მიმართულებას, მათ შორის, ხარისხიან გა-
ნათლებაზე ხელმისაწვდომობას და კულტურული დიალოგის წა-
რმართვას.3 ცხადია, მათი რეალიზაცია სახელმწიფო ენის ცოდ-

1	  სამადბეგიშვილი ს. , დასახ. ნაშრომი .
2	  საქართველოს ეროვნული უსაფრთხოების კონცეფცია, ხელმისაწვდომია 

https://mfa.gov.ge/national-security-concept
3 2021-2030 სამოქალაქო თანასწორობისა და ინტეგრაციის სახელმწიფო 



147

ნის გარეშე ვერ მოხერხდება; სწორედ ამიტომ, განსაკუთრებული 
მნიშვნელობა ენიჭება ეთნიკურ უმცირესობებში სახელმწიფო 
ენის ცოდნის საკითხს, რაც ჩვენს მულტიეთნიკური ქვეყანაში ჯერ 
კიდევ ერთ-ერთ მთავარ გამოწვევად რჩება. აღსანიშნავია, რომ 
ეთნიკური უმცირესობებით დასახლებულ რეგიონებში ამ თვალ-
საზრისით ერთგვაროვანი ვითარება არ გვაქვს. კომპაქტურად და 
იზოლირებულად მოსახლე არაქართული ეთნოსის წარმომდგენ-
ლებში ქართული ენის კომპეტენცია უფრო დაბალია, ვიდრე შერე-
ულად მცხოვრებ თემებში. 

საბჭოთა პერიოდში საგანმანათლებლო სისტემაში განხო-
რციელებულმა პერმანენტულმა რეფორმებმა განაპირობა ქა-
რთული ენის ცოდნის დონე და ხარისხი ეთნიკურ უმცირესობებში. 
ყვარლელი ლეკების შემთხვევაში, ამას დაემატა საქართველოდან 
ჩეჩნეთის ტერიტორიაზე მათი ჩასახლება (1944 წ.), შემდეგ, საქა-
რთველოში მათი უკან დაბრუნება (1957), ახალი სამოსახლოს მო-
წყობასთან დაკავშირებული სირთულეები, საჭოთა კავშირის და-
შლით გამოწვეული ტრანსფორმაციები, პოსტ-საბჭოთა პერიოდში 
მათი ნაწილის საქართველოდან მიგრაცია და ა.შ. 

საუბარი ყვარლის რაიონში ლეკების განათლების შესახებ 
1957 წლიდან, ჩეჩნების რეაბილიტაციის შემდეგ არის შესაძლე-
ბელი, როდესაც საქართველოში გადასახლებიდან დაბრუნებულ 
დაღესტნელებს საცხოვრებლად ყვარლის რაიონის ოთხი უბანი 
მიუჩინეს. ამ პერიოდში საკავშირო მინისტრთა საბჭოს დადგე-
ნილებით, რესპუბლიკის განათლების სამინისტროს დაევალა, 
ყვარლის რაიონში ჩამოსახლებულ ავარელთა სასკოლო ასაკის 
ბავშვების სწავლის საკითხის მოგვარება. ჩატარდა აღრიცხვა და 
დადგინდა, რომ ოთხივე სოფელში (ჩანთლისყურე, თივი სარუსო, 
თხილისწყარო) სასკოლო ასაკის 215 ბავშვი იყო; დაწყებით კლა-
სებში ბავშვები მშობლიურ ენაზე ისწავლიდნენ, ხოლო უფროსი 
კლასის მოწაფეები სწავლას უახლოესი რუსული სკოლების შესა-
ბამის კლასებში გააგრძელებდნენ. ჩანთლისყურისა და სარუსოს 

სტრატეგია,გვ.6. ხელმისაწვდომია: https://smr.gov.ge/uploads/Files/stra
tegiis_proeqti_12.03.2021_1.pdf . 



148

მკვიდრი 74 ბავშვი ყვარლის რაიონის სოფელ ოქტომბრისა და 
ახალსოფლის სკოლებში მიაბარეს. პედაგოგები ჩამოსახლებულ 
დაღესტნელთაგან შეირჩა. განათლების სამინისტროს სასწავლო 
პროცესი ყველა საჭირო ინვენტარით უნდა უზრუნველეყო. დაღე-
სტნიდან უნდა მიეღოთ პროგრამები და სახელმძღვანელოები. 
დაღესტნელ მიგრანტთა შვილები სკოლებში განათლებას ძირი-
თადად რუსულ ენაზე იღებდნენ და, ბუნებრივია, მათ ქართული 
წერა-კითხვა არ იცოდნენ. 

 მომდევნო პერიოდში 1970-იან წლებამდე კახეთის ავარულ 
სოფლებში სკოლები ქართულენოვანი გახდა, რის შედეგადაც 
იმ პერიოდის ლეკურმა მოსახლეობამ ქართული შეისწავლა და, 
შესაბამისად, ინტეგრაციის პროცესიც შედარებით უმტკივნეუ-
ლოდ წარიმართა. თუმცა,1970-იანი წლებიდან მოყოლებული სა-
ქართველოს უმცირესობით დასახლებულ რაიონებში სკოლები 
ეტაპობრივად რუსულ სწავლებაზე გადავიდა. რუსული ენა პრი-
ორიტეტული გახდა და ქართული ენის არასაკმარისი ცოდნის 
გამო დაღესტნელი ახალგაზრდები უმაღლესი განათლების მი-
საღებად გეზს რუსეთისკენ იღებდნენ. მაშინ, საბჭოთა პერიოდში, 
რესპუბლიკებს შორის თავისუფალი მიმოსვლა იყო და ყვარელში 
მცხოვრებ ლეკებს დაღესტანთან კავშირი მუდმივად ჰქონდათ. ეს 
კავშირები დღემდე გრძელდება, თუმცა საზღვრის ჩაკეტვამ ურთი-
ერთ მისვლა-მოსვლა გაცილებით იშვიათი გახადა.

1990-იანი წლების დასაწყისიდან, მთელ ქვეყანაში არსებული 
მძიმე ვითარებიდან გამომდინარე, ყვარლის რაიონში მცხოვრები 
ავარელი მოსახლეობის მდგომარეობაც თანდათან დამძიმდა, რო-
გორც სოციალურ-ეკონომიკური, ისე საგანმანათლებლო კუთხით. 
სასწავლო დაწესებულების შენობები სამივე ავარულ სოფელში 
რეაბილიტაციას საჭიროებდა, სკოლებს სახელმძღვანელოები 
დიდი ხნის განმავლობაში არ მიეწოდებოდა, ხოლო ეთნიკურ ავა-
რელ პედაგოგთა უმრავლესობამ სამუშაო დაბალი ანაზღაურებისა 
და დაგვიანებული ხელფასების გამო დატოვა.1

1	 Рамазанова Д., Обреченные на переселение: Кварельский вопрос в решениях 
властей в советский и постсоветский периоды, 2011, გვ.8.     ხელმისაწვდომია: 
https://cyberleninka.ru/article/n/obrechennye-na-pereselenie-kvarelskiy-vopros-v-



149

ამის თაობაზე ი. კარპოვი და ე. კაპუსტინა წერენ: 
„1990-იან წლებში საქართველოს უმაღლეს სასწავლებლებში 

არც ერთი ჩანთლისყურელი ახალგაზრდა არ ჩარიცხულა. ამის 
მთავარ მიზეზად სოფლის მოსახლეობა ასახელებდა: შიშს, მათი 
შვილების სიცოცხლისთვის არსებული საფრთხის გამო, ქართულ 
საზოგადოებაში „ლეკების“ მიმართ მტრულ განწყობას და ადგი-
ლობრივი განათლების სფეროში არსებულ ხარვეზებს. სოფლის 
ცხრაწლიან სკოლაში განათლების დონე შედარებით დაბალია. 
1990-იან წლებში, როდესაც მასწავლებლებს აქეთ საერთოდ არ 
აგზავნიდნენ, სოფლის მოსახლეობამ გადაწყვიტა, სათანადო კვა-
ლიფიკაციის არქონის მიუხედავად, თვითონ ესწავლებინა. დაწყე-
ბითი სკოლის მასწავლებელი ელექტრიკოსი გახდა და სკოლაში 
დღემდე მუშაობს. სწავლება რუსულად მიმდინარეობს, მაგრამ 
სასაუბრო პრაქტიკას მოკლებულ ბავშვებს ენა ფაქტობრივად არ 
ესმით. სკოლის მოსწავლეებმა იციან ქართული, რაიონული ცენტ-
რისა და ტელევიზიის ენა, მაგრამ მხოლოდ სასაუბრო დონეზე. ლი-
ტერატურული ავარული, რომელსაც არაკვალიფიციური მასწავლებ-
ლები ასწავლიან, მათთვის პრაქტიკულად უცხო ენაა. გარდა ამისა, 
ინგლისურიც ისწავლება სკოლის სასწავლო გეგმის მიხედვით. შე-
დეგად, ბავშვებმა კარგად არც ერთი ენა არ იციან— საკუთარი, უდა-
მწერლობო საოჯახო ენის გარდა.1

როგორც ზემოთ უკვე ითქვა, გამსახურდიას პერიოდში წა-
რმოქმნილი ვითარების შედეგად ყვარლელი დაღესტნელების 
ნაწილი ისტორიულ სამშობლოში დაბრუნდა;   ორ სახელმწი-
ფოს შორის მიღწეული იყო შეთანხმება, რომ საქართველოდან 
დაღესტანში გადასვლის მსურველი დარჩენილი ოჯახებიც 1994 
წლისთვის დაეკმაყოფილებინათ; თუმცა, პროცესი  გაიწელა  და 
შეფერხდა. ორივე სახელმწიფოს ხელმძღვანელთა ძალისხმე-
ვით  ეწყობოდა ორმხრივი შეხვედრები (1992,1993, 1996, 1999 წწ.), 
მუშავდებოდა   ერთობლვი გეგმები  შექმნილი სირთულეების 
აღმოფხვრისა და მოსახლეობის სოციალური და ეკონომიკური პი-

resheniyah-vlastey-v-sovetskiy-i-postsovetskiy-periody.
1	  Капустина Е., КарповЮ. დასახ. ნაშრომი, გვ. 11.



150

რობების გაუმჯობესების მიზნით. ავარელთა ნაწილი, რომელიც 
გადასახლების მოლოდინში იყო, უცდიდა დაღესტანში მათთვის 
განკუთვნილი სახლების აშენებას, ინფრასტრუქტურისა და  პი-
რობების  შექმნას, რასაც დრო სჭირდებოდა.  1996 წლის აპრილში 
დაღესტნის ეროვნულ საქმეთა სამინისტრომ წარმოადგინა ყვარ-
ლის ავარელთა პრობლემის გადაჭრის ახალი კონცეფცია, რომე-
ლიც მიზნად ისახავდა მათ სოციალურ დაცვასა და სტატუსის გან-
საზღვრას გარდამავალ პერიოდში. დოკუმენტი ითვალისწინებდა 
იძულებით გადაადგილებულთა სტატუსის შენარჩუნებას, პენსიე-
ბისა და სამედიცინო მომსახურების გაგრძელებას, აგრეთვე სპე-
ციალური კომიტეტის შექმნას გადასახლების ორგანიზებისთვის. 
განათლების კუთხით კონცეფციის ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი 
პუნქტი იყო – ავარული სოფლების სკოლებში სწავლების გაგრძე-
ლება დაღესტნის სასწავლო პროგრამებითა და ავარელი ახალგა-
ზრდებისთვის უპირატესობის მინიჭება  დაღესტნის რესპუბლიკის 
უმაღლეს სასწავლებლებში ჩაბარებისას.  განსაკუთრებული ყურა-
დღება ეთმობოდა მოქალაქეობის საკითხსაც: გარდამავალ პერი-
ოდში ყვარლის ავარელებს უნდა ჰქონოდათ    საქართველოსა და 
რუსეთის მოქალაქეობას შორის თავისუფალი არჩევანის უფლება 
და სახელმწიფოებს შორის თავისუფალი გადაადგილების    შე-
საძლებლობა. ამასთან, დაისვა საკითხი მათთვის საბჭოთა პასპო-
რტების მოქმედების შენარჩუნების და სასაზღვრო ზონის მცხო-
ვრებლის სტატუსის მინიჭების შესახებ, რაც გაუმარტივებდათ 
საქართველოსა და დაღესტანს შორის მიმოსვლას.1 ყვარლის რაი-
ონის თივის, სარუსოსა და ჩანთლისყურის სოფლებში მცხოვრები 
ავარელების საკითხთან დაკავშირებით  2000 წლის 1 მარტს დაღე-
სტნის რესპუბლიკის მთავრობაში გაიმართა სხდომა; გაირკვა, რომ    
მრავალი ღონისძიება, რომელიც ჯერ კიდევ 1996 წლის აპრილში 
იყო დაგეგმილი, არ იყო განხორციელებული და წლების შემდეგ 
იგივე დავალებები ხელახლა  ჩაიწერა რესპუბლიკის სამინისტრო-
ებისა და უწყებებისათვის მიცემულ  პროტოკოლში. გარდამავალი 
პერიოდი გახანგრძლივდა. რაც შეეხება განათლების სფეროს, ყვა-

1	  Рамазанова Д.,დასახ. ნაშრომი, იქვე.



151

რელში 2000 წლის 24 სექტემბერს,  რაიონის ხელმძღვანელობამ 
და დაღესტნის ბეჟთის ადმინისტრაციამ  ხელი მოაწერეს პროტო-
კოლს, რომლის მიხედვითაც  დაღესტნის მხარე იღებდა ვალდე-
ბულებას მოემზადებინა სპეციალისტები და პედაგოგები, მოემა-
რაგებინა ავარული სოფლების სკოლები სახელმძღვანელოებით, 
სასწავლო-სადემონსტრაციო მასალებითა და სხვა საჭირო ლიტე-
რატურით.1

აქ აღარ შევეხები 2000-იანი წლების დასაწყისის ამბებს,   მხო-
ლოდ აღვნიშნავ, რომ ვარდების რევოლუციის შემდეგ, საქართვე-
ლოს სახელწიფო პოლიტიკის რადიკალურად შეცვლისა და სახელ-
მწიფო  ენისთვის პრივილეგიის მინიჭების  შემდეგ, ფაქტობრივად 
გაუქმდა რუსული სკოლები და მცირერიცხოვანი ეთნოსებისთვის 
ბილინგვური/მულტილინგვური განათლების პროგრამები დაი-
ნერგა. ზოგადად,  ეროვნულ უმცირესობათა წარმომადგენლების 
განათლება განიხილება არა მხოლოდ მათი აკადემიური მიღწევე-
ბის გაუმჯობესების, არამედ მათი საზოგადოებაში ინტეგრაციისა 
და შრომის ბაზარზე დასაქმების საშუალებად. სპეციალისტების 
აზრით: „საქართველოში მულტილინგვური განათლება აღქმულ 
უნდა იქნეს, როგორც სამოქალაქო ინტეგრაციის პოლიტიკის 
ეფექტური ინსტრუმენტი, რომელიც ეროვნული უმცირესობების 
წარმომადგენლებს სახელმწიფო ენის დაუფლების უკეთეს შე-
საძლებლობას აძლევს და, ამავე დროს, უზრუნველყოფს მათი 
მშობლიური ენების შენარჩუნებას.2თუმცა, უნდა ითქვას,  რომ      
ავარულის  მცოდნე პედაგოგების არყოლის გამო,   ბილინგვური 
სწავლების განხორციელება  ყვარლის რაიონის ავარელთა სკო-
ლებში ფერხდება.

დღეს ავარელთა სამივე სოფელში ქართული არასრული სა-
შუალო, საბაზისო სკოლებია. ბავშვები 9 კლასს  ამთავრებენ და 
მერე, სურვილისამებრ, ვისაც საშუალო სკოლის დამთავრება 
უნდა, სწავლას  მეზობელ სოფელში, უმთავრესად ახალსოფელში 
აგრძელებს.   ჩანთლისყურელი რესპონდენტის ინფორმაციით: 

1	 იქვე, გვ.11.
2	 ჭანტურია რ., ეროვნულ უმცირესობათა ინტეგრაცია მულტილინგვური 

განათლების საშუალებით, ბილინგვური განათლება, #1, 2010,გვ. 3-4.



152

„დაღესტნელთა სამი სოფლიდან ყველაში ცხრაკლასიანი სკო-
ლაა. ეს სკოლები ქართულია. დაღესტნური, ხუნძურ/ავარული, ისწა-
ვლება კვირაში 2 გაკვეთილი. 9 კლასის შემდეგ უნდა გადაიყვანო 
ბავშვები სხვა სოფელში. ვინც მონდომებული და ყოჩაღია სწავლას 
აგრძელებენ ახალსოფლის სკოლებში. 104 კომლიან სოფლის – ჩა-
ნთლისყურის სკოლაში 111 ბავშვი სწავლობს; ჩვენთან სოფელში 
ჩვენი ენა გვაქვს ჰათოლას ენას ვეძახით. სალაპარაკო ენა კი გვაქვს, 
მაგრამ დამწერლობა არა. საბავშვო ბაღი არა გვაქვს, სკოლაშია 
ნული ჯგუფი მარტო. სამი სოფელია გაერთიანებული თემში — 
ჭიკაანი, ჩვენი და ზინობიანი. ახლო-ახლოს არის ეს სოფლები. ეგ 
არის, მედრესე მოაშორეს სკოლიდან, არ შეიძლებაო. 

 თორმეტ კლასს ბავშვები ამთავრებენ ამ სამ სოფელში: ახალ-
სოფელი, ზინობიანი, ჭიკაანი. უმაღლესში ჩაბარების პრობლემაა. 
შარშან ერთმა გოგომ ჩააბარა, მაგრამ მატერიალურად ვერ შეძ-
ლეს გადახდა მშობლებმა და დაატოვებინეს. ადრე სასწავლებლად 
ყველა მახაჩკალაში მიდიოდა, როცა სკოლები რუსულენოვანი იყო. 
ახლა, ქართულს რომ დაამთავრებენ, იქ ვერ ჩააბარებენ. არც დიდი 
ინტერესი არა აქვთ სწავლის. დაამთავრებენ სკოლას და მეტი წილი 
ბიჭები მიდიან პოლონეთში სამუშაოდ, ზოგი რუსეთში. აქაურები, 
ვინც დაღესტანშია გადასული ვერ მიყავთ ომში, რეგისტრაცია არა 
აქვთ და ამიტომ, თორემ ისე, დაღესტნიდან მიყავთ ახლა ომში“(ყ-
ვარელი, სოფ, ჩანთლისყურე, 2025). 

 ამავე სოფლის სკოლის დირექტორის, გაჯი მაგომედალი-
ევის ინფორმაციით, ჩანთლისყურეში კაპუჭელები ცხოვრობენ; 
კაპუჭელებში ერთიანდებიან კაპუჭელები, თლიადალელები, ბეჟ-
თელები, ქალაქელები. ჩანთლისყურეში ძირითადად თლიადა-
ლელები არიან. გაჯი მესამე კლასამდე აქ იყო და მერე გადასულა 
დაღესტანში, ბეჟთაში; რვა წელი იქ უსწავლია და დაღესტანშივე 
დაუმთავრებია ქიმია–ბიოლოგიის ფაკულტეტი. ყვარელში 1990 
წელს მოსულა და ქართული აქ შეუსწავლია. მისი თქმით, 2008 
წლამდე აქ რუსული სკოლა იყო, შემდეგ ქართულად გადაუკეთე-
ბიათ. დღევანდელ ბავშვებს ქართულის სწავლის დიდი ინტერესი 
არა აქვთ, თუმცა ახლა ქართული შედარებით უფრო კარგად იციან. 



153

სკოლის დირექტორთან ინტერვიუში გაირკვა, რომ ამერიკული 
ორგანიზაციის – „მომავლის კვალის“, ფინანსური დახმარებით გაჯი 
თლიადალური ენის ლექსიკონსა და სახელმძღვანელოს ქმნის:

„მე ვმუშაობ ერთი ამერიკელების ორგანიზაციაა თელავში, 
რომელსაც ამერიკელები აფინანსებენ – „მომავლის კვალი“. ძირი-
თადად, ჩვენი ერის, ენის კვლევაა. კვირაში ერთ დღეს, ოთხშაბათს 
მივდივარ, ორ გაკვეთილს ვატარებ. პროფესორები არიან ,ისინი 
სწავლობენ ჩვენ ენას. უკვე 12–13 წელიწადია მაგათთან ვმუშაობ. 
ძალიან გვიჭირს, ენა გვეკარგება და ვცდილობთ გადავარჩინოთ! 
ახლა ანბანს ვაკეთებთ. თლიადალური ანბანი ახლა იქმნება, 
მე ვწერ. ლექსიკონს ვამზადებ და ვაკეთებ ამ წიგნს. მე მარტო არ 
ვარ, მეხმარებიან; კონსილიუმი გვაქვს ჩვენ ხალხთან, სოფლის 
მკვიდრებს ვეძახით და განვიხილავთ თითოეულ სიტყვას. ნოლი 
კლასია ჩვენთან სკოლაში, და იქ იქნება ნებადართული ამ წიგნით 
სწავლება. დედა ენა ჩვენი ენის დიალექტზეა გადათარგმნილი, ალ-
ფაბეტი კირილიცაზეა. 55 ბგერაა ანბანში. მარტო ბგერა „ა“ – ოთხია, 
სხვადასხვანაირად გამოითქმის. ამერიკელებს უნდოდათ ანბანის 
ლათინური წყობით გაკეთება, უარი ვთქვით; ანბანი დაღესტანშიც 
კირილიცაზეა და იმათ არ აწყობთ. თლიადალელები დაღესტანში 
რომ არიან, არც იმათ აქვთ სახელმძღვანელო. პირველად ჩვენ ვაკე-
თებთ, კავშირი გვაქვს იქაურ პროფესორებთან და ვაზუსტებთ, რო-
მელი სიტყვა როგორაა. ეს სახელმძღვანელო დაღესტანშიც იქნება, 
იქ უფრო მეტი მოთხოვნაა. გამოდის ლექსიკონი, ზღაპრები გვაქვს 
ჩვენს ენაზე.“(ყვარელი, სოფ, ჩანთლისყურე, 2025). 

როგორც გაირკვა, ორგანიზაცია “მომავლის კვალი” 2014 წელს 
ენათმეცნიერთა და სპეციალისტთა საერთაშორისო ჯგუფის ინი-
ციატივით, კავკასიელ ერებთან ენებისა და კულტურის განვითა-
რებისა და შენარჩუნების სფეროში თანამშრომლობისათვის შეიქ-
მნა. ორგანიზაცია მხარს უჭერს მოსახლეობას მათი მშობლიური 
ენისა და კულტურის სიმდიდრისა და მრავალფეროვნების გამოკვ
ლევასა და შენარჩუნებაში. ენების დოკუმენტაცია და განვითარება 
მისი ძირითადი მიმართულებაა. ადგილობრივ მოსახლეობასთან 
მუშაობის გარდა, ორგანიზაცია ასევე თანამშრომლობს აკადემიურ 



154

და სამეცნიერო ინსტიტუციებთან, რომლებიც ამ ენებს იკვლევენ. 
ისინი მუშაობენ ენების არქივების შექმნაზე, ენის მომავალი თა-
ობებისთვის შენარჩუნების მიზნით. “მომავლის კვალი” მულტი-
მედიურ პროდუქციას ქმნის, კავკასიის მცირერიცხოვანი ერების 
ენებზე მასალებს აქვეყნებს და ასევე სასწავლო სემინარებსაც 
ატარებს. “მომავლის კვალი” ხალხსა და აკადემიურ წრეებს შორის 
ერთგვარ დამაკავშირებელ რგოლს წარმოადგენს და ენობრივი და 
კულტურული მასალების მონაცემებსა და არქივებს სთავაზობს. 
ორგანიზაციის დამფუძნებელია  გამოყენებითი ენათმეცნიერების 
სპეციალისტი კეტლინ სეკეტი, რომელსაც აქვს კავკასიაში მუშაო-
ბის რამდენიმეწლიანი გამოცდილება. 

თლიადალური სახელმძღვანელო და ლექსიკონი ერთა-
დერთი არაა, რომლის გამოცემასაც „მომავლის კვალი“უჭერს 
მხარს. სოფ. სარუსოს სკოლის ყოფილი დირექტორი მაგომედ რა-
სულოვიც იგივე საქმიანობას ეწევა: 

„მეც და გაჯიც ერთ პროექტში ვართ თელავში; ამერიკელები 
სწავლობენ ჩვენ ენას; „იმედის კვალი“ ჰქვია, ამერიკული ფონდია, 
ისინი სწავლობენ. მე პირველი ვაკეთებ ჩვენ ენაზე ანბანს. ჩემი ან-
ბანი კირილიცაზეა. ლექსიკონსაც ვაკეთებ და ლექსებზეც ვმუშაობ. მე 
ვწერ ჰუნძიბურ ენაზე, გაჯი კაპუჩურ ენაზე წერს. უნდა გადარჩეს ჩვენი 
ენა. ფულია საჭირო ამის გამოსაცემად. დაღესტანში არავინ არის 
დაინტერესებული. დაღესტანში უფრო დაკარგულია ჩვენი ენა, ვინც 
სოფლებშია, იმათღა იციან; ჩვენ ანბანში 70 ბგერა დათვალეს. მე 50 
გავაკეთე, მარტო ასო „ა“ ჩვენ ენაში არის რვა, მე ოთხი დავტოვე. ჩვენ 
ლექსიკონში ქართველების სიტყვებია – 343, ავარულია – 467, რუსუ-
ლია – 257, არაბულია – 31. დაღესტანში რუსულ ენაზე ლაპარაკობენ. 
იქ სკოლაში რუსულად ასწავლიან, ავარული ცოტა საათები აქვთ. 
ადრეც ასე იყო, მეოთხე კლასამდე ავარულად სწავლობდნენ, მერე 
რუსულად. ეხლა არა, თავიდანვე ავარულად 4 საათია, დანარჩენი – 
რუსულად. ჩვენი ბავშვები სახლში ჰუნძიბურ ენაზე ლაპარაკობენ და 
ახალსოფელში ან ჭიკაანში რო წავლენ, იქ ქართულად ლაპარაკობენ. 
ჩვენს სოფელში ქართულ სკოლაში 2 საათი ისწავლება რუსული მე-
ხუთე კლასიდან, დანარჩენი ქართულია. ჩვენი ენა არ ისწავლება არ 



155

არის სპეციალისტი.“ (ყვარელი, სოფ.სარუსო, 2025).
იგივე მთხრობელი საინტერესო მონაცემებს გვაწვდის სარუ-

სოელების ენისა და განათლების მდგომარეობის შესახებ: 
„სარუსოში თავიანთი საოჯახო ენა აქვთ. ჩვენ ვართ ჰუნძიბე-

ლები. სამი სოფელია მთელ დაღესტანში. აქ, სარუსოში ძირითა-
დად ცხოვრობენ ჰუნძიბელები, სულ ასამდე ოჯახი იქნება, 450–
500–მდე დიდ-პატარა ადამიანით. სარუსოში სამი ოთხი კომლია 
კაპუჭელები, დანარჩენები ჰუნძიბელები არიან. ეხლა ერთად ვართ 
და გვესმის ერთმანეთის, მაგრამ ჩვენი და კაპუჩელების ენა განსხვა-
ვდება ერთმანეთისგან. გაჯის ენა სხვა არის, ჩვენი ენა სხვა არის. 
ის ტომები – კაპუჩელები, თლიადალლეები, ბეშტელები, ქალაქე-
ლები, გაჯის ენაში შედიან. ერთმანეთში კაპუჭურად, გაჯის ენაზე 
ვლაპარაკობთ. ისინი დიდი სოფლებია, ბევრნი არიან, სადაც ბევრი 
ხალხია, იმის ენას სწავლობ. მაგალითად სვანები და ქართველები, 
მაგათი ხომ სხვა ენაა, მაგრამ ქართულად ლაპარაკობენ. ქართული 
ყველამ იცის. მე 30 წელი ვიყავი სკოლის დირექტორი. პირველი 
კლასიდან ქართული ისწავლებოდა. ეხლა 50–მდე ბავშვი იქნება 
სკოლაში. გამსახურდიას დროს რომ წავიდნენ ჩვენი სოფლიდან, 
აღარ დაბრუნდნენ ყველა, მაშინ 200–მდე ბავშვი იყო. ახლა სკოლა 
ცხრაწლიანია, 2 საათი მეხუთე კლასიდან არის რუსული. დაღეს-
ტნური, ავარული, იყო 2 საათი კვირაში. ახლა სრულად ქართული 
სკოლაა. მასწავლებლები აქაურები არიან, ახალსოფლიდან, ყვარ-
ლიდან. ახალსოფელში სულ ქართველები ცხოვრობენ. მოსწავლეე
ბი, ვისაც უნდა , მერე აგრძელებს სწავლას. ოთხი–ხუთი ბავშვი იყო, 
თბილისში მოეწყვნენ და დაამთავრეს უმაღლესი. ადრე რუსული 
სკოლა რომ იყო, ცოტა უჭირდათ. სამჯერ მაინც შეიცვალა: თავიდან 
რომ ჩამოვედით, ჯერ ავარულად იყო სწავლა, შემდეგ რუსული, შე-
მდეგ ქართული. დაწყებითი კლასები იყო ავარულად. ვინც იქით 
დაამთავრა ათი კლასი, ის იყო აქ მასწავლებლად. ოთხ კლასს დაა-
მთავრებდნენ და რჩებოდნენ ასე უსწავლელად. ახლაც ცხრა კლასს 
დაამთავრებენ და მორჩა. “(ყვარელი სოფ.სარუსო, 2025).

სოფელ თივში, ანწუხელები ცხოვრობენ. სარუსოელი რეს-
პონდენტის თქმით: „თივში არიან მაარულალები. მაგათი ენა 



156

ისწავლება. კუთხურად რაღაც სიტყვები განსხვავდება, მაგრამ ლი-
ტერატურულ ენაზე ლაპარაკობენ. თიველებს როცა ვხვდები, მე ქა-
რთულად ველაპარაკები. თიველებთან უფრო ქართულად და რუსუ-
ლად ვლაპარაკობთ (ყვარელი, სოფ.სარუსო, 2025). 

საინტერესოა ე. კოპალიანის შეფასება,რომელიც მას ყვარ-
ლის მუნიციპალიტეტში მცირერიცხოვანი ეთნიკური ჯგუფების 
საჭიროებების მიმოხილვაში განათლების კუთხით აქვს წარმო-
დგენილი. მკვლევრის შეხედულებით, ავარული თემის საგანმა-
ნათლებლო და სოციალურ ცხოვრებაში ძირითად გამოწვევად 
რჩება სკოლამდელი და არაფორმალური განათლების არასაკმა-
რისი ხელმისაწვდომობა. ბაღის არარსებობა ზღუდავს ბავშვების 
შესაძლებლობას ადრეულ ასაკში დაეუფლონ ქართულ ენას, რაც 
შემდგომში მათ სწავლას ართულებს. აქაური ბავშვებისათვის ქა-
რთული ენა მეორე ენად განიხილება, ოჯახებში კი მათ საოჯახო 
ენაზე ესაუბრებიან. სკოლამდელი განათლებისა და ამ საფეხურზე 
ქართული ენის შესწავლის შესაძლებლობის არქონის გამო, ბავ-
შვებს სკოლის საბაზო საფეხურზე უწევთ ქართულ ენაზე სწავლის 
სირთულეების დაძლევა. ამასთან, ბილინგვური განათლების 
სისტემის არარსებობა საფრთხეს უქმნის ავარული ენის შენა-
რჩუნებასაც. მოსახლეობა მიიჩნევს, რომ სკოლაში გამოყოფილი 
ერთი საათი ავარული ენის კარგად ასათვისებლად საკმარისი არ 
არის. პრობლემურია ავარული ენის სახელმძღვანელოების არარ-
სებობაც. თემი თავად ცდილობს შეაგროვოს დაღესტანში გამოცე-
მული სახელმძღვანელოები, რაც ასევე გართულებულია, რადგან 
მათი საზღვარზე გადმოტანა ბიუროკრატიულ პრობლემებთანაა 
დაკავშირებული.

სკოლამდელი დაწესებულების უქონლობა უარყოფითად აი-
სახება საზოგადოებრივ და ეკონომიკურ საქმიანობაში ქალთა ჩა-
რთულობაზეც, რაც ოჯახების ფინანსურ მდგომარეობას ამძიმებს. 
თივის მოსახლეობა, სადაც, ბავშვების რაოდენობა შედარებით 
მცირეა, ადგილობრივი თვითმმართველობისგან ტრანსპორტი-
რების უზრუნველყოფას მოითხოვს, რათა ბავშვები მეზობელი 
სოფლის ბაღში მაინც ატარონ.



157

თემს ასევე არ გააჩნია სოციალიზაციისა და კულტურული 
მიმოცვლის სივრცეები, რაც აფერხებს ახალგაზრდების ინტე-
გრაციასა და კულტურული ურთიერთობების განვითარებას. 
ამ ვითარებაში აუცილებელია ბილინგვური განათლების დანე-
რგვა, სკოლამდელი ინფრასტრუქტურის გაუმჯობესება და არა-
ფორმალური განათლების ხელშეწყობა, რაც თემის სოციალურ 
ინტეგრაციას მნიშვნელოვნად გააძლიერებს.1

ავარულ სოფლებში ქალთა განათლებისა და სოციალური ჩა-
რთულობის დონე შეზღუდულია. ოჯახები ერიდებიან შვილების 
ყოველდღიურ მგზავრობას სხვა სოფელში, რის შედეგადაც ბევრი 
გოგონა საშუალო განათლების გარეშე რჩება. ოჯახები ხშირად არ 
ითვალისწინებენ გოგონების სურვილს და მათ ადრეულ ასაკში 
აქორწინებენ. ეკონომიკური სიძნელეები და უმუშევრობა ქალებს 
უბიძგებს იფიქრონ, რომ ოჯახის შექმნა ერთადერთი გამოსავა-
ლია. უმაღლესი განათლების მიღების მსურველთა რაოდენობა 
დაბალია, ბევრი გოგონა სწავლას ვერ აგრძელებს ოჯახის წინააღ-
მდეგობის გამო. ახალგაზრდების ნაწილი პროფესიულ განათლე-
ბას ირჩევს. თივში შედარებით მეტი გოგონა აგრძელებს სწავლას 
უმაღლეს სასწავლებლელში, მათ შორის ზოგიერთი თბილისში ან 
რუსეთში იღებს უმაღლეს განათლებას; თუმცა ყვარლის რაიონის 
დაღესტნელი ახალგაზრდები ვერ ხედავენ დასაქმების და განვი-
თარების შესაძლებლობებს, რაც მათ სოფელში დარჩენის ან მი-
გრაციის არჩევანის წინაშე აყენებს.

ამრიგად, შეიძლება ითქვას, რომ ყვარელში მცხოვრები ლეკე-
ბისათვის კვლავ გამოწვევად რჩება განათლებაზე ხელმისაწვდო-
მობა, დასაქმების შესაძლებლობა, პოლიტიკურ აქტივობებში მო-
ნაწილეობა და სხვ. 

1	 კოპალიანი ე.,ყვარლის მუნიციპალიტეტში მცირერიცხოვანი ეთნიკური 
ჯგუფების საჭიროებების მიმოხილვა,სოციალური სამართლიანობის 
ცენტრი, 2023, გვ.10,13



158

დასკვნა

საქართველოს საზღვრისპირა რეგიონებს და მის მოსახლე-
ობას ქვეყნის უსაფრთხოების უზრუნველყოფის საქმეში დიდი 
მნიშვნელობა ჰქონდა და აქვს; განსაკუთრებით კი მაშინ, როდე-
საც ქვეყნის საზღვრისპირა რეგიონებში არატიტულოვანი ეთნი-
კური ჯგუფები სახლობენ. წარმოდგენილი ინტერდისციპლინური 
ნაშრომი,რომელიც საქართველო-დაღესტნის საზღვრისპირა 
საზოგადოებებს იკვლევს, ისტორიული, ეთნოლოგიური/ეთნოგ-
რაფიული და გეოგრაფიული მეთოდოლოგიების სინთეზს ეფუძ-
ნება; მასში წამყვანი როლი ეთნოგრაფიულ მიდგომას უკავია, 
ვინაიდან საზღვრის კვლევისას იგი აძლიერებს ადამიანის ყო-
ველდღიურ პრაქტიკებში ჩამოყალიბებულ და გამოცდილებაზე 
დაფუძნებულ ხედვას და ხელს უწყობს საზღვრის სოციალურ და 
კულტურულ კონსტრუქციად აღქმას; უზრუნველყოფს საზღვრის 
კვლევის უფრო კომპლექსურ და ადამიანზე ორიენტირებულ 
ინტერპრეტაციას.

კავკასიონის ქედზე გამავალი სასაზღვრო ზოლის დინამიკა, 
განსაკუთრებით XIX საუკუნიდან, რუსეთის იმპერიის მიერ საქა-
რთველოს ანექსიის შემდეგ გააქტიურდა; უახლეს ისტორიაში 
- საბჭოთა წარსულმა, შემდგომ კი პოსტსაბჭოთა პოლიტიკურმა 
რეალიებმა ეს დინამიკა კიდევ უფრო გაამძაფრა. საქართველო-
-რუსეთის სახელმწიფო საზღვარი დღემდე არ არის დემარკირე-
ბული, რაც ქმნის სამართლებრივი გაურკვევლობის პრეცედენტს 
და საზღვრის თვითნებური ცვლილებების საფრთხეს. შესაბამი-
სად, გარდაუვალია ტერიტორიული ცვლილება/კორექტირება, 
ხოლო საზღვრის ცვლილების ნებისმიერი პროცესი კავკასიის რე-
გიონში ყოველთვის მტკივნეულად აღიქმება. ჩვენი კვლევის ობი-
ექტი,საქართელო-დაღესტნის საზღვარი, სადავო ტერიტორიების 
მცირე მასშტაბის მიუხედავად, მნიშვნელოვანი დაძაბულობის მი-
ზეზად შეიძლება იქცეს. სწორედ ამიტომ, კვლევაში ამ საზღვრის 
ისტორიის, ქართველი და დაღესტნელი ხალხის ურთიერთობის 
რეალური სურათია წარმოჩენილი. 



159

ისტორიულად, მთიან დაღესტანს მჭიდრო ურთიერთობა 
ჰქონდა ქართლის სამეფოსთან, რომელიც ბიზანტიასა და ალბა-
ნეთთან ერთად მნიშვნელოვან როლს ასრულებდა ჩრდილოეთ 
კავკასიაში ქრისტიანობის გავრცელებაში. ქართლის მესვეურები 
ლეკებს აქტიურად იყენებდნენ საგარეო მტრის წინააღმდეგ ბრძო-
ლაშიც, რაც მკაფიოდ დასტურდება ქართული წერილობითი წყა-
როებით. 

გვიან შუასაუკუნეებში ურთერთობის პოზიტიური ხასიათი 
შეიცვალა და გახშირდა თავდასხმები საქართველოზე დაღეს-
ტნელთა მხრიდან, რამაც თანდათანობით კატასტროფული ხასი-
ათი მიიღო, განსაკუთრებით იქ ისლამის მომძლავრების შემდეგ; 
ამ მოვლენას ქართველებმა „ლეკიანობა“ უწოდეს. „ლეკიანობას“ 
საქართველოსთვის ყოვლისმომცველი ნეგატიური შედეგი ჰქო-
ნდა. საბჭოთა ისტორიოგრაფიაში დამკვიდრებული იყო მოსა-
ზრება, რომელიც საქართველოზე დაღესტნელთა გამუდმებულ 
თავდასხმებს, მარქისიტულ-ლენინური მსოფლმხედველობიდან 
გამომდინარე, მთიელთა პატრიარქალურ-ფეოდალურ წყობას 
უკავშირებდა. 

დაღესტნის მოსახლეობის მთავარი სამეურნეო საქმიანობა 
მიწათმოქმედება და მესაქონლეობა იყო, დაბლობის რეგიონებში 
წამყვანი ადგილი მიწათმოქმედებას, ხოლო მთაში მესაქონლეო-
ბას ეჭირა. მთური მეცხოველეობის საფუძველს ე.წ. გადარეკვითი 
სისტემა წარმოადგენდა, რომელიც მოსახლეობას საკვები რესურ-
სების ეფექტურად გამოყენების საშუალებას აძლევდა. საქონელი 
ზაფხულის განმავლობაში მთის იალაღებზე იმყოფებოდა, ხოლო 
ზაფხულში ბარის საძოვრებზე გადაჰყავდათ. ვითარება რადიკა-
ლურად შეიცვალა XVI საუკუნეში, როდესაც მოსკოვის სამთავროს 
მზარდი ექსპანსია თანდათანობით უზღუდავდა დაღესტნელ 
მთიელებს ჩრდილოეთის სტეპების საზაფხულო ბაზებად გამოყე-
ნებას და აიძულებდა ალტერნატივა სამხრეთით ეძებნათ. 

ხსენებული პერიოდი ემთხვევა გლობალურ კლიმატურ კატა-
კლიზმებს, რომელიც მცირე გამყინვარების სახელითაა ცნობილი. 
ბევრი ავტორიტეტული წყაროს თანახმად XVII საუკუნის ბოლოდან 



160

XIX საუკუნის შუა ხანებამდე, დედამიწის დიდ ნაწილში განსაკუთ-
რებით აცივდა. მართალია, ისტორიულ წყაროებში პირდაპირი 
მტკიცებულებები არ გვხვდება, მაგრამ, ცხადია, არანაკლებ ნეგა-
ტიურ გავლენას მოახდენდა გლობალური აცივება კავკასიის მთია-
ნეთის მოსახლეობის სამეურნეო ყოფაზე. სავარაუდოდ, გაუარესე-
ბული კლიმატური გარემო დაღესტნის მთიანეთის მოსახლეობას 
უზღუდავდა ტრადიციულ სამეურნეო საქმიანობას, აიძულებდა 
მათ საშოვარი ქართულ სოფლებზე თარეშით მოეპოვებინათ და 
ზრდიდა მიგრაციების ინტენსივობას სამხრეთისაკენ. 

ლეკთა გამუდმებული თარეშის გამო მეტად მძიმე ვითარება 
შეიქმნა XVII- XVIII საუკუნეების აღმოსავლეთ საქართველოს ბა-
რში. არანაკლებ ზარალდებოდა ამ თავდასხმე- ბისაგან მთაც, რა-
დგან ტრადიციულად მთის მოსახლეობას (თუშ-ფშავ-ხევსურები) 
ჩრდილოეთიდან გადმოსასვლელელების დაცვა ევალებოდა. ამ 
ვითარებაში თუშეთი, ერთი მხრივ, თავად მონაწილეობდა სის-
ხლისმღვრელ ბრძოლებში, მეორე მხრივ კი, მას ეზღუდებოდა 
კახეთის საზაფხულო საძოვრებით სარგებლობა. თუშებისა და და-
ღესტნელების ურთიერთავდასხმების მასშტაბი და ხასიათი გან-
სხვავდებოდა იმის მიხედვით, თუ ვინ იყო ამ თავდასხმების ორგა-
ნიზატორი და რა მიზანს ისახავდა იგი. 

ვითარება შეიცვალა რუსეთის კავკასიური ომების პერიოდში. 
საუკუნოვანი დაპირისპირებით თავგაბეზრებული თუშები აქტიუ-
რად ჩაებნენ რუსეთის მხარეს კავკასიელ მთიელთა წინააღმდეგ 
ომში. კავკასიის ომის დასრულების შემდეგ რუსულმა ხელი-
სუფლებამ თანდათანობით და სისტემურად აღკვეთა მთიელთა 
მეკობრეობა. ნელნელა მინავლდა სისხლისმღვრელი შეტაკებე-
ბის გავლენით გამძაფრებული მტრობა თუშ-ფშავ-ხევსურებსა და 
ჩრდილოკავკასიელებს შორის. გახშირდა თუშებსა და დაღესტნე-
ლებს შორის სამეურნეო-ეკონომიკური ურთიერთობები. 

ხუნძების მიგრაცია საქართველოში, რომელიც ადრეულ პე-
რიოდში ძირითადად ეკონომიკური ფაქტორებით იყო განპირო-
ბებული, კავკასიური ომების პერიოდში იმპერიული პოლიტიკის 
ნაწილი გახდა და კავკასიაში რუსეთის მიერ შექმნილი ეთნოდე-



161

მოგრაფიული მოზაიკის საერთო კონტექსტში მოექცა. ხუნძების 
(ავარელების) ყვარლის სანახებში ინფილტრაცია უკავშირდება ან-
წუხელების, ბეჟთელების და ჰუნძიბელების მჭიდრო პოლიტიკურ 
და სამეურნეო - ეკონომიკურ ურთიერთობას კახეთთან, როდესაც 
ისინი ინტენსიურად იყენებდნენ საძოვრებად ამ ტერიტორიას. XIX 
საუკუნის დასაწყისისათვის აქ ლეკთა მუდმივი დასახლებები არ 
ჩანს მაგრამ დაღესტნის ცალკეული თემები ცდილობდნენ კახეთ-
თან ურთიერთობის გაგრძელებას და საქართველოსთან სავაჭრო-
-ეკონომიკური კავშირების აღდგენას. მოგვიანებით, XIX საუკუნის 
30-40-იან წლებიდან ისინი ყვარლის რაიონში ჯერ სეზონურად , 
ხოლო მე-20 საუკუნის 30-40-იანი წლებიდან უკვე მუდმივად მკვი-
დრობენ.

1980-იანი წლების ბოლოსა და 1990-იანების დასაწყისში, სა-
ქართველოში შექმნილმა პოლიტიკურმა ვითარებამ, რასაც ამძა-
ფრებდა სახელმწიფოში არეულობის მოსურნე ძალების მხრიდან 
არაქართული ჯგუფების მიმართ ქსენოფობიური ხასიათის პროპა-
განდა და პროვოკაციული ქმედებები, ყვარელში მცხოვრები ლე-
კების ნაწილი იძულებული გახადა საქართველო დაეტოვებინა. 
ნაწილი კი საქართველოში მძიმე სოციალურ პირობებში დარჩა; 
ამის შემდეგ კიდევ იყო დაღესტნელთა გადასახლების მცდელო-
ბები, თუმცა ორგანზებული ფორმა მას არ მიუღია; დაღესტანსა 
და რუსეთში, ცალკეული ოჯახები წავიდნენ , მაგრამ საქართვე-
ლოში სახლები მაინც შეინარჩუნეს. დღეს ყვარლის დაღესტნე-
ლების უმეტესობას ორმაგი მოქალაქეობა აქვს, ისინი რუსული 
პასპორტებითაც სარგებლობენ. ზოგადად, ორმაგი მოქალაქეო-
ბის მინიჭების და საზღვრისპირა მოსახლეობისთვის რუსული პა-
სპორტების გაცემის პრაქტიკა შეიძლება აღქმულ იქნას, როგორც 
რუსეთის ფართო სტრატეგიული პოლიტიკის ნაწილი, რომელიც 
მიზნად ისახავს გავლენის გაძლიერებას და მომავალში ანექსიის 
სამართლებრივი საფუძვლის შექმნას.

ამჟამად ახალსოფლიდან დაღესტნისკენ უშუალოდ გამავალი 
გზა ჩაკეტილია, პირდაპირი კონტაქტები შეწყვეტილია და მოსა-
ხლეობას დაღესტანში ლარსზე ან ბაქოს გავლით უწევს ჩასვლა. 



162

საყურადღებოა კრემლის ინიციატივით ავარეთ-კახეთის გზის 
მშენებლობის წამოწყება. ამ გზის დაღესტნის ნაწილის მშენებ-
ლობა-რეაბილიტაცია ახლაც აქტიურად მიმდინარეობს რუსეთის 
მხრიდან და მისი საქართველოს საზღვრამდე მოყვანაა გეგმაში. 
დღემდე საქართველოში მხოლოდ უარყოფითი პოზიციაა გამო-
ხატული როგორც ხელისუფლების, ისე ოპოზიციური ჯგუფებისა 
და სამოქალაქო საზოგადოების წარმომადგენელთა მხრიდან. 
ამის მიზეზი ეკონომიკური და უსაფრთხოების მდგენლის არასასუ-
რველი შეფარდებაა. 

 ყვარელში მცხოვრები ლეკებისათვის გამოწვევად რჩება გა-
ნათლებაზე ხელმისაწვდომობა, დასაქმების შესაძლებლობა, პო-
ლიტიკურ აქტივობებში მონაწილეობა და სხვ.  

ცალკე პრობლემას წარმოადგენს ორი სოფლის (ჭერო და 
ინწუხი) კუთვნილების საკითხი. ისტორიულად ეს ქართული სო-
ფლები დაღესტნის რესპუბლიკის დიდოელებით დასახლებულ 
წუნთის რაიონს ესაზღვრება და მე-19 საუკუნეში დაცლილა. სა-
ქართველოს ოფიციალური, მოქმედი რუკებით, საქართველოს 
სახელმწიფოს შემადგენლობაშია. მაგრამ, რადგან საქართვე-
ლო-რუსეთის სახელმწიფო საზღვრის დელიმიტაციის პროცესი 
დასრულებული არ არის, დღეს ეს მონაკვეთი შეუთანხმებელია. 
ემპირიული მასალა, საისტორიო წყაროები და სამეცნიერო ლიტე-
რატურა საშუალებას იძლევა დაბეჯითებით ვილაპარაკოთ ამ სო-
ფლების საქართველოსადმი კუთვნილებაზე, მით უფრო როდესაც 
რუსეთის იმპერიისდროინდელი და საბჭოთა პერიოდის კარტოგ-
რაფიული მონაცემები ამას დოკუმენტურად ასაბუთებს.

დაღესტნის მოსაზღვრე ყვარლის რაიონში დაღესტნური და-
სახლებების არსებობა დღეს არ ქმნის არც სეპარატიზმის და არც 
ირედენტიზმის საფრთხეს, თუმცა ისინი, შესაძლოა, კრემლის პო-
ლიტიკურ საჭადრაკო დაფაზე ერთ-ერთი მნიშვნელოვან ფიგურად 
იქცნენ.



163

NATIA JALABADZE, 
LAVRENTI JANIASHVILI, 

NIKA LOLADZE

The Dagestan Section of the 
Georgian-Russian Border 

(Past and Present) 
 

INTERNATIONAL SCIENTIFIC RESEARCH INSTITUTE OF THE PEOPLES OF 
THE CAUCASUS

SHOTA RUSTAVELI NATIONAL SCIENTIFIC FOUNDATION



164

From the Editor

The Georgians are indigenous population of the Caucasus, whose 
historical borders of settlement ran along the boundaries shaped by 
the nature: to the North – mainly along the watershed of the Greater 
Caucasus, to the south – along the Lesser Caucasus Mountain system, 
to the west – along the Black Sea; and along the tributaries of the Kura 
River (Dzegami and Alazani – Agrichai) – to the east.

Along with other factors, precisely these natural conditions enabled 
the Georgian nation to repel external enemies, who, in many cases, 
significantly outnumbered it, and to preserve its national identity. Yet the 
vicissitudes of time, whether through the overwhelming power of great 
empires or through our own shortcomings, have repeatedly disrupted the 
historical borders of our homeland.... National territory is a centuries-old 
creation of the people inhabiting it, one of the most important symbols of 
its collective memory, the violation of which, even a partial one, leads to 
tangible changes in the ethnopsychology of generations.

Every ethnos is harmoniously intertwined with the natural 
environment in which it lives and labours. It could not be otherwise, 
for this environment serves as its reliable refuge, sustenance, source of 
livelihood, and a decisive factor in shaping its national character. It is 
the land of its ancestors—their motherland... Therefore, caring for her 
as the apple of the eye was considered a duty imposed by God in all 
ages. The Georgian people are no exception. “The Georgian Chronicles” 
recounts that whenever the enemy conquered the territory of Georgia 
“, mourning and sorrow reigned among all the Georgians.” And this is 
not a single case. Our ancestors, who took each defeat painfully, never 
resigned themselves to the seizure of even a small piece of the land 
from the enemy. They would meet the oppressor with dignity and fight 
selflessly to reclaim what had been taken. This is how we have survived 
from ancient times to the present day. 

The present work is a monographic study of the complex political, 
economic, ethnosocial and cultural processes characteristic of the 



165

Dagestan section of the Georgia-Russia state border. A group of 
researchers with extensive experience and strong expertise in their 
field (N. Jalabadze, L. Janiashvili, N. Loladze) have examined the diverse 
and complex phenomenon of the modern border using contemporary 
methodological approaches. Rich scientific literature, narrative and 
documentary sources, as well as the collection and analysis of field 
ethnographic material, have allowed for outlining all the problems 
existing in the specified border section. This has been achieved thanks to 
the interdisciplinary nature of the research. Accordingly, the conclusions 
and recommendations outlined in the collective monograph are 
noteworthy in many ways. This is why the work is not only of scientific 
and educational value but also has great practical significance. This leads 
me to believe that the book will be of interest not only to specialists but 
also to a wide range of readers.

Introduction

This collective monograph is the outcome of research conducted 
within the framework of the project “Ethno-historical Processes in the 
Borderline Region with the Russian Federation (Dagestan Section)” 
(BRG-I-24-617), which was awarded a 2024 grant by the Shota Rustaveli 
National Science Foundation of Georgia for the promotion of research 
projects and international scientific events on the study of Georgia’s 
border regions. In a sense, it also continues the authors’ long-term work 
in this field.1

1	 Jalabadze N., Vashakidze V., Janiashvili L., Urushadze V. Border-line Population 
in the Past and Present (Kakheti), Tb. 2022; Janiashvili L., Melikishvili L., 
Mamardashvili G., Urushadze V., Integration of Ethnic Groups in Kvemo Kartli 
(the Armenians and Azerbaijanis), Tbilisi 2021; Topchishvili R., Bagrationi G., 
Gagoshidze G., Gogochuri G., Jalabadze N., Janiashvili L., Avtandilashvili G., Truso 
– Historical and Ethnocultural Problems, Tb. 2021; Janiashvili L., The Issue of the 
Ossetians in Kazbegi District, Tb. 2017; Jalabadze N., The Ossetians of Kazbegi 
District in the Context of Georgian-Ossetian Relations: Perspectives on Georgian-
Ossetian Relations in Kazbegi District, Tb. 2017, etc.



166

The study of borderline regions is closely linked to the issue of 
national security. Restoring territorial integrity and ensuring peace and 
stability along the borders remains the primary objective of the Georgian 
state, so such research boasts not only scientific-theoretical but also 
practical significance. In today’s Georgia, as well as in the Caucasus and 
the post-Soviet space as a whole, the issue of the state border is closely 
linked to sovereignty, territorial integrity, and identity. Consequently, 
the significance of the border extends beyond physical geography 
and assumes socio-political, economic, and cultural significance. State 
boundaries, traditionally perceived as fixed, natural, or conventionally 
defined dividers, are increasingly understood in contemporary studies 
as historically constructed phenomena, politically managed and shaped 
by socio-economic practices.

Georgia’s northern border (with Russia) poses a particular challenge, 
as the Russian Federation is perceived as the main threat to the existence 
of the Georgian state; it has occupied 20% of the country’s territory and 
is attempting to subjugate Georgia to its geopolitical influence through 
hybrid warfare. Moreover, unlike other neighbouring states, diplomatic 
relations with Russia have been completely severed, and the process 
of border delimitation-demarcation has not even been started, which 
increases the risk of arbitrary border redrawing. By the way, in addition 
to the occupied regions, Russia’s illegal seizure of territories also took 
place in the area of our interest, namely in the villages of Chero and 
Intsukhi located in the Chanchakhovani Gorge (Tusheti). Historically, 
these villages, bordering the Tsunti district of the Republic of Dagestan, 
were inhabited by Georgians, but in the 19th century, they were emptied 
due to Lezgin forays. In the 1990s, Russian and Georgian border guards 
alternately patrolled here, but since the incident in 2006, the territory 
has been completely controlled by the Russian Federation. It is worth 
noting that Russian provocations had also occurred on other occasions. 
For example, on 28 June 2018, Russians abducted two Georgian border 
guards on the Dagestan section of the Georgia-Russia border in Lagodekhi 
Municipality. There are also several known abduction cases of Georgian 



167

shepherds. Several years ago, the construction and rehabilitation of 
the Avaro-Kakheti road, planned by the Russian side, raised concerns in 
Georgian society. This road is very beneficial for the Russian Federation 
from a geopolitical standpoint, but it is completely unacceptable for the 
Georgian side under the current circumstances. The research issue gains 
even greater relevance given the changing political mood in Georgia and 
the international geopolitical situation. 

The study was conducted in four municipalities of Kakheti: Akhmeta, 
Telavi, Kvareli, and Lagodekhi. This border strip contains several passes 
(the Qadori Pass is particularly important); no motor road was built 
even during the Soviet period, therefore, the population of Kakheti and 
Dagestan was connected by footpaths. 

Georgians refer to all the Dagestanis as Lekebi (lit. Lezgins), and more 
or less base their relations with them on the narrations embedded in their 
historical memory. It should also be considered that the collapse of the 
Soviet state led to the creation of a fertile ground for open confrontation 
between groups of different ethnic and religious backgrounds. This is 
accompanied by the historical perspective: the Christian population of 
Kakheti perceived the Dagestani/Lezgin as an enemy, a robber, and a 
bully—a perception that, in part, still persists today.

Kakheti is primarily shaped by the territories of ancient Georgian 
historical and geographical provinces: Tusheti, Kakheti, Kukheti, and 
Hereti. Its borders underwent certain changes over various historical 
periods. From ancient times, this was a contact zone between the 
peoples of Georgian and Caucasian (Dagestani) descent. In the early 
Middle Ages, mountainous Dagestan had close ties with the Kingdom 
of Kartli, which, along with Byzantium and Albania, played an important 
role in the spread of Christianity in the North Caucasus. The rulers of 
Kartli actively used the Lezgins in the struggle against foreign enemies, 
which is clearly confirmed by Georgian written sources. At a certain 
point, the Khundzi were nominally part of the Georgian political space. 
Tamerlane’s campaigns in the Caucasus and the collapse of united 
Georgia marked the beginning of Dagestan’s political and cultural 



168

distancing from the Georgian world. From then on, the Lezgins’ 
constant raids, their large-scale settlement in Eastern Kakheti, and 
acts of piracy ( Lekianoba ) took on increasingly severe proportions. 
This fairly painful process continued with varying intensity until the 
Russian Empire took over the South Caucasus. In the late Middle 
Ages, the relations between Georgian and Dagestani highlanders also 
took on the character of a sharp confrontation. In addition to the 
religious factor, this was due to the weakening influence of the central 
government in the mountains and the almost complete replacement 
of the formal legal system with customary law. The nature of the 
relations and the system of ethical values ​​between clans, communities, 
villages, and neighbouring communities in the highlands differed from 
those in the lowlands. Piracy – violent appropriation of the property 
of neighbouring people, villages, or communities – became a way of 
life here. This circumstance largely determined the relations between 
Georgian highlanders and their North Caucasian neighbours. Neither 
Georgians nor their northern neighbour-highlanders regarded the 
theft of sheep, cows, and horses as shameful; on the contrary, such 
behaviour was considered a great feat, and these deeds were often the 
subject of heroic poems.

In the 17th century, “free communities” of the Avars and Tsakhur 
Lezgins were formed in the extreme eastern part of Hereti (Kaki/Kakhi). 
Two political entities, the Sultanates of Char-Belakan (Kak-Eniseli) and 
Elisu, were created. The 17th -18th centuries were difficult for Kakheti. 
Later, in addition to the Char-Belakan and Elisu Sultanates, a small 
number of Dagestanis settled in the neighbourhood of Kvareli as well. 
These Lezgins used the winter pastures of Kakheti and spent the winter 
in the Bezhaniani Valley (where the village of Akhalsopeli is located 
today) on the banks of the Shorokhevi River. Initially, they lived here 
seasonally, paying “grass taxes” for the use of the pastures, and flocks 
of sheep were accompanied only by shepherds; later, they started 
coming here with families, acquired homestead plots, and established 
several temporary settlements. This heterogeneous process continued 



169

until the 1950s (today, the Khundzi live in the villages of Kvareli district: 
Chantliskure, Tivi, and Saruso).

	 Following the collapse of the Soviet Union, the situation in the 
Caucasus and the policy of the Russian Federation led to the breakdown 
of the bridge between a number of peoples of the South and North 
Caucasus for an indefinite period of time. Due to the tragic events of 
the post-Soviet period (two Russia-Chechnya wars, the so-called South 
Ossetian, Abkhazian and Karabakh conflicts, the 2008 Russia-Georgia 
war, its accompanying borderization, etc.), the relations between the 
Georgian and the North Caucasian peoples have taken a completely 
different direction compared to the Soviet epoch. The political entities 
of the North Caucasus that remained within the Russian Federation 
experienced negative consequences from their isolation from Georgia, 
affecting not only political and socio-cultural ties but also interethnic 
relations. The artificial interruption of physical and, consequently, socio-
cultural contacts between the peoples of the North and South Caucasus 
was a violation of the regularity which historically underlay the unity of 
the Caucasian peoples. This situation had a peculiar effect on the Lezgins 
living in Kakheti. Some of the Avars moved to Dagestan in the 1990s. 
Of the more than 4,000 Avars in Kvareli district, approximately 2,000 
remained and had to confront the socio-economic and political crisis 
alongside their Georgian neighbours.

The monograph is interdisciplinary in character, encompassing 
history, ethnology, and geography, and serves not only scientific 
and theoretical purposes but also practical ones. It introduces new 
empirical material into scholarly circulation, identifies features of 
socio-cultural, demographic, and economic transformations in the 
border region under study, and develops new theoretical approaches. 
Accordingly, the monograph has both scientific-theoretical and 
educational-practical objectives. In preparing this monograph, we 
drew upon archival materials, scholarly literature, as well as empirical 
(field-ethnographic) and digital sources. The fieldwork employed a 
comprehensive and intensive methodological approach, incorporating 



170

direct observation and interviews with informants. The novelty of the 
study is defined, in part, by its interdisciplinary examination of ethno-
cultural transformations along the Dagestan section of the Georgia–
Russia border in Kakheti.

We would like to express our gratitude to the colleagues who 
provided valuable consultations during the preparation of this book—N. 
Azikuri, G. Ichuaidze, N. Idoidze, as well as to the narrators who 
participated in the ethnographic fieldwork.



171

Chapter I 

NIKA LOLADZE 

1. Border as a Process: A Methodological and  
Theoretical Framework for Research on the Border of  

Georgia and Dagestan 

The contemporary world is the world of borders, where territorial, 
political, legal, and economic boundaries directly impact social aspects 
of life. Despite globalisation, the opening of borders, and the growth of 
global mobility, the number and diversity of borders in the contemporary 
world are at historical highs. 

Over the past twenty years, hundreds of new borders have 
appeared around the world: thousands of kilometres of barbed wire/
fences have been laid to separate territories, millions of cubic meters of 
concrete walls have been erected (Mexico - America, Israel - Palestine), 
and temporary accommodation centres1 for thousands of migrants have 
been built/operated, and the number of deportations has increased. 
Passport databases, border crossing security technologies, and 
procedural mechanisms2 have been created and improved.

When discussing the significance of borders in the modern world, 
it’s worth noting the impact and consequences of the COVID-19 
pandemic, increased flows of refugees, internally displaced persons, and 
economic migrants, which have also significantly impacted the border 
research. Strict quarantine measures and travel restrictions transformed 
the borders into “filters,” regulating not only the movement of people 
but also social relations linked to fear of the spread of the virus. This 
experience qualitatively changed the attitude of border institutions and 

1	 GDP (Global Detention Project), available at: https://www.globaldetentionproject.
org/detention-centres/list-view seen on 18.10.2025.

2	 Nail, Thomas., Theory of the Border. Oxford University Press. 2025.



172

made the control mechanisms even more complex.1

At the same time, in contemporary Georgia — as in the wider 
Caucasus and the post-Soviet space — the question of state borders 
is inextricably tied to sovereignty, territorial integrity, and national 
identity. Accordingly, the significance of borders extends beyond 
physical geography and assumes socio-political, economic, and 
cultural significance. State borders, traditionally perceived as fixed, 
natural or conventionally defined dividers, are increasingly viewed in 
contemporary studies as historically constructed, politically governed, 
and dependent on socio-economic practices. Such an approach is 
relevant not only in the spaces where the border is not clearly defined 
physically, legally, politically, or in everyday life, but even in the case 
of a clear physical and historical border, such as the main watershed 
of the Caucasus. 

The research topic of this work is the border section between 
Georgia and the Republic of Dagestan of the Russian Federation, which 
runs along the Caucasus Mountain Range. Even such seemingly “clear 
natural–historical borders” have repeatedly become the subject of 
political manipulation, because any border is inherently dynamic, and 
neither the ‘natural’ nor the ‘historical’ serves as an unambiguous 
border. Moreover, the border in this region has never been static.

As for the Georgia-Dagestan border itself, it is 143 km long, runs 
from the Mount Diklo to the south along the Ridge Butsibatsi Range to 
the Mount Sarmaghele (2596 m), crosses the Andis-Koisu River through 
a pass, along the Akhtala Range, the Mount Pataranabadi (3252 m), 
the Mount Encho (3304 m), the Mount Shaviklde (3578 m), follows the 
Central Caucasus Range to the Qadori Pass (2363 m), up to the Mount 
Ninikas-Tsikhe (3116 m), from here turns southwest and ends in the east 
at the Mount Tinovroso.2

The border between Georgia and the Republic of Dagestan is 

1	 Paasi, A., Geographies of Borders and Bordering. In the book: Border Studies 
(pp.. 47-67). Edward Elgar Publishing. 2025

2	 Kekelia J. The Territory and Borders of Gergia (2nd edition). Intelekti Publishing. 
Tbilisi 2006, p.78



173

defined by the following crossings: Vantliashet (2441 m), Sarmaghele 
(2596 m), Qadori (2363 m), Khimriki (2760 m), Mskhalgora (2940 m), 
Machkhalroso (3066 m), Mushak (2675 m), Duruji (2884 m), Khubiara 
(2402 m) and Akhtala (3162 m). 1 Of these, the Vantliashet and Akhtala 
crossings are the most important, satellite photos of which clearly show 
the roads cut from the Dagestan side (see Map X, Figure X).

Tusheti faces particular geographical challenges, which are also 
highlighted in the spatial planning document commissioned by the 
Ministry of Economy and Sustainable Development of Georgia: “Tusheti 
finds itself in a complex geopolitical situation due to the historically 
established strive of the neighbouring countries and peoples to use and 
see benefit from its territory. Given the geopolitical expansion of the 
Russian Federation, active construction of military bases and access 
roads in the valleys bordering Tusheti [...], as well as the 7-8-month 
inaccessibility of emptied Tusheti, it is necessary to regenerate the 
degraded ethnocultural environment to compensate for the geopolitical 
vulnerability, which is also fully consistent with reintegrating Tusheti 
into the national texture”. 2

As already noted, the Georgia–Russia state border has not been 
demarcated to this day, creating a risk of legal uncertainty and arbitrary 
border alterations. This issue is particularly acute given the ongoing 
creeping occupation observed near the occupied territories and directly 
along the state border, especially in the case of the Chanchakhovani 
Gorge and the villages of Chero and Intsukh, which Georgian authorities 
have been unable to control since the 2006 incident.3

1	 Ibid, pp. 84-85. Note: The source mentions only the Vantlisheti, Sarmaghele, 
Qadori, Khimriki, Mskhalgori and Machkhalroso crossings; the remaining 
crossings have been added by the author (N. Loladze) basing on fieldwork and 
geoinformation data.

2	 Abuladze G., Gotsiridze G. Spatial-territorial Planning Project for Akhmeta 
Municipality and Tusheti. Ministry of Economy and Sustainable Development 
of the Republic of Georgia, 2018; available at: https://moi.gov.ge/ka/about / 
Activities/Spatial Arrangement/Akhmeta

3	 Kvakhadze Alexandre, Disputed Borders in the North Caucasus and Their Echoes 
in Georgia. Georgian Foundation for Strategic and International Studies; available 
at: https://gfsis.org/disputed-borders Jalabadze N., Janiashvili L. Loladze N. 



174

The dynamics of the border strip running along the Caucasus 
ridge intensified, especially from the 19th century, following Georgia’s 
annexation by the Russian Empire: in recent history, the Soviet past, and 
later post-Soviet political realities, further aggravated these dynamics. 
For example, from the early 19th century Char-Belakan region (later 
Saingilo), whose northern border ran along the Caucasus watershed, had 
various statuses (district, military district) alternating between various 
administrative units of the Russian Empire, including as part of the 
Georgia-Imereti Governorate. Later, it was part of the First Republic of 
Georgia, and after the Soviet occupation, it was transferred to Azerbaijan 
(see Map XX).1 Furthermore, in the same 19th century, on 19 June 1859, 
Prince A. Baryatinsky, the Viceroy of the Caucasus, annexed Dvaleti (Nari 
section of Ossetia district, Tbilisi Governorate), the historical-geographic 
region located beyond the Caucasian Watershed, to Tergi district. As a 
result, the border moved to the Caucasian Watershed.2

In modern history, a notable case of the change in the state border 
along the Caucasus Ridge are Klukhori and Akhalkhevi districts – the 
territories in the North Caucasus that were part of Georgia SSR in 1943-
1955 (Map XX).3 A tragic example of the 21st century is the ongoing 
process of occupation, unilateral recognition and borderization of the 
territories of Abkhazia and the former South Ossetia Autonomous 
District by the Russian Federation.

It is important to note that the delimitation-demarcation of the state 
borders of today’s Georgia has not yet been completed. Accordingly, 
some territorial changes/adjustments are inevitable. Despite the small 
scale of the disputed territories, it should be considered that any process 

Borderization and Georgia-Ossetian Relations in the Occupied  Region. 2022 
1	 Vardosanidze S., Guruli V., Kharadze K., Jikia L., Kvaratskhelia M. History of 

the State Border of Georgia (1917-1957). Kartuli universiteti Publishing, 2015, 
pp.125-131

2	 Topchishvili R., Dvaleti and Dvaletians: Georgia’s Lost Historical-geographic region 
and the Vanished Ethnographic Group of the Georgians., Universali Publishing. 
Tbilisi 2016, pp. 39-40

3	 Vardosanidze S., Guruli V., Kharadze K., Jikia L., Kvaratskhelia M. History of the 
State Border of Georgia (1917-1957), pp. 254-279



175

of border change in the Caucasus region is always perceived painfully.1

At this stage, of the four states bordering Georgia, delimitation-
demarcation has only been completed on the section of the Republic 
of Turkey; with the remaining neighbors, the process is still ongoing or 
has been suspended for an unknown period; for example, Georgia and 
Azerbaijan have agreed on approximately 2/3 of the state border, and 
one of the most important disputed sections remains the David-Gareji 
monastery complex.2

Approximately half of the Georgia-Armenia border section (110 
kilometres) has been demarcated. According to state officials, the 
demarcation of the border between the countries is one of the most 
important issues and should be completed in the near future.3

As for the border section between Georgia and the Russian 
Federation, including the Georgia-Dagestan border, the delimitation/
demarcation process has been officially suspended until the deoccupation 
of Abkhazia and South Ossetia.4 The aforementioned uncertain status 
of the border strip with the hostile country not only creates legal and 
diplomatic instability, but also directly affects daily life, social, cultural 
and economic behaviour of the people living in this strip. In the villages 
located close to the undemarcated border, local perceptions of where 
Georgia ends and Russia begins, in some cases, go beyond official maps. 
It is in this space that the distinction between border as a physical line 
and as a social experience is revealed. State policies, security regimes, 
local historical memories, economic relations, and transportation 

1	 Kvakhadze Alexandre, Disputed Borders in the North Caucasus and Their Echoes 
in Georgia.

2	 Radio Freedom. Georgia and Azerbaijan have planned to discuss the issue of 
border delimitation- demarcation., 2023. Viewed on 10/18/2025. Available at: 
https://www.radiotavisupleba.ge/a/32466303.html 

3	 Ministry of Foreign Affairs of Georgia, “Another Round of Political Consultations 
Between Georgia and the Republic of Armenia Was Held”, 2024; available at: 
https://mfa.gov.ge/ka/news/967140-saqartvelosa-da-somkhetis-respublikas-
shoris-politikuri-konsultatsiebis-morigi-raundi-gaimarta. Viewed on : 7.10.2025 

4	 Netgazeti - Delimitation-demarcation with Russia will end within the borders 
of united Georgia — Gharibashvili., 2021. Available at : https://netgazeti.ge/
news/569455/ Viewed on 8.10.2025



176

infrastructure together form a complex network that shapes the social 
practices through which the border becomes dynamic and manifests as 
an everyday reality. 

The ambiguity around the Georgia-Dagestan border, which we are 
currently studying, is an important part of larger geopolitical issues, 
especially in light of the expansionist wars waged by the Russian 
Federation. At the same time, this ambiguity creates an interesting basis 
for theoretical analysis, which regards the border not only as a physical 
and political line, but also as a living social space that is constantly being 
created and changed. The theoretical synthesis used in the study is based 
on the critical approach to border studies, particularly the importance of 
rethinking the interaction of mobility, space and power. The empirical 
material includes interviews with people living in borderline villages who 
describe their daily lives, perceptions, and experiences related to the 
border.

Therefore, the work aims at shaping a theoretical framework/
principle for the historical, geographical, and social features of the 
Georgia-Dagestan border section, in a context where the border is 
regarded not as a fixed line on the map, but as a space and process, 
actively participating in the formation of identity, power, and memory.

2. Transition and Methodological Pluralism in Border Studies

The academic field of border studies initially developed as a 
specialised field of geopolitics and political geography, and traditionally 
considered borders only as “natural” and “artificial” elements dividing 
states.1 However, the distinction between natural and artificial 
boundaries proposed by early theorists (Giddens 1987; Ancel 1936a, 
1936b; Hartshorne 1933; House 1980; Martinez 1994; Prescott 1987; 
Ratzel 1897)216 is no longer considered relevant. The point is not that 

1	 Nail, T., Theory of the border. Oxford University Press. 2025, p. 7
2	 Giddens, A., The Nation-State and Violence. Berkeley: University of California 



177

today’s borders are radically different from those of the past; the 
problem is that throughout history, “natural” dividers, as borders, 
have always been “artificially” agreed upon, delimited, established, 
and secured by people/societies. A river, ridge, mountain, or any other 
natural feature functions as a border only when this status is reinforced 
by a corresponding social effect—for example, infrastructure such 
as a road, bridge, or customs post, and, most importantly, a publicly 
recognised division.117

Since the 1990s, the increase in the number of borders in the 
world, driven by major geopolitical shifts, sovereignty, wars, pandemics, 
citizenship issues, security, migration, social justice, and other 
sociopolitical and economic concerns, has led to a significant expansion 
of border studies in the social sciences and humanities. Accordingly, if 
border studies were previously considered exclusively in a geopolitical 
context, the modern approach represents an interdisciplinary, complex 
research issue. In turn, this complexity is not only conceptual, since 
borders have materialised in practice as a “large” and multi-layered 
phenomenon.218 This epistemological shift views the border not only 
as a static element, but also as a process in which the experiences of 
local populations collide with the policies of states, where conflict and 
cooperation coexist, where national symbols and everyday life intersect. 
And the focus on the “real world” has turned borders into both a 

Press, 1987, გვ. 50. Ancel, J., Les frontieres: Étude de géographie politique, 
Recueil des cours vol. 55. Paris, 1936.  Ancel, J., Géopolitique. Paris: Delagrave, 
1936. Hartshorne, R, “Geographic and Political Boundaries in Upper Silesia.” 
Association of American Geographers 23.4 (1933): გვ. 195–228.  House, J., 
“The Frontier Zone: A Conceptual Problem for Policy Makers.” International 
Political Science  Review 1 (1980): გვ. 456–477.  Martinez, O., “The Dynamics of 
Border Interaction: New Approaches to Border Analysis.” In World Boundaries, 
vol. 1, Global Boundaries, edited by Clive Schofield, 1–15. London: Routledge, 
1994. Prescott, V., Political Frontiers and Boundaries. London: Allen & Unwin, 
1987. Ratzel, F., Politische Geographie. Leipzig: R. Oldenbourg, 1897. Prescott, 
V., Political Frontiers and Boundaries. London: Allen & Unwin, 1987. Ratzel, F., 
Politische Geographie. Leipzig: R. Oldenbourg, 1897.

1	 Nail, T., Nail, T., Theory of the Border; p. 7
2	 Paasi, A., A Border Theory: an Unattainable Dream or a Realistic Aim for Border 

Scholars? The Ashgate research companion to border studies, 11-31. 2011



178

governance infrastructure and a powerful metaphor for identity and 
belonging. 

Since border studies, due to their complex nature, require different 
levels of analysis, there is no single universal approach or theory that is 
considered dominant in this field; as Anssi Paasi notes, “Since borders 
are context-dependent phenomena, developing a general theory of 
borders is unattainable or even undesirable”.119

Under these circumstances, methodological pluralism and 
interdisciplinary dialogue have become the main advantages of border 
studies, as a result of which the field simultaneously draws on different 
disciplines and uses different, yet complementary, approaches and 
theoretical frameworks. For example: political sciences provide tools 
to analyze the issues of power, sovereignty, governance and security, 
but cannot fully describe cultural and symbolic boundaries; geography 
clearly establishes spatial boundaries, deepens into territorial meanings 
and emphasizes the spatial dynamics generated the influence of physical 
characteristics of place, scale and distance; Sociology and anthropology 
focus on the social life of borderlands, everyday experiences and 
construction of identity; Law deals with formalization of borders, 
citizenship regimes, and state governance, but less so with unofficial and 
unregulated borders; Humanities and cultural studies cover symbolic, 
narrative, and figurative dimensions of boundaries—how meaning, 
memory, and belonging are created; History provides context for how 
borders have changed over time and how transformation of power 
regimes influenced their formation.

Accordingly, border theory needs to develop through the dialogue 
between disciplines, combining methods, theories, and approaches to 
form a broad, comprehensive research framework that balances the 
limitations of individual disciplines with additional integration.220

This is why the monograph is based on an interdisciplinary approach 

1	 Paasi, A., A Border Theory: an Unattainable Dream or a Realistic Aim for Border 
Scholars? The Ashgate research companion to border studies, 11-31. 2011, p. 27.

2	 Newman, D., “On Borders and Power: A Theoretical Framework,” Journal of 
Borderlands Studies 18.1 (2003): 13– 25; 16.



179

and methodological synthesis, where the ethnographic approach plays a 
leading role. In border research, this field reinforces the vision based on 
human experience and allows for perceiving the border as a social and 
cultural construction, created and shaped in everyday practices; based 
on field research, this approach makes it possible to observe processes 
through the perspectives of local residents, to analyze both formal and 
informal networks of relations, and to trace the reconstruction of iden-
tity. In this way, the border is revealed as a living social space. This cre-
ates an interdisciplinary bridge between spatial or political-geographical 
analysis and cultural anthropology, enabling a more comprehensive and 
anthropocentric interpretation of border studies. 

3. Interdisciplinary Theoretical Framework: Institutionalisation of 
the Border and the Concept of “Thin” and “Thick” Boundaries 

Given the context of the research topic, we considered it appropri-
ate to synthesise A. Paasi’s concept of institutionalisation of borders and 
B. Hasselsberger’s concept of “thin” and “thick” boundaries.1 This the-
oretical approach allows for contextualising the historical, cultural, and 
social factors in shaping the Caucasus Range as a boundary, at the same 
time to assess the impact of its dynamics at the local or regional level.

A. Paasi’s theory on the institutionalisation of borders and regions is 
one of the first and fundamental works which regards borders as complex 
social processes conditioned by historical events. This approach comes 
from his research “The Institutionalisation of Regions: A Theoretical 
Framework for Understanding the Emergence of Regions and Constitution 
of Regional Identity”, 2, which was further deepened by the empirical re-

1	 Haselsberger, B., Decoding borders. Appreciating border impacts on space and 
people. Planning Theory & Practice, 15(4), 2014, pp. 505-526.

2	 Paasi, A., (1986). The institutionalization of Regions: A Theoretical Framework 
for Understanding the Emergence of Regions and the Constitution of Regional 
Identity. Fennia, 164(1), pp. 105–146.



180

search on the Finnish-Russian border1 and adapted to the contemporary 
epoch of mobility and flows.2 A. Paasi shows how institutions, symbols, 
and daily practices create boundaries in physical space and collective con-
sciousness, thereby linking territory, power, and identity.

Basic idea of ​​A. Paasi’s theory is that borders should be understood 
as the processes that arise, stabilise, and sometimes disappear under 
the influence of social, political, and cultural factors. Institutionalisation 
operates in four directions: territorial, symbolic, administrative and at 
the level of identity. Together, these elements make a practical meaning 
of a border. At the same time, the spatial aspect of borders also forms as 
part of identity, since borders are imprinted in memory, narratives, and 
everyday representations, shaping the “us/them” distinction.

A.Paasi identifies four interconnected dimensions of institutionali-
sation, the effective analysis of which requires not a sequential but an 
overlapping application. Territorial formation involves the legal definition 
of the border and its reinforcement with material infrastructure (maps, 
marking, border patrols); symbolic formation involves the creation of 
names, narratives, symbols, and cultural meanings that make the bor-
der understandable and emotionally significant. Territorial formation 
involves the legal definition of a border and its reinforcement with mate-
rial infrastructure (maps, marking and border patrols); symbolic involves 
creation of names, narratives, symbols, and cultural meanings that make 
the border comprehensible and emotionally significant. Institutionalisa-
tion, in a narrow sense, implies inclusion of borders in administrative, 
legal, educational and political systems, such as customs regimes, visa 
policies and border management practices. At the level of social con-
sciousness, the border becomes a component of collective identity, part 
of everyday ideas which form a sense of belonging, peripherality, and 
border. These four directions are not linear but deeply interconnected, 
as shifts in discourse can trigger the reconfiguration of institutions, the 

1	 Ibid. Territory, boundaries and consciousness: The changing geographies of the 
Finnish–Russian border. Wiley. 1996.

2	 Ibid. Boundaries as Social Processes: Territoriality in the World of Flows. Progress 
in Human Geography, 2001, 25(1), pp. 72–86.



181

initiation of political reforms, alterations in symbolic meanings, transfor-
mations of identities, and even changes in territorial formations.

As for B. Hasselberger’s concept of “thin” and “thick” borders, based 
on the practice of spatial planning, it is constructed on the assumption 
that borders represent a set of geopolitical, socio-cultural, economic 
and biophysical boundaries. Accordingly, the more difficult it is to cross 
or penetrate the specified boundary elements or their combination, 
the “thicker” the boundary is, and if it is open and easily crossed, the 
“thinner” it is.1

Given the reality of Georgia, we can cite the example of Soviet and 
post-Soviet borders, when the borders between the union republics at 
all four levels of borders listed above were definitely “thin”, but after 
gaining independence they “thickened” and, in certain cases, this led 
to the emergence of multi-layered territorial problems and issues, 
such as the examples of Chero and Intsukh, discussed in the following 
chapters, or the ongoing demarcation issue of David Gareji monastery 
complex, located in the border zone. Since these issues were less 
pressing under the Soviet Union’s “thin” internal borders, they became 
particularly acute after independence — in my opinion, this case is one 
of the characteristic examples of the transition from “thin” borders to 
“thick”. 

We have discussed this concept in detail in the context of Georgia, 
including through the example of the borderization process underway on 
the occupied territory of South Ossetia, which clearly demonstrates that 
the “expansion” of the “thin border” contributes to the alienation and 
isolation of the border-divided societies, which leads to the weakening 
and termination of historically established economic, cultural and 
kinship ties.2

1	 Haselsberger (2014), pp. 510-511
2	 Jalabadze, Janishvili, Loladze. 2022, pp. 92-97



182

Capter II 

LAVRENTI JANIASHVILI 

From the History of Georgian-Dagestani Relations

From olden times, Dagestan and Georgia enjoyed 
warm relations, great friendship. Dagestan was hostile
 to the enemies of Georgia; and friendly to the friends 
of Georgia 

(Iakob Gogebashvili)

1. Fragments from the Ancient Past

Today, Georgia shares a northeastern border with the Republic 
of Dagestan (Russian Federation). On the Georgian side, Dagestan 
adjoins the Kakheti region, specifically the municipalities of Akhmeta 
(ethnographic region of Tusheti), Kvareli, and Lagodekhi. On the 
Dagestani side, Kakheti borders Avaria. This region is inhabited by the 
people of Khundzi origin (the Didoi//Tsez, the Andi, the Botlikh, the 
Ghodoberi, the Chamalal, the Bagulal, the Tindi, the Karata, the Akhvakh, 
the Khvarshians, etc.). The Georgians refer to these tribes, as well as the 
rest of the Dagestanis, as Lezgins.

A fairly complex and heterogeneous ethnogenetic process took 
place on the territory of modern-day Kakheti over the centuries. 
Historical sources tell that there were provinces//“countries” (Kakheti 
itself, Kukheti, Hereti, Tsuketi, Sujeti, Kambechani), populated by 
more or less related autochthonous people. At different times, under 
the conditions of economic and cultural relations and political rivalry, 
the territory of the afore-mentioned provinces changed, expanding or 
shrinking at the expense of their neighbours. Accordingly, the name of a 



183

particular place also changed.1 Traditionally, this region also included the 
mountainous regions of East Georgia – Tusheti, Pshavi and Khevsureti, 
which had direct contact with the North Caucasian highlanders.

The dividing line between Georgia and Dagestan ran mainly through 
the mountains of Dagestan, along the ridge dividing the tributaries of 
the Alazani River.2 However, the northern border of present-day Kakheti 
was quite fluid; sometimes it expanded, and at certain stages of history, 
peoples of Dagestani origin (the Khundz) entered Georgian political 
space.3 

Although Georgian-Dagestani relations have a very long, rich and 
interesting history, below we will only briefly touch upon the prehistoric 
past, since paleoanthropological and DNA studies of the ancient 
population of the Caucasus, and specifically, the study region, as well as 
archaeological data, as they are reviewed in detail by the authors in the 
first chapter of the monograph published in 2022.4 In this regard, we will 
direct the reader’s attention only to the principal conclusions presented in 
the aforementioned work. It has been ascertained, that, from the Bronze 
Age, the autochthonous population of the Caucasus (Georgia, modern-
day Azerbaijan, Armenia, the North Caucasus) largely belonged to the 
Mediterranean type of South European race, which is characterized in a 
high skull of clearly pronounced dolichocranic shape, an above-average 
height, a narrow and sharply profiled face with a high nose bridge. This 
anthropological type belongs to the Caucasian variety of the above-
mentioned racial variant.5 It is noteworthy that among the peoples of 
Dagestani origin, both the Caucasian and Caspian anthropological types 

1	  Vashakidze V. From the Past of Kakheti, in the book – Vashakidze V., Urushadze 
V., Jalabadze N., Janiashvili L., Borderline Population in the Past and Present 
(Kakheti) – Tb. 2022, pp. 7-8

2	  Javakhishvili I., Borders of Georgia in Historical and Modern Perspective; col. 
Historical Rarities, Tb. 1989, p. 14

3	  Muskhelishvili D., Basic Issues from Historical Geography of Georgia, Tb. 1977, 
p. 214; Prince Vakhushti, Description of the Kingdom of Georgia, The Georgian 
Chronicles; vol. IV, Ts. 1979. p. 556. 

4	  Borderline Population in the Past and Present (Kakheti) Tbilisi, 2022, pp. 12-30
5	  Vashakidze V. Ibid, pp. 10-13; Fedorov Ya. Historical ethnography of the Northern 

Caucasus, M. 1983, p.17



184

are represented, whereas the population of Kakheti predominantly 
exhibits the Iberian (East Georgian) type. Based on the analysis of a fairly 
rich craniological material, it can be confidently stated that in the Bronze 
Age, the territory of Kakheti and the adjacent territories were inhabited 
predominantly by the Mediterranean population of the South European 
race, characterised by certain polymorphism. The craniological material 
from the late antique period proves that the situation had not changed in 
this era either. Such a solidity of anthropological type, despite constant 
migrations, infiltration, and ethnocultural transformation over millennia, 
confirms that the population of Kakheti and its neighbourhood basically 
had the same genetic origin.1

This conclusion is supported by the analysis of DNA genetic markers 
from paleoanthropological material, which allows the identification of 
key DNA mutation indicators, namely haplotypes. Haplotype is unique 
to each man and unites a certain group of population, a haplogroup, 
which originated from a common ancestor, i.e. he receives it from the 
Patriarch. Therefore, it is to some extent a biologically related group. 
It should be noted that haplogroups and ethnicity do not coincide, 
because haplotypes were dispersed across the Earth a long time ago 
and subsequently united into various ethnic units. Genetic studies 
have shown that haplogroup G2a dominates in the Western part of the 
Caucasus, while haplogroups J2 and J1 dominate in the Eastern part. 
A high share of these groups among the Caucasian race indicates that 
the formation of the indigenous population into ethnic groups occurred 
based on the populations with these haplogroups. The analysis of 
DNA markers gives some idea of the migration processes taking place 
in different periods. For example, our attention was drawn to the fact 
that the markers reveal a striking similarity between the Georgian 
ethnographic group – the Tush, residing in the neighbourhood of 
Dagestan, and the Georgians living in Fereydan (Iran). Haplogroup J2 is 
the dominant one in both groups, which may be related to the political 
and demographic cataclysms that occurred in Kakheti in the first half of 

1	  Ibid, pp.14-15 



185

the 17th century, namely the migration of the population from Kakheti to 
Tusheti. This issue will be discussed in more detail below.

Archaeological material allows for interesting conclusions. In 
the Early Bronze Age (from the 4th millennium B.C.), the territory of 
modern-day Kakheti was part of the Kura-Araxes culture area, which 
also encompassed almost the entire South Caucasus, North-west Iran, 
Eastern Anatolia, and North-east Caucasus (Dagestan). This is the era 
with advanced metal mining (bronze) and production, when pottery 
reached a high level, and significant technological shifts became the 
basis for a developed economy. In agriculture, the foundations of 
plough farming were established, and evidence of irrigation has been 
confirmed. Metal tools came into use, and wheeled transport appeared. 
At the same time, animal husbandry also developed: people raised both 
large and small livestock, while the population of the mountainous and 
foothill areas practised seasonal (transhumant) herding, etc.1

In the Middle Bronze Age, the Kura-Araxes culture was replaced 
by the “early-Kurgan culture”, which was later replaced by the Trialeti 
culture. We consider it reasonable to assume that it could have arisen on 
the basis of the Kura-Araxes culture and that its bearers did not undergo 
significant ethnic changes. This point of view may be contradicted by the 
significant socio-economic changes that occurred during this period (life 
ceased in the settlements of early Bronze Age; the population switched 
to pasture life and settled mainly in the foothills and river valleys, where 
conditions were favorable for primitive irrigated agriculture and pasture 
livestock breeding; observed is the tendency of increasing the number 
of small livestock, especially sheep; fairly large burial mounds are 
erected. Some researchers associate this with the penetration of Cattle 
herder, cattle herding tribes from the North Caucasus or migration flows 
from Asia Minor, but in my opinion more acceptable is V. Vashakidze’s 
hypothesis that the role of migration flows in this case is exaggerated 
and that cardinal changes such as these should have been caused by 
global natural and climatic cataclysms, namely, the confirmed long-term 

1	  Ibid, pp.16-17



186

abnormal drought in this region.1

The logic of the aforementioned hypothesis is confirmed by the 
situation on the territory of present-day Dagestan in the Middle Bronze 
Age. At the turn of the 3rd-2nd millennia B.C. disintegration of the cultural 
unity of the Kura-Araxes period started in the Northeastern Caucasus. 
In mountainous Dagestan, an archaeological culture emerged that is 
considered a local variant of the Ginchi culture.2 Distinguished are two 
types of settlements of this period: I. Rock settlements in hard-to-reach 
mountains (Upper Gunib, Usipa, Kurchab, etc.). II. Lowland settlements 
located on river terraces (Irganai I, Irganai II, Ginchi III). When choosing 
a place of residence, attention was given to proximity to arable land, 
pastures, and water sources.3	 Changes in the sphere of material 
and spiritual culture are associated, among others, with the changes in 
climatic conditions (aridization).4

The Late Bronze to Early Iron Age (the 2nd decade of the 2nd 
millennium B.C. to the early 1st millennium B.C.) marks the period 
during which the so-called ‘system of ravines’ began to form across the 
territory of East Georgia. It was based on these ravines that the first 
ethno-geographic and ethno-political formations emerged, which, with 
some modifications, have survived to the present day. Numerous bronze 
weapons (the so-called Kakhetian anelaces, spearheads, etc.), ceramic 
items made of clay mixed with sand, with the surface covered with 
concentric lines, etc., have been discovered on the territory of present-
day East Georgia, in the Iori-Alazani basin. There is no trail of any 
significant external influence on the archaeological culture of this era 
discovered in Kakheti. Analysis of local variants of this culture suggests 

1	  Vashakidze V. Ibid, pp.21-23; Vashakidze V. The Caucasus from Ancient Times to the 
4th Century A.D. History of the Caucasus, ed.: R. Metreveli, vol. I Tb. 2023, p.125

2	  Ibid, p.126
3	  Magomedov R., Mountainous Dagestan and Southeastern Chechnya in the 

Middle Bronze Age, (dissertation abstract) Moscow 1992. (Internet version 
checked on 04/10/2025 ) https://cheloveknauka.com/gornyy-dagestan-i-yugo-
vostochnaya-chechnya-v-epohu-sredney-bronzy

4	  Magomedov, R. Materials for the Study of the Bronze-Age Cultures in Primorsky 
Dagestan, Makhachkala 2000, p. 106



187

that it was created by the indigenous population, the ancestors of the 
Kakhs, Kukhs and Heretians. Local substrate turned out to be so strong 
that the boundaries of the culture they had created remained almost the 
same in subsequent epochs and the early Middle Ages as they were at 
the turn of the 2nd and 1st millennia B.C. It has been ascertained that all 
archaeological cultures unearthed in Georgia are genetically related to 
their predecessors, i.e. we witness a continuous chain of development. 
This lends even more credence to the idea that the ethnic substrate on the 
territory of East Georgia has not changed since the Bronze Age,1although 
certain analogies in archaeological cultures indicate contacts between 
the South and North Caucasus.

Linguistic data plays a major role in the study of the prehistoric 
period of the peoples of the South and North Caucasus. Modern linguists’ 
Caucasological studies recognise the genetic relationship between the 
Georgian and mountain autochthonous languages ​​of the peoples of the 
Caucasus. Caucasological studies of contemporary linguists recognise 
a genetic relation between Georgian and mountain autochthonous 
languages ​​of the Caucasus peoples. Accordingly, the current working 
classification of Iberian-Caucasian languages comprises four distinct 
groups: 1) Georgian; 2) Abkhazian; 3) Nakh; 4) Dagestani.2 The genetic 
links between Iberian-Caucasian languages ​​and their genealogical 
classification have been confirmed by studying their kinship. Despite 
this, proving that these languages ​​have descended from a common 
ancestor is a very difficult task. Along with purely linguistic factors 
(monosyllabic composition of morphemes and the exceptional brevity 
of comparable lexical units in verbs), the situation is also complicated 
by the geographical location of the Caucasus. Namely, the mountainous 
landscape and the resulting greater or lesser isolation lead to the 
development of specific processes in languages ​​spoken in different 
areas, the study of which presents significant difficulties.3

1	  Vashakidze V. Ibid, pp.27-30
2	  Chukhua M. Autochtonous Languages of the Caucasus, Caucasian Peoples, 

Cultures, Languages, Tb. 2023, p.10
3	  Ibid, pp.160-161 



188

In the first millennium B.C., significant ethnopolitical shifts took place 
in the South Caucasus. This was an era of the emergence of relatively 
small political units (countries) and their later unification into a single state 
system. This was the epoch for the emergence of relatively small political 
units (countries) and their subsequent unification into a single state 
system. “The Georgian Chronicles” contains invaluable information for 
studying the ethnopolitical situation on the territory of present-day Kakheti 
at the time, particularly, the essay included in its opening part, “Lives of 
the Georgian Kings and the First Fathers and Relatives”, which shows the 
division process of East Georgia into “countries”. Iv. Javakhishvili believed 
that the author of this work had access to ancient sources describing the 
borders of various communities and principalities. In some instances, 
when marking these boundaries, he refers to names that no longer existed 
in his time and would have been unfamiliar to readers, requiring him to 
provide explanations for them.1

Based on the analysis of the afore-mentioned source and 
archaeological material discovered on the territory of Kakheti, Georgian 
historiography has convincingly substantiated that the political units of 
Kakheti, Kukheti and Hereti already existed here in the second half of the 
1st millennium BC. The borders of these “countries” constantly changed, 
and in different historical periods, their names often overlapped. 
Sometimes Hereti included all of Kakheti, or vice versa, Kakheti included 
Hereti, and sometimes the region was even referred to under a common 
name Kakheti-Hereti. However, mainly historical Hereti was a zone of 
contact with the Dagestanis. N. Berdzenishvili believed that present-day 
Kakheti was shaped later than other parts of Georgia, as a result of a 
rather complex migration and ethnocultural process. Here, for tens of 
centuries, there was a struggle between mountains and plains, valleys 
and plateaus, economic and social systems, in which participated: “The 
Kakhs, Kokhs, Tsanars, Gardabeli, Alvanian-Heretians, Sojes, Pkhovs-
Pshavs, Tush, Kists, and later Lezgins, Turks, Ottomans, Armenians and 
Georgians of all communities (Megrelians, Gurians, Imeretians, Rachans, 

1	 Javakhishvili I. Ancient Georgian Historical Writing, Works, vol. VII, Tb., 1977, p.187



189

Javakhetian-Meskhetians, Armenians, Kartlians) - the historical arena for 
all these merges (struggle and cooperation) was this land – relatively 
small but with great potential.1

The ethnogenetic processes in the North Caucasus have been 
poorly studied due to the scarcity of relevant written sources and 
archaeological material. It has been suggested that the disintegration 
of the ethnocultural unity of the North-Eastern Caucasus began in the 
3rd millennium BC, and this separation resulted in the emergence of 
Dagestani tribes in the 1st millennium BC.2 Due to the specifics of the 
landscape, each group in Dagestan (there are over 30 of them - L.J.) 
lives mainly separately, creating a sort of regional ethnic area and, along 
with its own language, has a rather distinctive culture, traditions and 
customs.3 Modern Georgia is bordered by the Avars and their genetically 
related Didos (Tsez), although throughout its long history, our ancestors 
had relations with the Tsakhurs, Laks, Dargins, and other Dagestani 
peoples. It should be noted that Georgians refer to all of them as the 
Leks, which is related to the name of the Dagestani tribe, the Laks.4

In the 5th-6th centuries, the territory inhabited by the Avars saw 
the creation of an ethno-political entity, the Kingdom of Sarir.5 Some 
researchers associate the formation of this kingdom with the migration 
of nomadic Avars to the Avarian plateau and the synthesis of the 
introduced nomadic element with the local Lek (Dagestani-speaking) 
population, as a result of which Khunzakh adopted the name Avaria.6

1	 Berdzenishvili N. Expedition to the Iori Gorge in 1935, Issues from the History of 
Georgia; vol. I, Tb. 1964, p. 175

2	 Magomedkhanov M. Ethnogenesis of the peoples of Dagestan, Autochthonous 
languages ​​of the Caucasus, The Peoples, Cultures, Languages ​​of the Caucasus, 
Tb., 2023, p. 331

3	 Ibid, p. 315
4	 Topchishvili R. Ethnology of the Caucasus, Tb., 2012, p. 149
5	 Magomedkhanov M. Ethnogenesis of the peoples of Dagestan, Autochthonous 

languages ​​of the Caucasus, The Peoples, Cultures, Languages ​​of the Caucasus, 
Tb., 2023, p. 331; Cheishvili G. The Caucasus in the 4th-5th Centuries, The History 
of the Caucasus, Tb. 2023, pp. 231-232

6	 Aitberov T. Ancient Khunzakh and the Khunzakh people Makhachkala, 1990, pp. 
29-30



190

A different opinion is expressed by R. Topchishvili, according to 
whom the ethnonym “Avar” common in the Caucasus is derived from 
the name Avar, the king of Sarir, who reigned in the 5th century, and has 
nothing to do with the nomadic Turkic Avars of the 6th-10th centuries, 
mentioned by Arab historian Ibn Rustam. This name (“Avaria”) may have 
become widespread later, under the Russian influence. Until the 20th 
century, not a single representative of this people would call himself an 
Avar; but would refer to his people as “Maarular” (Khunz. Highlander).1 
On the territory of today’s Dagestan, the influence of the nomadic Turkic 
element was stronger in the Caspian region, where the kingdom of the 
Maskuts (Massagetae) was formed in the 330s, and in the 7th century, 
a new wave of nomads arrived, who quickly integrated with the local 
population and switched to a semi-sedentary lifestyle.2

Mountainous Dagestan maintained close relations with the 
Kingdom of Kartli, which, together with Byzantium and Albania, played 
an important role in the spread of Christianity in the North Caucasus.3 
The rulers of Kartli actively involved the Leks in the fight against foreign 
enemies, which is clearly confirmed in Georgian written sources: “The 
Persian king sent Eristavi with a large army to impose tribute on the 
Armenians and Georgians. Then the Armenians sent an envoy to Varaz-
Bakris, telling him to gather and draw strength from the Greeks, to open 
the gates of the Caucasus, bring the Ossetians and Leks, and oppose 
the Persians.4 Moreover, it seems that at a certain period, the Khunz 
nominally entered the Georgian political space.5 According to Juansher, 
“After this, Archil came to Kakheti ... and found the chiefs of Tsuketi, 

1	  Topchishvili R. Ethnology of the Caucasus, Tb. 2012, p. 99
2	  Cheishvili G. Ibid, pp.230-231
3	  Anchabadze Z., Botsvadze T., Togoshvili G., Tsintsadze M., Essays on the History 

of the Peoples of the North Caucasus. Part I, p. 69
4	  Mroveli Leonti, Life of the Kartlian Kings and First Fathers and Relatives, The 

Georgian Chronicles, the text ascertained by S. Kaukhchishvili according to all 
basic manuscripts; vol. I, Tb. 1955, pp. 23, 45, 46, 66,136

5	 Mroveli Leonti, Life of the Kartlian Kings and First Fathers and Relatives, The 
History of Georgia, vol. I, Tb. 1955, p. 19; Juansher, The Life of Vakhtang Gorgasali, 
The Georgian Chronicles; vol. I, Tb., p. 243 



191

to whom King Vakhtang had given Tsuketi, and there was at that time 
Abukhuasro the ruler over the Tush and Khunz and all the pagan tribes 
of the mountains, he did not want Tsuketi to be taken away from him”.1

According to D. Muskhelishvili, in the 8th-9th centuries, Khunz 
(Khunzakh) and Tsakhurs were already incorporated into one of the 
administrative units of Hereti, the Machi Principality. Ecclesiastically, 
this principality was the parish of the Bishop of Gishi, and included the 
territory “ Down the Machistskali river with Shaki nd Khunzakh in the East 
of the Alazani”.2 Later, from the 1120s, the influence of the strengthened 
Georgia in this direction spread even further up to Derbent.3 

The royal court of the united feudal Georgia actively interfered in 
the internal life of the Dagestanis, appointing the person it desired as 
the ruler. 

The Dagestanis integrated into Georgia’s political space, as a rule, 
actively participated in the life of the state and at key moments provided 
support to neighbouring Georgian provinces. For example, in 1204, the 
Dido people participated in a rebellion together with the Pkhovs (the 
Tush, Pshavs and Khevsurs), which Atabag Ivane defeated and imposed 
upon them obedience and tribute as before.4 Heretians and the Lezgins 
supported the rebel prince Demna: “And they came to the land of Hereti, 
and there also came the Prince of Hereti as well as the Heretians and 
Lezgins of the Caucasus. And fierce war broke out... They drove out the 
Heretians, the nobles, and the Lezgins”.5	 It was from neighbouring 
Hereti that political and cultural influences from the Georgian world 
penetrated Dagestan, primarily reflected in missionary activity.6

1	  Juansher, The Life of Vakhtang Gorgasali, The History of Georgia, vol. I, Tb, p. 243 
2	 Muskhelishvili D. Historical Geography of Georgia.Works, vol.I, Tb. 2023, pp.407-

408
3	 Stepnadze J. Georgia’s Political Relations with the Peoples of the Caucasus in the 

12th Century. Tb. 1974 pp. 112-113
4	 Anchabadze Z., Botsvadze T., Togoshvili G., Tsintsadze M., Essays on the History of 

the Peoples of the North Caucasus. Part I, pp. 119-120
5	 History of Georgia, vol.2.Tb. 1959, p.19
6	 Javakhishvili I. The Borders of Georgia from Historical and Modern Perspective; 

collection: Historical Rarities, Tbilisi  1989, p.15



192

2. Missionary Activities of the Georgian Church  
and the Ethno-religious Dilemma in Dagestan

Today’s Dagestan is considered one of the leading centres of Islam 
in the Caucasus, although for centuries it was an arena for the struggle 
of two world religions, Christianity and Islam, where Christianity had 
a clear advantage until the 14th century. In Dagestani historiography, 
the earliest period for the spread of Christianity on the territory of the 
present-day republic is considered to be the 1st century, when the first 
preachers arrived here from Georgia, Albania and Armenia. The remains 
of ancient churches, dating back to the 6th -8th centuries, have been 
discovered in the Balanjar necropolis.1

According to researchers, the influence of the Monophysite Church 
in Khunzakh must have been relatively strong until the 7th century, but 
later, through the efforts of Georgia and Byzantium, Orthodoxy became 
dominant and the Georgian Church grew stronger.

In the Avar Nutsaldom in the 7th -14th centuries, there were over 40 
functioning churches. Stone crosses or their fragments with Georgian 
inscriptions have been found among the materials currently stored in 
private collections and on the walls of buildings.

For example, during the study of the 10th-14th century church on 
Mount Aqaro, 16 inscriptions dating to the 10th-11th centuries were 
discovered. Datuna Church, surviving to this day, was constructed in the 
11th century.2

It has been suggested that the cross-domed building, located on 
the territory of Narin-Kala in Derbent, may be related to Christianity.3 
Small, basilica-type churches are mostly found here.4 The chapels have 
1	 Magomedkhanov M. Ethnogenesis of the peoples of Dagestan, Autochthonous 

languages ​​of the Caucasus, The Peoples, Cultures, Languages ​​of the Caucasus, 
Tb. 2023, p.

2	 Khafizov Sh, Mukhmagomedov M., Armenian and Georgian Sources on the History 
of Church Construction in Avar Nutsaldom (VII-XIV centuries), Abstracts of the papers 
for the International Congress of Caucasology, Tb. 2022, pp. 112-113

3	 Magomedkhanov M. Ibid, p. 315
4	 Khafizov Sh. Christian Churches on the territory of Avaria, (historical and 



193

bas-reliefs of crosses of different sizes and shapes. Christian symbols in 
Dagestan, in terms of iconography and execution technique, display clear 
analogies with the Christian architectural monuments and decorative art 
of medieval Georgia. The widespread distribution of Christianity among 
the population is evidenced by the abundance of Christian tombs and 
epigraphic monuments written in Georgian script.1

The first Islamic community emerged in Dagestan in the late 
7th century. Initially, Islam was disseminated only in Derbent and its 
region, and according to some researchers, Muslim mosques were not 
even constructed in other regions of Dagestan (Kumukh, Khunzakh, 
Akhty. Construction of mosques here began in the 10th century, when 
the spread of Arab culture reached its peak.2 Hard-to-reach mountain 
settlements of Dagestan, where cultural conservatism was stronger, were 
particularly resistant to Islamization, maintained Christian and pagan 
elements in their spiritual life in residual form until the 19th century.3 
In V. Bartoldi’s opinion, this was because in the early days, Islam did 
not recognize missionary activity, and Muslims did not persecute either 
Christians or Zoroastrians.4 The powerful Georgian state in the South 
Caucasus intensified missionary activity in the north as well and took the 
initiative away from both Byzantium and Armenia. As Magomedkhanov 
notes, by this time, “Eastern Alania and North-Eastern Caucasus were 
under the undoubted ideological influence of the Georgian Church”.5 

geographical review), Christian East (series on the study of the Christian culture 
of the peoples of Asia and Africa), vol. 9 (XV), St. Petersburg, 2021,pp. 305-317

1	  GhambashidzeG, Abiev A, Christian burial grounds of mountainous Dagestan 
(based on the materials of the Dagestani-Georgian joint archaeological 
expedition), History, archeology and ethnography of the Caucasus. Vol. 16. # 
1. 2020, pp. 129-144; Khafizov Sh., Rugudzhinskiy inscription (on the spread of 
Christianity and Islam in Avaria), Bulletin of the Dagestani Scientific Center. 2015. 
No. 56, pp.36–45.

2	 Shikhsaidov, A. Islam in Medieval Dagestan (VII-XV centuries), Makhachkala 
1969, p. 23

3	 Shikhsaidov, A. Ibid., pp.24-25; Magomedov R. Dagestan, historical sketches. 
Makhachkala 1971, p.56

4	  Shikhsaidov, A. Ibid., p.23
5	  Magomedkhanov M. Ethnogenesis of Dagestani Peoples, pp.316-317 



194

In the 1230s, Georgia was conquered by the Mongols. The 
chronicler describes these hard times as follows: “In those days there 
was neither sowing nor constructing... For all the abominations and the 
sins of Sodom, God became angry, and we were subjected first to bitter 
captivity, and then to plunder and slaughter by the barbarians, thirdly 
shortage of bread, because none could be found to buy, not even at a 
great price. The famine was so severe that the streets and alleys, roads, 
fields, towns and villages were filled with corpses eaten by unclean 
animals. Children suck the breasts of dead mothers, the breasts of dead 
women”.1 It is noteworthy that the Georgian Church, even during the 
centuries-long Mongol rule, retained a certain influence within the 
Dagestani communities and continued its missionary activity.2 

It was mentioned above that significant epigraphic material written 
in Asomtavruli script has been found in Khundzakh. Sh. Khafizov analysed 
the inscriptions found in Gala (Khundz. Гьалла), Tad Raal (Khundz.  
ТIад рагIал) and Khundzakh, which were read by A. Chikobava and T. 
Gudava at the time. Khafizov fully supported the opinion of famous 
linguists about the bilingualism (Georgian-Khunzi) of these epigraphic 
monuments. Some Georgian letters are impossible to understand in 
Georgian, but possible in Khunzi. He suggests that the first attempts to 
record the Khunzi language in writing were related to the introduction 
of Christianity there and the dissemination of Georgian writing. The 
missionary activity of the Georgians required not only the study of local 
languages for preaching the Holy Scriptures, but also the selection of 
clergy from among the local population, the compilation of Georgian-
language texts, and the creation of a written language understandable 
to the locals based on the Georgian script.3 In addition, it is obvious that 
the creators and readers of the Georgian-Khundz inscriptions were not 
so much Georgian clergymen as local Khunzi. Otherwise, writing Khunzi 

1	 Chronicler, The Georgian Chronicles, text ascertained by S. Kaukhchishvili 
according to all the basic manuscripts  vol. 2, Tbilisi, 1959, pp. 309-310

2	  Ibid, pp.272-273
3	  Khafizov Sh. On Georgian-Avar inscriptions on the stone crosses. Bulletin of the 

Dagestan Scientific Center. 2014. # 54, pp.73-74



195

words in the Georgian alphabet would be pointless.1

The Mongol invasions significantly weakened Georgia, and it could 
no longer properly control the ethno-religious situation in the North 
Caucasus. From the late 13th century, Islam eventually gained strength 
in Khunza and adjacent settlements. Gradually, the main policy vector 
of the Khunza rulers became “divine war against the infidels”. There 
is an interesting narration about how Islam spread to Tsakhur and its 
neighbouring villages. It tells that Georgians used to live in Tsakhur, but 
later, part of the population, together with the residents of the villages 
of Khnov and Rutul, founded several small settlements. Three preachers 
came here from Mecca and converted Christians to Islam, which was 
very easy to do. The residents of Tsakhur, Rutul, and Khnov simply wrote 
that they were Christians before, but are Muslims now.2 

At the end of the 14th century, Tamerlane’s numerous campaigns 
had an even more grave impact on the situation in Georgia. Temur turned 
disgruntled Caucasian highlanders into allies; he was accompanied 
by Lezgins during his raid on Kartli-Kakheti in 1393. At the same time, 
intensive dissemination of Islam was underway in Dagestan, resulting in 
a gradual escalation of conflict with Christian Georgia.3 From now on, the 
confessional and migration political model that began in the Arab period 
became even more clearly evident. From then on, the confessional 
and migrational political model initiated in the Arab period became 
even clearer. Islam turned into the main unifying tool for Dagestani 
communities. And this was logical, since linguistic or ethnic factors were 
less suitable for consolidation due to their diversity. 

It should also be noted that the emphasis on religious identity is 
a common characteristic of the Islamic world. According to one of the 
main tenets of Islam, humanity is divided not on ethnic, but on religious 

1	 Gudava T. Two inscriptions (Georgian and Georgian-Khunzi) from Dagestan, Materials 
from the History of Georgia and the Caucasus, vol. 30. Tb. 1954, p. 194

2	 Shikhsaidov A. Islam in Medieval Dagestan (VII-XV cc), Makhachkala, 1969, pp. 
161-162, 206-207

3	 Anchabadze Z., Botsvadze T., Togoshvili G., Tsintsadze M. Essays on the History of 
the Peoples of the North Caucasus., vol. 1., p. 121. Lekveishvili T., The Caucasian 
Policy of Nader Shah. For the degree Ph.D. in History. Tb. 2020, p.93



196

grounds. On one side, there are Muslims (Ummah), and on the other, 
followers of other faiths.

This tenet somewhat blurred over the course of history, and 
national ideologies emerged in Islam, such as Jamshidism, Pan-Turkism, 
etc. However, religious unity still plays a special role in the solidarity of 
the Muslim world and in its relations with the rest of the world. 

An important stage in deepening the sense of solidarity within the 
Muslim community is connected to the relations with Christian peoples. 
An Islamic state is indispensable for individual and collective realization 
of Islam, because a Muslim who becomes a subject of a non-Islamic state 
automatically finds himself in Dar ul-Harb (the world of war) from Dar 

ul-Salam (the world of peace) of Islam. As early as 1484 A.D., the 
Muslim theologian Al-Wanharis stated that a Muslim in this situation 
should perform hijra (leave the territory of the infidels) if possible. Such 
a decision was often difficult to make, so Ahmed ibn Jumair (the mufti) 
issued a fatwa allowing believers to live on the territory conquered by 
Christians. In extreme cases, he considered it permissible to even formally 
declare one’s renunciation of Islam. In cases where a Muslim was forced to 
do something unacceptable (eat pork, drink wine, participate in a prayer, 
etc.), he had to distance himself from such actions in his own soul.1

In the early days of Islam, Muhammad effectively used the word 
“ghaza” (plural “ghazawat”), which referred to military operations for 
spreading and protecting Islam. Later, ghazawat took its place in Sharia, 
and the term came to denote both the struggle under the banner of 
Islam for the expansion of Dar al-Islam and petty pirate raids against the 
“infidels.”. Precisely such attacks on Georgia from the North Caucasus, 
which became more frequent after the rise of Islam there, gradually took 
on a catastrophic character. The Georgians referred to this as lekianoba 
(the term denoting sporadic forays of Northeast Caucasian people into 
Georgia in the 16th -19th centuries, derived from the Georgian word leki 
/lit. Lezgin).

1	 Lang M., The Tradition of Migration in the Muslim Circle, Central Asia and the 
Caucasus, 1998, #1, pp. 222-225



197

Islamic theology in Dagestan was at a fairly high level, so it is quite 
natural that Islamic scholars focused on discussing the rules of warfare 
during Ghazawat and explaining how much Lekianism corresponded to 
the norms of Sharia and Ghazawat. In this regard, two different positions 
were highlighted. One belongs to Dawud al-Usish (mid-18th century). 
His work contains detailed answers on how Muslim law should be used 
to solve local problems. To the question: “Can the Ghazis of our time 
be considered true fighters for the faith, when we know that their 
goal is to seize booty and not to exalt the word of Almighty Allah and 
distribute charity in His path?” he replies: “In general, [the actions of] 
those who fight for the sake of Allah are [approved], in our time and 
we do not have ‘ghazi’, because they mistakenly consider [the people 
around us] as infidels [who must be fought]. Such a misconception about 
Georgia (Gurjistan) is as obvious as a fire lit at night on a mountain [top]. 
Georgians are subjects of the Persians or Turks. And no matter what 
happens, we cannot shed their blood and encroach on their property. 
The residents of Tusheti are also considered their subjects, since they 
pay jizya and kharaj to their rulers. Other [neighbouring nations] are 
permanently under the protection of one of them [Muslim states], and 
if anyone is under the protection of one [Muslim state], even if it is a 
slave, we are forbidden to [shed] their blood, seize their property, and 
capture them.1 

Dawud al-Usishi believed that the raids, piracy, and slave-trading of 
the Dagestanis were manifestations contrary to Sharia law and human 
nature in general. Despite this opinion, his contemporary Dagestani 
scholars supported pirate attacks on their neighbouring Christians, 
substantiating them with the same Sharia laws and the opinions of other 
theologians.

Another Dagestani theologian, Ibrahim al-Urad, interpreted the 
legal essence of the Dagestani attacks on Georgia in a completely 
different way from Dawud al-Usishi. He believed that if the Georgians 
submitted to the Shias (Qizilbash), this meant that they did not 

1	  Ibid, p.3225



198

recognise the authority of the Caliph. In addition, the Georgians helped 
the opponents of the Caliph by attacking and seizing the property 
of Muslims in the Ottoman Empire and Tsor (Char-Belakani  ). Thus, 
they themselves fight against Islam and Muslims. As for the Tush, 
they cannot be compared with the “people of the Holy script” that 
the Dagestanis know from captured Tush and the people who lived 
in Tusheti. Therefore, neither Kharaj nor Jizya can be collected from 
them; they must convert to Islam.1

Such a contradiction in the attitudes of theologians reflected 
not only the canonical interpretation of Islamic dogmas, but also the 
prevailing sentiments among the people. N. Omarashvili noted that 
some of the Dagestani highlanders were not hostile towards Georgia. 
The day when the army gathered for the campaign against Georgia 
was called Black Day. A woman could refuse to marry the groom who 
was going on a campaign to Tsor (today’s Saingilo - L.J.), and some 
communities had the custom of depriving a campaigner to Kakheti of 
his share of inheritance.2

Tamerlane’s campaigns to the Caucasus and the collapse of 
unified Georgia marked the beginning of Dagestan’s political and 
cultural distancing from the Georgian world. From then on, constant 
attacks of the Lezgins, their mass settlement in East Kakheti, and piracy 
(“leksianism”) took on unbearable forms. This extremely painful process, 
with varying intensity, continued until the Russian Empire took over the 
South Caucasus, and remained a bitter memory in the relations between 
the two peoples. 

1	 Ibid, p. 3225
2	 Omarashvili N., The Dagestanis Living in Kakheti (History of Settlement, Life and 

Culture), Tbilisi, 2008, p. 47



199

3. Lekianoba1 - The Threat of Destruction to Kartli and Kakheti.

History can neither tell nor describe to what 
extent the Lezgins ravaged Georgia 

(Davit Batonishvili)

The historical events developed in the late Middle Ages had a 
profound impact on the demographic situation of the Georgian provinces 
bordering Dagestan. The population of Kakheti, already depleted by the 
devastating Iranian campaigns, could no longer withstand the continual 
raids of the Lezgin marauders, nor were the country’s political leaders 
able to control the situation. Present-day Saingilo gradually separated 
from Kakheti. In the 17th–18th centuries, an intensive process of de-
ethnicization of Georgians began within the Muslim political units 
established there—the Kak-Eniseli Sultanate and the Khanate of 
Char (the eastern part of Gaghma Mkhari, corresponding to present-
day Zaqatala and Belakan). The Khanate of Char emerged from the 
“lordless communities” of Avar-Lezgins who had migrated from Char, 
Belakan, Katekh, Thala, Mukhakh, and Jinikh and settled in the region. 
T. Papuashvili localises it on the other side of the Alazani, between the 
Gavazistskali and Kufu-chai rivers.2

Some Dagestanis settled West of Kak-Eniseli, even as far as old 
Gavazi. Initially, they used the winter pastures of Kakheti and wintered 
in Bezhaniani Valley (where the village of Akhalsopeli is located today) 
on the banks of the Shorokhevi River. In the beginning, the Lezgins lived 
here seasonally, paying “grass tax” for the use of pastures, and the flocks 
of sheep were followed only by shepherds. Later, they began to come 
with families, taking homestead plots into possession and established 
several temporary settlements. Thus, at the turn of the 18th-19th 

1	 Lekianoba - the term denoting sporadic forays by Northeast Caucasian people into 
Georgia in the 16th -19th centuries, derived from the Georgian word leki (lit. Lezgin)

2	 Papuashvili T. Questions on the history of Hereti, Essays on socio-economic and 
political history (from ancient times to the first quarter of the 12th century), Tb. 
1970, p. 328.



200

centuries, they gradually settled in this region (today they mainly live in 
the villages of Chantliskure, Tivi, and Saruso in Kvareli district). 

Such pressure from the Lezgins led to the displacement of the 
Georgian population from Kakheti and the desertification of villages. 
Thus, when German explorer J. Güldenstädt visited these places in the 
1670s, the last inhabited villages in the east of Kakheti were Gavazi and 
Chikaani, whereas in Gaghma mkhari, only legends about the Georgian 
settlement of Belakani in Char had survived. The residents of Chikaani 
and Gavazi, accustomed to constant clashes with the Lezgins, developed 
their own defensive strategies, which caused the Dagestanis to avoid 
attacking these villages.1

The abandoned Georgian villages on the opposite bank of the 
Alazani River were gradually overgrown with forest and thorny bushes. 
When Jacques Francois Gamba travelled here in the first half of the 19th 
century, the territory up to Belakan was dotted with the remains of 
Georgian settlements. The ruins of old villages could still be seen there. 
“This, once a truly beautiful area, was inhabited by Georgians. At that 
time, the Didoi and Gonzoukoor Lezgins used to drive their flocks to 
winter here. In the summer, it was a gathering place for brigands, where 
highlanders gathered to raid Kakheti”.2

Small groups of Lezgins who set out on raids to Georgia would 
camp in dense forests and inaccessible locations, from which they would 
launch sudden attacks on peasants engaged in their daily work. They 
would steal livestock, crops, and people, who were either taken to 
Dagestan and subsequently sold in the Crimean Khanate or brought to 
Akhaltsikhe for sale. N. Berdzenishvili writes, “Brigand Lezgins avoided 
a face-to-face encounter with Georgians. This is understandable: their 
goal was to obtain arms and other booty. They were generally unable 
to overcome the Georgians through superior weaponry or military 

1	  Ibid,p.27
2	  Gamba (Jacques Francois), Travels to the Caucasus, translated from French by 

Mzia Mgaloblishvili, comments and references by Lela Mikiashvili, vol. II, Tb. 
2021, p. 50



201

organisation, and, as a rule, lost in major battles.1 That is why they 
avoided attacking fortified cities and fortresses.

The situation changed after the Lezgins’ mass migration to Kakheti. 
On the empty lands of eastern Kakheti (in Char, Belakan, and Tal districts), 
which had been depopulated following the campaigns of Shah Abbas I, 
the Avars and Tsakhurs created the so-called “lordless communities”; 
this area turned into a springboard for the attacks on Georgia. Lekianoba 
became especially intense in the 18th century. According to Vakhushti, 
the Lezgins covered almost all of Kakheti. They spread Islam en masse.2 
Most importantly, Georgia lost a significant part of its territory – Eastern 
Kakheti, which is now referred to as Saingilo.3

Lezgin attacks on Georgia were encouraged by the Ottoman 
Empire, which often offered them refuge in the conquered Akhaltsikhe 
Pashalik. Therefore, the Dagestanis also attacked Georgia from the side 
of Akhaltsikhe. The Ottoman captive market paved the way for the trade 
in captives. In addition, Kakhetian peasants, oppressed by their masters, 
often sought refuge with the lordless Lezgins, thereby becoming Lezgins 
themselves, since, for them, being a Lezgin meant living without a lord.4 
The rulers of Kartli and Kakheti saw this clearly, but they were unable to 
change the situation. In 1722, Davit II of Kakhei (Imam Quli Khan) wrote 
to Vakhtang VI: “You know well that a peasant who has been repeatedly 
attacked and harassed by the enemy is easily deceived. They have sided 
with the Lezgins, and those who are on the Lezgin side are the enemies 
of the country, and this is detrimental to the king’s wealth and harmful 
to the country. They are ravaging and killing Georgians.5 Finally, things 
got to the point that, as N. Berdzenishvili notes, the so-called “lordless 

1	 Berdzenishvili N. Georgia in the Second Half of the 18th Century, Issues of 
Georgian History, vol. II, Tb. 1965, p. 203

2	 Vakhushti Batonishvili. Ibid, p. 622
3	 Topchishvili R. Ibid, pp.103-104
4	 Ibid, pp.103-104
5	 Corpus of Georgian Epistolary Sources I, Georgian Epistolary Sources 15th 

Century -1762. Compiled, prepared for publication, supplied with research and 
annotations by Mamisa Berdznishvili, Tb. 1989 p. 63



202

Lezgin communities” gradually turned into lords.1

Thus, once friendly neighbouring peoples, they became mortally 
hostile to each other, and the organised attacks of Dagestani tribal 
leaders on Kartli and Kakheti became systematic. D. Megreladze 
distinguishes three types of Lezgin campaigns: 1. Predatory expeditions, 
2. campaigns aimed at conquering territories, 3. campaigns aimed at 
creating a permanent revenue basis.2

In the 18th century, things got to the point where the consolidated 
Lezgin forces even restricted Georgian kings from moving within their 
own domain and dared to march on cities. 

After his 1724 campaign against the Ottomans in Kartli, Mahmād 
Qulī Khān (King Constantine II of Kakheti) could not return. “He went 
to Akhalgori together with the queen, as he could no longer return to 
Kakheti due to the Lezgins”. 3 The emboldened Dagestanis decided to 
attack Telavi, and the united army of the Chars and Lezgins attempted 
to capture the Telavi fortress. Telavi residents “came out under the 
leadership of a certain priest who called on them to defeat the Lezgins. 
Telavians destroyed the enemy’s camps and captured the weapons and 
trophies. Having seen this, the Kakhetians exterminated all the Lezgins 
there and freed themselves from them. They fortified themselves in the 
fortresses and called upon Mahmād Qulī Khān to come and surrender to 
the people of Telavi”. 4

Oppressed by the Lezgins, Mahmād Qulī Khān was forced to recall 
his old plan, which involved making peace with the Lezgins and giving 
them passage to Kartli.5 Rather than campaigning against Kakhetians, 
who were skilled in fighting them, the Lezgins preferred to attack Kartli 
and pay a share of the plunder to Mahmād Qulī Khān. However, this 
“truce” did not bring the long-awaited peace to Kakheti. “But since 

1	  Berdzenishvili N. Issues of Georgian History, vol. II, Tb. 1965, p. 162
2	  Megreladze D., From the History of Georgia-Dagestani Relations, Lekianism, Tb. 

2011, p. 9
3	  Vakhushti Batonishvili. Ibid, p.623
4	  Ibid, p.623
5	  Essays on the History of Georgia, Georgia from the Beginning of the 16th Century 

to the 1830s, vol. IV, Tb. 1973, p. 443



203

Kakheti was not at peace, the people of Kiziki built a fortress in Magharo 
and fortified there”.1 According to R. Gogolauri, Constantine (Mahmād 
Qulī Khān) did not interfere with Lezgin campaigns in Kartli, since he 
did not want to strengthen the Ottoman vassal Isaq Pasha there. At the 
time, the Pasha of Akhaltsikhe energetically fought for the conquest of 
Kakheti. However, Konstantine saw greater evil in the “Ottomans” than 
in the Lezgins.2

In the 18th century, the aggravated relations between Dagestan and 
Georgia were closely linked to the external situation. Here, the interests 
of Iran, the Ottoman Empire, and Russia were intertwined, and all sides 
tried to use the Lezgins in accordance with their own interests.

The Dagestanis themselves had an increasing appetite and 
constantly raided the villages of Kartli and Kakheti. The chief organiser 
of lekianoba in Georgia was Shamkhal of Dagestan, which was under 
Ottoman influence. To counterbalance him, Georgian rulers started 
looking for an ally in the north, in Moscow, but this did not yield the 
desired results. 

At the same time, Iran too was active in the Dagestan direction. 
Vakhushti Batonishvili writes that Shah Abbas made a deal with the 
Lezgins to ravage Kakheti.

“He said to the Lezgins: “I want to exterminate the people of Kakheti, 
kill and capture all who enter your mountains, and I will reward you 
for it. They happily agreed“.3 Since the Safavid rulers failed to achieve 
demographic assimilation in Kakheti by resettling Turkmens there, they 
attempted instead to convert the local population to Islam through a 
process of Lezginization.* 4

In the South Caucasus, the Ottoman Empire, which confronted Iran 

1	 Vakhushti Batonishvili. Ibid, p.623
2	 Gogolauri R., From the History of Relations between Dagestan and Akhaltsikhe 

in the 1720s-1740s.  Collection: “Meskheti - History and Contemporaneity”, 
Akhaltsikhe, 2000., p. 50

3	 Batonishvili Vakhushti.Ibid., p.588 
4	 Botsvadze T. From the History of Georgia-Dagestan Relations (15th-18th cc), 

Lekianism, Tb. 2011, p.41 * Encouraging or imposing the adoption of Lezgin 
identity and Islamic practices.



204

here, used the factor of Dagestan more effectively in its own interests, 
attempting to expel the Qizilbash from Georgia and restore its own pow-
er; it continued encouraging Lezgins even during the “Qizilbash rule” 
(1735-1747), sparing no expense to do so. To encourage the Dagestanis, 
the Turks primarily relied on the Pasha of Akhaltsikhe, who was provided 
with large sums of money for this purpose.1 As Papuna Orbeliani writes: 
“The Sultan gave army and wealth, saying: give to those who will wield 
a sword in our service, and expect even greater mercy”.2 As mentioned 
above, it was in the Crimean Khanate and Akhaltsikhe Pahalik, which 
were subordinate to the Sultan, that the Lezgins managed to sell the loot 
and prisoners they captured in Georgia.

 The pashas of Akhaltsikhe, together with invited detachments of 
Lezgin brigands, attacked Georgia every day and caused great damage. 
R. Gogolauri believes that the relations between the Pasha of Akha-
ltsikhe and Lezgin raiders were not uniform either. Initially, when the 
Sultan appointed Ishak Pasha of Akhaltsikhe the governor of “Gurjistan”; 
and “Ottoman rule” became stronger in East Georgia, the relations be-
tween Dagestan and Akhaltsikhe Pashalik were fairly close. By then, the 
Lezgins had been the mainstay of the Turks in the Caucasus, and without 
concerted action with them, the Pasha would have had difficulty pursu-
ing Ottoman interests. However, these relations changed immediately 
when Ishak Pasha succeeded in conquering Kakheti, took the Karagha-
ji fortress, and installed guards there. After that, the Turks significantly 
restricted the raids of the Lezgin tribes on the lands that had become 
their possessions. At that time, Ahmed III even issued a firman ordering 
Ishak Pasha and other begs to strengthen the fortress of Karagaji and 
other places to protect the population from robbers.3 Certainly, the pi-
rate highlanders did not like such a change in Ottoman policy at all. They 
tried to continue raiding on Kartli and Kakheti as usual. Things got to the 

1	  Gogolauri R., Relations between Dagestan and Akhaltsikhe Pashalik and Kartli-
Kakheti in the 1720-1740s (manuscript) p. 163

2	  Orbeliani P. Stories of Georgia, Tb. 1981, p. 72
3	  Gogolauri R., Relations between Dagestan and Akhaltsikhe Pashalik and Kartli-

Kakheti in the 1720-1740s (manuscript) p. 154



205

point that near Karaya, Ishak Pasha completely destroyed the Dagestani 
brigands robbing Bolnisi - “Ishak Pasha came and massacred countless 
Lezgins, killing them day and night all the way up to the Alazani”.1 The sit-
uation changed after the rise of the Avshar dynasty in Iran. Through dip-
lomatic negotiations with Russia, Iran regained the territories conquered 
during the campaigns of Peter I, practically without a fight. The Russians 
also recognised Dagestan as their sphere of influence. Soon (1735), the 
Iranians expelled the Turks from East Georgia as well. Under such circum-
stances, the Ottomans immediately changed the nature of their relations 
with the Lezgins and resumed their assistance.2

The Dagestani communities were considered supporters of the Sun-
nis in the South Caucasus, so they openly supported the latter in the 
1723-1727 and 1730-1736 Iran-Ottoman wars. The decision was made in 
Iran to completely destroy the “passionate” element in Dagestan and to 
deport them en masse to Persia for assimilation.3 Nadir Shah’s desperate 
attempt to gain a foothold in Dagestan failed. Although by the end of 
1742, after many battles, he succeeded in taking over the Kumyk, Kaitag 
and Tabasaran, he failed to ultimately subdue these peoples, as well as 
the Khunzi and other tribes. Unsuccessful campaigns in Dagestan broke 
the fighting spirit of Nader Shah’s army.4

During this period, the Russian Empire also played an important 
role in the Caucasus. Its Caucasian policy primarily aimed at eliminating 
the influence of Turkey and Iran and creating there a springboard for an 
offensive to the East. In the implementation of these intentions, Mos-
cow assigned a decisive role to Georgian kingdoms and principalities. On 
their part, Georgian rulers, surrounded by Muslims, considered Russia, 
as a Christian state, a natural ally. The kings of Kartli and Kakheti tried 
for almost two centuries to convince Moscow to agree to an alliance. 
But, Russian rulers always acted given the actual situation and with the 

1	 Batonishvili Vakhushti., Ibid, p.625
2	 Gogolauri R. Ibid, p.161
3	 Lekveishvili T. Caucasian Policy of Nader Shah. Dissertation for the degree Doctor 

of Historical Sciences (PhD in History), Tb. 2020, p. 105
4	 Ibid, pp. 105-106



206

motives of gaining their own benefit. After the failure of Nader Shah’s 
Caucasian policy, the kings of Kartli and Kakheti (Teimuraz II and Erekle 
II) once again attempted to resolve the problem of lekianoba through 
Russia. In 1752, they sent envoys to the Imperial Court, instructing them 
to request a resolution to the Lezgin question. The report that Envoy Si-
mon Makashvili addressed to Russian Chancellor A.P. Bestuzhev-Ryumin 
states: “The Lezgins are your subjects and merchants in your country. 
Impose a ban on them and give them a decree to leave our country in 
peace. This will be a great help for us. Our kings will reward you. It is easy 
for you to do”.1

Later, Georgian envoys again demanded specific measures: 
“1. The Lezgins constantly raid our country; therefore, we ask His 

Imperial Majesty to send a small army of three thousand Don Cossacks 
or Kalmyks to help for a short while and order them to fight only against 
the Lezgins in Kartli and Kakheti, so that they do not destroy the Greek 
(Orthodox) churches and Christianity is not eradicated.” 2. If these can-
not be sent, let the Kabardians and Circassians serve us, as if our kings 
have hired them willingly, but let Russia bear the expenses, because 
Georgia cannot afford hiring them for a long time due to the incessant 
wars with neighbours. 3. Instruct the commandant of Kizlyar to address 
the neighboring peoples of Russia under the Emperor’s protection, in-
cluding the Dagestani Lezgins, and to forbid his subjects from attacking 
Kartli and Kakheti, ravaging the land, or taking Christians captive.” 2 In 
response, the Board of Foreign Affairs granted the envoys with monetary 
reward and promised to restrain the Caucasian highlanders.3

The analysis of scientific literature and historical sources shows 
that Russia was interested not in solving the problem of lekianoba and 
strengthening Georgia’s political entities, but in using them as a tool 
for spreading Russian hegemony in the Middle East. For instance, they 

1	 Macharadze V, Materials for the History of Russian-Georgian Relations in the 
Second Half of the 17th Century, Part 1 Russian-Georgian Relations at the Turn of 
the 1720s--1740s. Tb. 2007, p. 169

2	 Ibid., p. 37
3	 Ibid., p. 186



207

hoped that in the event of involving the Kingdom of Kartli and Kakheti in 
the Russo-Turkish War, King Erekle II would provide military assistance to 
the Russians and ensure the mobilisation of the neighbouring peoples of 
Kartli and Kakheti against Turkey.1

Even the fragmentary overview above reveals that the Ottoman 
Empire, Iran, and Russia viewed the Dagestanis as a tool for implementing 
their own policies, and the strengthening of Georgia did not meet their 
interests. 

Lekianoba caused irreparable damage to East Georgia. The 
population decreased catastrophically, some areas were completely 
emptied of inhabitants, and agricultural production collapsed. Constant 
raids of the Char-Belakanis and Dagestanis completely depopulated the 
right bank of the Alazani River.2 The situation was no better in Char-
Belakan. As the “Chronicle of the 18th-century Char Wars” states, due 
to constant wars and clashes, no nobility remained in Kakheti, and no 
young men in Char. (The battles and contractions between the named 
regions were so frequent that there were no noblemen left in Kakheti 
and no young men in Char).3

The kings of Kartli and Kakheti had to fight the Lezgins with internal 
resources and resorted to various measures to counter the devastating 
attacks of the Caucasian highlanders. They understood well that, first 
of all, it was necessary to solve the problem of Char-Belakan, since the 
pirates from Dagestan found permanent allies there. Constant attacks 
from the North and East were tearing the country apart and threatened 
to wipe it out. 

Long-lasting peace and intensive farming, necessary for the revival 
of settlements and the consolidation of the population here, were 
unthinkable without annexing Gaghma mkhari. Elimination of lekianoba 

1	  Macharadze V. Materials for the History of Russian-Georgian Relations in the 
Second Half of the 17th Century, Part LII, section II (Russo-Turkish War in 1768-
1774 and Georgia). Tb. 1997, p. 32

2	  Egnatashvili B., New History of Kartli in the Beginning of the18th Century. Tb. 
1940, p. 211

3	  Chronicle of the 18th-Century Char Wars. Baku. 1931, p.9



208

required the existence of a strong state organisation and systemic 
approach.

The leaders of the Georgian state tirelessly strove to restrain the 
Dagestani raids and strengthen their own position in the Eastern part of 
the South Caucasus. Outstanding in this regard was King Erekle II, who, 
from his youth, tirelessly fought against the Lezgins. Oman Kherkheulidze 
writes: “In 1735, the Lezgins came and raided. Erekle, the son of King 
Teimuraz, who was 15 years old at the time, gathered an army from 
villages, marched to the field of Neishni and defeated the Lezgins. 
Moreover, King Teimuraz’s son Erekle himself rushed first into the army 
of the Lezgins and killed one raider. Having seen this, Kakhetains rushed 
forward into the army of the Lezgins, captured the prisoners and cattle 
and returned victorious to Magharo. The people of Kakheti were very 
happy to witness the courage and bravery of the heir to the throne”. 1

In the 18th century, most of the measures taken by Georgian kings 
for the security of the country (samdevroebi [small military-territorial 
units for border defence], morige jari [rotating army], karauli [guard], 
nokari [soldiers on salary], fortifications, etc.) were directed precisely 
against lekianoba. Given the specific nature of Lekianoba, karauli (guard) 
occupied a large place in the military defence system in the Kingdom of 
Kartli and Kakheti. By order of the royal court, lists were compiled of 
residents from specific villages who were obligated to serve as guards 
at the King’s command. According to the list dated 12 February 1772, 
King Erekle instructed the villages of Shida Kartli to provide a designated 
number of residents for guard duty, including refugees who had settled 
in these villages.2 Among the measures taken by Erekle II in the military 
system of Kartli and Kakheti, noteworthy is the decree on the creation 
of samdevroebi and morige jari. Although the institution of samdevroebi 
had been in force before, the king legalised these institutions by the 
decree of 28 August 1772. Thus, samdevroebi were to promptly inform 

1	  Kherkheulidze O., The Reign of King Erekle II. Tb. 1989, p. 40
2	  Alimbarshvili I. “Lekianoba” and the Military-Defense System of Kartl-Kakheti in 

the 18th – 19th Centuries. Dissertation for the Academic Degree Doctor of History, 
Tb. 2013, pp. 95-96



209

each other about the movement of the Lezgins, and depending on the 
number and type of the advancing enemy (cavalry, infantry, mixed), 
they were given a corresponding task. Erekle did not limit the freedom 
of action for local officials and the population; they themselves had to 
decide what action was best in a particular case: attack, block the road, 
or something else.1

In addition to samdevroebi and nokari, established by the law of the 
royal court, the so-called mekodeoba was a form of mutual assistance 
for defense in the mountainous regions of East Georgia. It united two 
or more territorially close villages, referred to as mekode villages. They 
were responsible for helping each other in case of attacks, epidemics or 
any other extreme situation.2

The surviving villages scattered throughout Kakheti provided even 
more intensive assistance to each other. According to Güldenstädt, by 
the King’s order, the villages of Kiziqi located on the hill, were fenced 
with a special wall. However, since their fields and pastures were 10-12 
kilometers away, the Lezgins often stole cattle and kidnapped people. 
Here, in specially constructed round and square-shaped enclosures 
and mounds, the population of Kiziki sought shelter during attacks. 
According to a strictly established rule, “every Kiziqian rushes with his 
rifle to the spot from where he hears the sound of a shot; thanks to 
this measure, the Lezgins attack them less often than their neighbours 
in Kartli.” Moreover, the Kiziqians themselves often raided Char, thus 
compensating for the damage inflicted by them. The residents of the 
village of Gavazi were even more hostile toward the Lezgins of Char. 
Although the area surrounding the village had been uninhabited for 30 
kilometres and no Georgians lived there any longer, the population of 
Gavazi had grown accustomed to life in a hostile environment and to 
frequent clashes with the Lezgins. “They attack the Lezgins of Char as often 
as the latter attack them, and steal each other’s people and livestock.”.3 
Morige jari (rotating army) proved particularly effective in restraining the 

1	  Ibid.,pp.96-97
2	  Alimbarshvili I. Ibid, p.98
3	  Ibid, pp. 27-31



210

raids of the Avars and Tsakhurs. “Since the Lezgins continuously ravaged 
Kartli, the King appointed one male member from each family to serve 
his homeland as a soldier for one month. In accordance with Russian 
practice, he established a military factory in Tbilisi for the production 
of cannons and handguns and trained artillerymen; the training was 
conducted by Paata, the son of an administrative officer from Kiziqi, who 
had been educated in Moscow. The King himself, together with his sons, 
enrolled in the morige jari and each served for one month.”.1

Georgians sometimes hired North Caucasian highlanders to fight 
the Dagestanis. Most distinguished among them were the Kabardians 
and Circassians, who fought alongside Erekle at Kulbiti, Mukhrani, 
Karbi, Gatekhili-khidi and Mchadijvari. Erekle II also attempted to use 
the Ossetians to suppress the Lezgins. In some cases, he even hired 
the Lezgins against the Dagestanis.2 King Solomon I of Imereti also 
used mercenary Lezgins against his rebellious cousin Teimuraz and his 
supportive nobility: “Nikoloz Tsereteli went to the Lezgins and led the 
Lezgin army to King Solomon; then followed him to Imereti, where many 
people joined him. They fought Teimuraz in Baghdad and defeated him. 
In this battle, Levan Abashidze was killed and Teimuraz was captured”.3

Despite these measures, constant raids of the Dagestanis had spread 
throughout Georgia by the end of the 18th century. The Lezgins had 
actually surrounded East Georgia and even dared to raid West Georgia. 
The Dagestani pirates from the North, the Chars from the East, and the 
Lezgins from the South, nesting in the Akhaltsikhe desert, constantly 
raided Kartli and Kakheti and reached even Imereti. Davit Bagrationi 
writes: “The Lezgins gathered in Akhaltsikhe came and attacked Dzevera, 
but Davit, the King’s son, succeeded in defeating them and wiped them 
out. The Lezgins retreated to Akhaltsikhe, and, from there, raided Kartli 
and Armenia. Zakaria Tsitsishvili, the Queen’s servant, came, attacked 
Veltubani and captured him”.4

1	  Batonishvili D., New History, Tb. 1941, p.15
2	  Alimbarashvili I. Ibid, p.120
3	  Batonushvili B., New Story, Tb. 1941, p. 53
4	  Batonishvili D. Ibid, p. 19



211

In relatively large battles fought constantly with the Dagestanis, 
Georgians often won, but sometimes they lost. It was clear that 
lekianoba could not be ended without solving the problem of the so-
called sovereign communities of Char-Belakan, chief nest of the raiders, 
since it was from there that the attacks on Georgia were organised. 
Georgians undertook numerous campaigns against Char-Belakan (1695, 
1706, 1712-13, 1715), but to no avail. Even the energetic rulers of Kartli 
and Kakheti, father and son, Teimuraz and Erekle, failed to solve this 
problem. The decisive attack on Char in the spring of 1751 was led by 
Erekle II and Teimuraz II, supported by Haji Chalabi, the Khan of Shaki. 
But, during the battle, he “broke his promise” and suddenly sided with 
the Charians; the Georgians were defeated, and King Erekle was saved 
from being captured by certain Bostashvili from Machkhaani.1

The following year’s campaign against Haji Chalabi in Ganja also 
ended in defeat for the Georgians; however, very soon, the Georgians 
succeeded in defeating the combined army of the Shaki-Sharvans and 
Lezgins near the Kazakh-Shamshadilu border.

Of great imporatnce was the victory over the numerous army of 
Nursal-Beg – the ruler of Khundzakh, first at Mchadijvari (16 August, 
1754) and then at Kvareli (28 September, 1755).2 The attacks of Dagestani 
raiders remained main challenge later as well.

In the surviving data about lekianoba in the 17th-18th centuries, the 
reader will not find a single short period when Georgian villages were free 
from the raids, and not a single settlement that was safe from the attacks 
of the Dagestani brigands. The goals of systematic aggressive campaigns 
gradually increased, and as D. Megreladze notes, by the 1750s, they had 
already developed the ambition of capturing entire Kartli and Kakheti.3

The United Kingdom of Kartli and Kakheti attempted, with some 
success, to take measures against the robber attacks of the Caucasian 

1	 Batonishvili D. Ibid, p. 5 
2	 Botsvadze T., From the History of Georgia-Darstani Relations (15th -18th Centuries), 

Coll. Lekianism. Tb. 2011, pp. 52-55
3	  Megreladze D. From the History of Georgia-Dagestani Relations. Coll. Lekianism. 

Tb. 2011, pp.20-21



212

highlanders, but this became increasingly difficult. After the disbandment 
of the rotating army, it became even more obvious that, if until then it 
had mainly been a tool for realising the interests of great powers (Iran, 
Turkey and Russia), from then on it could become a main factor for 
Georgia’s disappearance from the political map, even independently 
of them.1 But events unfolded in a completely different way: with the 
manifesto of 12 September 1801, the Russian Emperor abolished the 
Kingdom of Kartli and Kakheti and annexed it to the Russian Empire. 

Russia, which dominated Georgia, continued to subjugate the North 
Caucasian highlanders, actively involving Georgians in this process, whose 
participation in the campaigns against the Lezgins was inspired by the 
two-century-old lekianoba. After the successful 1857 military operation 
in Dagestani villages, Grigol Orbeliani wrote to Kaplan Orbeliani: “May 
you have a long life, I made them roar like bears and avenged the blood 
of Kakheti”.2 

Lekianoba, which had an overwhelmingly negative impact on 
Georgia, was caused by a number of social, political, and economic 
factors. The viewpoint established in Soviet historiography, which was 
based on the Marxist-Leninist worldview, linked the constant attacks 
of the Dagestanis on Georgia with the highlanders’ patriarchal-feudal 
system. 3 At the same time, the internal disunity and fragmentation 
characteristic of 17th -18th century Georgia made Georgian villages 
easy prey, while for centuries the people of the North Caucasus had 
been accustomed to the income through rent or robbery-piracy. 
The community of Dagestani highlanders was also socially suited to 
permanent raids. Over the centuries, the so-called rural communities 
and their ties became so strong that it was very difficult for the local 
upper class to subjugate and exploit them.4 This situation forced the 

1	  Botsvadze T. Ibid, p.61
2	  Itonishvili V. Foreigners’ Brigandage in Georgia, Coll. Lekianism, Tb., 2011, p. 66
3	  Mamedov R. Socio-economic and Political System of Dagestan in the 16th -early 

19th centuries, Dagestani  book publishing house, 1957, p. 79
4	  Aliev B. Unions of Rural Communities of Dagestan in the 18th - First Half of the 

19th Century (Economy, 
 Land and Social Relations, Power Structure), Makhachkala 1999, pp. 51-71



213

upper class to seek ways for their enrichment, while the rural population 
sought other ways to improve their lives outside Dagestan. They found 
a way out in constant raids on Georgia, weakened by foreign invasions 
and internal strife. Feudalisation in mountainous Dagestan did not have 
a typical form. Khans and begs failed to enforce feudal obligations on the 
local population. Therefore, freed men were used as pirates and lived on 
the plunder obtained via brigand campaigns and the income received 
from the sale of captives.

In Dagestani historiography, this is called the spatial process of 
feudalisation (the process of feudalisation in breadth).1 Of course, the 
possibility of exploiting highlanders was also limited by the scarcity of 
their agricultural resources.

The main types of economic activities in Dagestan were farming and 
cattle breeding. In lowland areas, farming occupied the leading place, in 
mountainous areas, cattle breeding. The basis for animal husbandry in 
the mountains was the so-called transhumance system, allowing people 
to effectively use food resources.2 In summer, the cattle were kept on 
mountain pastures, and in wintertime, they were driven to lowland 
pastures. The situation changed dramatically in the 16th century, when 
the growing expansion of the Moscow principality gradually limited 
Dagestani highlanders in using the northern steppes as summer bases 
and forced them to seek an alternative in the south.

Our attention was drawn to the fact that this period coincides with 
global climatic cataclysms known as the Little Ice Age. According to many 
authoritative sources, from the late 17th century to the mid-19th century, 
much of the Earth experienced a particularly cold period; Glaciers in the 
Alps, Iceland, Scandinavia, Alaska, China, the Southern Andes, and New 
Zealand extended over much larger areas than they do today, significantly 

1	 Gajiev M., Davudov O., Shiskhaidov A., History of Dagestan From Ancient Times 
to the Late 15th Century, Makhachkala, 1996, p. 364

2	 Amachiev A., Dagestan in the 18th Century. Social-economic and Political 
Development/ Internet version verified 2.06.2025 //https://toonsitli.ucoz.
ru/publ/lekcii_po_istorii_dagestana/dagestan_v_xviii_veke_socialno_
ehkonomicheskoe_i_politicheskoe_razvitie/4-1-0-17 



214

changing people’s daily lives.1 A similar situation was observed in 
the Caucasus, where 1598 was particularly notable (according to the 
observations on annual tree rings), and two other strong cooling phases 
were observed in the second half of the 17th century.2

The declaration of environmental factors as the main cause of all 
significant achievements and changes in human history (environmental 
determinism) is considered “movetone” (bad tone) in scientific circles, as 
climate itself did not determine the turn of the wheel of history, or socio-
political cataclysms; it is also wrong to completely ignore this factor.3 
The fact is that even in the more stable and technologically advanced 
20th and 21st centuries, millions of European farmers are forced to 
consider the impact of climate on crops and take appropriate measures 
to maintain the quantity and quality of their harvest. Even though 
there is no direct evidence in historical sources, it is obvious that global 
cooling would have had no less negative impact on the economic life of 
the Caucasian highlanders. It is likely that the deterioration of climatic 
conditions limited traditional agricultural activities of the highlanders in 
Dagestan, forced them to earn a living by raiding Georgian villages and 
increased the intensity of migrations to the South.

Islam became the ideological basis for lekianoba. As mentioned 
above, according to one of the main tenets of Islam, humanity is divided 
not on ethnic, but on religious grounds. On one side are Muslims (the 
Ummah), and on the other – the followers of other faiths. The basis for 
Islamic policy became “ghaza” (“ghazawat”) – military actions aimed at 
spreading and protecting the “true faith”. The Dagestanis considered 
lekianoba a fight against the ungodly “giaours” under the banner of 
Islam and justified it by the norms of Sharia.

1	  Fagan B., Little Ice Age: How Climate Made History, 1300–1850, Eksmo Publishing, 
2022 / Internet version verified 03.06.2025/

2	 Solomina O., Bushueva I, et al. Glacier Variations in the Northern Caucasus 
Compared to Climatic Reconstructions Over the Past Millennium, doi: 101016/ 
j. gloplacha 2016. 02.008 (Internet version verified 10.06.2025), https://www.
sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0921818115301089

3	  Fagan B., Little Ice Age: How Climate Made History, 1300–1850, Eksmo Publishing, 
2022 / Internet version verified 03.06.2025/



215

4.  The Tush and the Daghestanis

On the ridges of Chechnya and Daghestan, Mists 
have drifted through the ages. Countless bodies 
lie scattered in the ravines.

Kosta Markhvaidze

Of all the Georgian ethnographic groups, the Tush, who directly 
neighbored the Dido people of Dagestani origin, were distinguished in 
their intensive contacts with the Lezgins. The limitrophic location of 
Tusheti and the economic specificity of its dwellers (mountain and plain 
cattle breeding) led to a fairly high intensity of population displacement. 
As G. Ichuaidze says, “the majority of Tushs think that they are all 
migrants to Tusheti. You can ask a representative of any family about 
the origin of their family name, and they will tell you that their ancestors 
were Kists, Khevsurs, Pshavs, Didoi (Lezgins), Kakhetians, etc”. 1 It should 
be emphasised that, irrespective of the genetic origins of individual 
families, the Tush clearly constitute an ethnographic group shaped by 
the political, economic, and cultural processes that unfolded within the 
Georgian state. They are, without doubt, a full-fledged component of 
the Georgian ethnos.

The Tush were already known to the authors of the ancient era.2 
There are many opinions expressed about their origin in Georgian 
historical writings. I do not aim at dwelling on this issue in detail; 
therefore, I will only touch upon a few points of view. Renowned 
researcher of the history of Tusheti, G. Elanidze, considers Tushs to be a 
group of Meskhetian origin. He notes that the Dagestanis refer to them 
as Mosok/Mosokh; Meskhetian toponyms (Tao, Javakhe, Samtsikhe, 
Oreti, the Mount Oreti) are widespread in Tusheti, Javakhoba festival is 
held the day after Atengenoba. Some elders know from their ancestors 

1	  Ichuaidze G.,Tusheti (third edition) Tb., 2021, p. 51
2	  Claudius Ptolemy, Encyclopedia of the Ancient Caucasus, vol. ! Sources, p. 356



216

that they are Meskhetians.1 Based on these arguments, the researcher 
believes that _ “The undoubted kinship and closeness of Tushs, Pshavs 
and Khevsurs, with their origins, with Moskhis, Meskhetians, in our 
opinion, no longer makes doubtful the fact that sometimes in Georgian 
or foreign written monuments all three of these regions are referred to 
as ‘Pkhovi’, and the people living there as ‘Pkhovians’ ”.2 In my opinion, 
neither the above-mentioned toponyms, nor the Javakhoba festival, nor 
the narrations preserved in separate families about their Meskhetian 
origin can serve as an unshakable argument for connecting Tushetins 
with Meskhetians. I share R. Topchishvili’s sceptical attitude about the 
sameness of Meskhetians and Tushs. For the Dagestanis to refer to the 
neighboring Georgian highlanders as Mosokhis, Meskhetians did not 
necessarily have to migrate from south Georgia to the far northeast. 
Supposedly, in the distant past, Dagestanis applied the term Mosokhi to 
all peoples of Georgian descent residing in the south.

There is an opinion that, in the past, Tusheti was inhabited by the 
Didoi. This theory originates from Vakhushti Batonishvili, who considers 
Tusheti (along with Didoeti) to be part of Lekos: “Tushs and the Didoi are 
part of Lekos, who were later conquered by Georgian kings, were their 
tributaries; the Didoi remained servants to Davit, and from then on, 
were obedient to the Kings of Kakheti.3 It should be said that, until the 
1960s, in the villages of Dartlo, Dano and Chesho, people remembered 
the existence of the Dido shrine. Their shrine was located on the hill 
between the villages of Chesho and Dano of the Pirikita community. In 
summer, they would come here from Didoeti and offer foals to the ruins 
of the fortress above the road from the village of Chesho to the village 
of Parsma; Tushs call the fortress “The fortress of the Didoi”. According 
to a narration, Tushs and the Didoi used to live together in the Pirikita 
Gorge, but later, discontent arose between them. Tushs expelled the 
Didoi, and they took over the entire Gorge. Ancient settlements in the 

1	  Elanidze G, Issues on the History of Tusheti, Tb., 1988, pp. 6- 12
2	  Ibid., p.12
3	  Vakhushti Batonishvili, Description of the Kingdom of Georgia, Life of Kartli, vol. 

IV, Tb. 1973, p. 552



217

Gometsari community are called Didot nasoplari (lit. the remains of the 
Didoi village). Many toponyms are also explained in the Dido-Dagestani 
language.1

As I mentioned above, part of present-day Dagestan, including 
Didoeti, was under the political, cultural, and religious influence of the 
Georgian state for a long time. Under such conditions, the emergence 
of Didoi settlements in neighbouring Tusheti was truly possible, which 
was reflected in Vakhushti Batonishvili’s work. Later, this was affected 
by the changed conjuncture. From the 17th century, frequent warfare in 
Kartli and Kakheti forced the population of the plains to seek refuge in 
the mountains and compete primarily with the Dagestani element that 
had settled there. Naturally, this confrontation was further exacerbated 
by the increasing Lekianoba (sporadic forays of the Dagestanis) into 
the villages of the plain. As a consequence, the Didoi were eventually 
expelled from Tusheti. For understanding the ethnosocial processes 
taking place in Tusheti is important to consider the issue of Tsova-Tushs 
(Batsbi). They are bilingual and, along with Georgian, they speak their 
own Tsova/Batsbi language among themselves. Since this language 
belongs to the Nakh language group, some scholars believe that the 
Tsova-Tush are descendants of the Vainakhs who migrated to Tusheti.2

In contrast, some researchers, such as A. Shavkhelishvili, consider 
that Tsova-Tushs are indigenous inhabitants of Tusheti, whose 
bilingualism was determined by the infiltration of the Vainakhs.3 It should 
also be noted that, despite the fact that the study of the Tsova-Tushetian 
language has a long history, the scientific literature has convinced us 
that much (even the name Batsbi) still remains ambiguous and linguistic 
research in this direction requires additional attention from Georgian 
linguists.	 N.Volkova4 and R. Topchishvili attempted to clarify this 

1	  Elanidze V. Ibid, pp. 206-207
2	  Topchisvili R. Ibid., p. 24. Eristov R. About Tushetian-Pshavian-Khevsuretian 

District, (Internet version checked 21/08/2025) https://www.vostlit.info/Texts/
Dokumenty/Kavkaz/XIX/1840-1860/Eristov_R/text1.htm

3	  Shavkhelishvili A. Tusheti, Tb. 1987
4	  Volkova N. Ethnic Composition of the Population of the North Caucasus in the 

18th - early 20th Centuries, M., 1974, p. 169



218

issue based on the ethnographic data. N. Volkova suggests that before 
moving to Tusheti, the ancestors of the Batsbi may have migrated to 
Ingushetia from Khevsureti.1 R. Topchishvili collected documentary 
material indicating that the ancestors of the Tsova consisted of six 
shepherds from Kakheti and one from Pshavi (bearing the surname 
Shveluri), who settled in the Dzheyrakh Gorge in search of pastures. They 
were later joined by a local inhabitant. Naturally, the settlers who arrived 
in Ingushetia intermarried with the local population, and gradually the 
Ingush language became the native language for the descendants of the 
shepherds of Georgian origin. Later, their descendants moved to live 
first in Chechnya, and then to three villages of Pirikita Tusheti.2 In this 
regard, it is noteworthy that in Chechnya and Ingushetia, there have 
been discovered the toponyms confirming the residence of Georgians 
there.3

Despite the existing hypotheses about the origin of the Tsovas, they 
consider themselves members of the Georgian ethnic group, and regard 
questioning their Georgian identity as an insult; the traditions, customs, 
beliefs, social relations, and agriculture of Tsovas and the rest of the 
Tush are absolutely identical; The names and surnames of Tsova-Tushs 
and the way of their formation, etc. are Georgian.4	

We should indeed agree with I. Desheriev that, in situations of 
contact, relatively “strong” languages (those with larger populations and 
a written tradition) exert a significant influence on “weaker” languages, 
whereas the opposite process—borrowings, mixing, or linguistic 
hybridisation originating from “weaker” languages—is exceedingly rare.5 
However, until the 1860s, the existence of script must have had only 
nominal significance due to the limited number of literate people. As 
K. Markhvaidze says: “Since time immemorial to the present day, every 
step and every moment in Tusheti have been imbued with the events 

1	  Volkova N. Ibid, p. 169
2	  Topchishvili R. Ibid., pp. 36-58
3	 Shavkhelishvili B., The Speech of Tushetians - Past in the Present, Tb., 2022, p. 27
4	  Topchishvili R. Ibid, pp.36-58
5	  Desheriev Yu. Batsbi language, M. 1952, p.19



219

that took place here. Sadly, until the 18th -19th centuries, there was not a 
single literate person in Tusheti who could write down and inform future 
generations about everything that had happened. Only oral narrations, 
passed down from generation to generation, have survived to this day.” 
(village of Alvani, an elderly man).”

Linguistic transformation and ethnocultural assimilation of 
individual groups in the Caucasus were mainly driven by linguocultural, 
economic, and socio-political mechanisms. Accordingly, even if Tsovas 
were of Vainakh origin, their Georgianization within the Georgian 
ethnocultural system would have proceeded as naturally as Kistization 
or Lezginization of the Georgians who had moved to the North Caucasus. 
It is symptomatic that group or individual migration to the mountains 
of Georgia was regulat- ed by traditional mechanisms. For example, 
according to the narration, “Satusho kriloba” (lit. Assembly of Tushs) 
gave permission to Tsovas to settle in Tusheti.1

It was up to the village to decide whether to grant shelter to a 
newcomer. Usually, he would be sheltered by some clan. The village 
would gather and discuss whether to accept the newcomer on probation. 
If the decision was positive, the village would monitor his every move for 
a certain period of time. He was observed for 2-3 years. If the newcomer 
was well-liked, the village would gather again and decide to ally him with 
one of the clans. They would specially brew beer and distil vodka for the 
Khatoba (traditional festival) celebration. They would slaughter a bull 
at the shrine. They would ask God to unite him with one clan. He would 
also set a large pebble into the ground near the shrine, light candles, 
and swear an oath at its entrance that from that day on, he would be 
a member of the shrine and community and a faithful performer of the 
community affairs.” (an elderly man, the village of Alvani).

At a certain point in history, a large number of people from Pkhovi 
moved to Tusheti. According to T. Ochiauri, “the abundance of the shrines 
of Khevsuretian origin must be the result of the mass and simultaneous 
settlement of Khevsurs in Tusheti.” Until the 1950s, Khevsurs (Jvarions) – 

1	  Elanidze V. Ibid, p. 25



220

Khakhmations and Karations – would visit Tusheti on holidays to pray at 
their shrines, to which Tushs often referred as “Khevsuretian shrines”.1

As a result of the invasions of Shah Abbas into Kartli and Kakheti in 
the early 17th century, most of the population was exterminated, some 
were exiled to Iran, and some found refuge in the mountains of East 
Georgia. It was R. Eristavi who drew attention to this fact. In his opinion, 
the majority of the population of Tusheti was Georgian who had fled their 
native lands and taken refuge in the mountains as a result of the attacks 
by Turkey and Iran. This opinion is also supported by other authors.2 This 
idea is further supported by the DNA marker analysis. I have already 
mentioned above that haplogroup J2 is dominant among Tush and the 
descendants of Georgians exiled by Shah Abbas to Iran in the first half of 
the 17th century, which must be the result of the migration of the Kakheti 
population to Tusheti.3 

Even the fragmentary overview provided shows that Tusheti had 
quite intense relations with its neighbours, including the Dagestanis. 
V. Elanidze investigated their communication systems. The Tush 
maintained communication with the Dido through several routes. The 
most important of them is the road that starts from the village of Diklo 
in the Chaghma community. This road crosses the Alazani of Diklo-
Shenako, flowing from the Khaa of Diklo, passes through Chero, Entsokhi 
(this is also the cattle-shed spot of the Didoi) and gets to the first village 
of the Dido – Khushet. Tusheti connects with Didoeti by other roads as 
well, namely through the villages of Omalo, Khiso and Tsokalta. From 
Kumelaurta, we get to the Oreti Mountain, pass through Vestmo plain, 
Kvarai spring, Velketili, Didoeti-Sadutse, and the road reaches the Dido 

1	  Ochiauri T., Mythological Narrations in the Mountains of East Georgia, Tbilisi, 
1967, p. 60.

2	  Eristov R., Notes on Tushetian -Khevsuretian District, newspaper Kavkaz, 1854, 
#43 (Ichuaidze G. Ibid, p.59, Elanidze V. Ibid, p.171) 

3	  Shengelia R. Andriadze G., Bitadze L., Chikovani N., Khmaladze E., Kekelidze 
M., Laliashvili Sh., Comparative population genetic study of the population of 
East Georgia, Anthropology and Ethnology of the Caucasus, Proceedings of the 
International Conference, dedicated to the 90th anniversary from the birth of 
Acad. Malkhaz Abdushelishvili, p. 157



221

village of Khotraqo. From the same villages, the traveller can ascend 
the Oreti Mountain, pass of Mertskhalabis Ceri, Velketili, the Khupri 
Mountain, Khupri Ortskali, and arrive at the Didoi village of Khupradz.1

Territorial proximity naturally facilitated intensive economic, trade-
economic, and personal relations between the Didoi and Tush. The Tush 
had particularly intense relations with the Dagestanis during the Soviet 
period. The Lezgins came to work as carpenters, blacksmiths, herders, etc.

In the Soviet epoch, we had good relations with the Lezgins; we all 
knew each other. We were friends; they knew our names and houses. They 
came to visit us, and so did we. There were shops in Omalo, from where they 
transported flour in saddlebags or on donkeys. We would also accompany 
them, and people would beg us to visit them. I asked once, “We don’t 
invite you like you invite us,” and they responded, “You rarely come here.” 
They themselves would come and leave every day. They would not bring 
anything with them, but cattle, which they would exchange for flour and 
other things. There, among the Lezgins, women are more employed. Men 
were mostly drunk; they loved vodka very much. They would buy vodka, 
pour it into canisters, their wives would carry the load on their backs, men 
may even throw their coats on top of the load, while they themselves held 
a tape recorder in one hand and a canister of vodka in the other (field 
material, the village of Diklo, an elderly lady). 

It was especially common to invite the Didoi as masters for 
constructing houses. V. Elanidze believes that the fortresses and towers 
of Tusheti were built by the Didoi, and the local population was not skilled 
in stonework. The Tush considered the Didoi to be the most reliable and 
closest of the neighbouring Transcaucasian highlanders and entrusted 
them with all kinds of affairs. “According to the narrations preserved in 
Tusheti, Pshavi and Khevsureti, it has been ascertained that the Didoi 
were engaged in stone masonry in Tusheti, the Kists and Chechens in 
Pshavi and Khevsureti. Tushs referred to the master-builders from 
Didoeti as „carpenters”. They paid the “carpenters” a yearling ram—or 
its monetary equivalent—for constructing a fortress or a single floor of 

1	  Elanidze V. Ibid, pp.166-167



222

a house, while the homeowner provided the food. The entire village 
participated in the construction of a house or fortress, which was called 
kochkhara in Tusheti.1

Considering only the Didoi-Lezgins as the builders of fortresses or 
residential buildings in Tusheti is questionable and apparently reflects 
a later (early 20th century) situation, this is also evidenced by the rich 
empirical material presented in 

G. Bochoridze’s work. It should be noted that there were Georgian 
terms that referred to: masters and workers participating in the labor 
process; parts of buildings (sakhlis tvali, mashteh, shua, cherkho, bani, 
saskore, quntsi, baga, sakhele, khula, libo, etc.), as well as construction 
materials and tools (pitsari, qorhe, kva, lasti, tskneli, sipi, tserakvi, kedi//
keti, chkde, tushuray tsuliechva, khelechva, kverisalashini, sachrebeli, 
satsarbavi, sagharavii, gulsaghebi//pigara, gonio, choposani, tkhelpiri, 
satekhi, birdabiri, etc.), describing the construction process (mogulva, 
karis sheqra), etc.2 It is also noted that in the past, mainly Tushs, and 
sometimes Lezgins, who had moved to Tusheti because of vendetta, 
were engaged in construction works in Tusheti. From the 1930s, only 
the Lezgins and the Didoi were carpenters here.3

S. Makalatia also considered the Dagestanis’ role in the construction 
of Tushetian fortresses and towers to be exaggerated. He wrote: “In 
today’s (1933 - L.J.) Tusheti, the masters of house building are the 
Lezgins, but when constructing these old fortresses, it is doubtful that 
the Lezgins, the sworn enemies of the Tush, would build such solid 
fortresses for them. This would not have been acceptable to the Tush 
either, since the fortress built by the enemy would have been of dubious 
strength and useless for defence”.4

Apparently, Tushs began actively inviting Dagestani builders in 
the second half of the 19th century, which continued until the 1930s. 
Subjugation of the Dagestanis by Russia increased the scale of sheep 

1	  Elanidze V. Ibid, pp.220,211
2	  Ibid, pp. 22-52
3	  Bochoridze G. Tusheti, Tb. 1993, p.47
4	  Makalatia S. Tusheti, Tb. 1933, p. 124



223

farming in Tusheti. As Makalatia writes, trade capital was introduced, 
attracted by the large supply of Tushetian sheep and wool. Reseller 
capital was generated, and the Tush quickly embarked on the capitalist 
path. In the 1880s, each household in Tusheti had an average of 
232 sheep.1 The form of sheep farming practised was the so-called 
transhumance, whereby the Tush seasonally drove their flocks across 
considerable distances between summer and winter pastures.2 Under 
these circumstances, most men were naturally engaged in sheepherding. 
Economic prosperity naturally intensified the desire to improve living 
conditions and increased the scale of construction in Tusheti, which was 
reflected in the number of master-builders invited from neighbouring 
regions. G. Ichuaidze notes that the unified construction of the villages in 
Tusheti took place in 1915-1925. Instead of a flat-roofed house, almost 
every family built a two-story house with a polished stone roof and a 
balcony. As a rule, the Didoi built the walls, the Rachans and Imeretains 
were engaged in woodwork, and the Tush themselves herded sheep and 
earned money.3

According to field material, since most Tushetian men were 
shepherds, the Dagestanis were engaged in various activities: they 
worked as blacksmiths, tinsmiths, cattle breeders, mowers, wood 
gatherers, etc. The so-called “ploughmen” would come from Didoeti 
early in the spring to participate in ploughing and sowing. As a rule, hired 
labor was compensated primarily in grain. Mountainous Dagestan, with 
its shortage of arable land, lacked sufficient grain of its own. During the 
Caucasian wars, this deficit was replenished at the expense of Tusheti, 
where grain was transported from Kakheti.4

From the second half of the 19th century, against the backdrop of 
the end of the Caucasian war and the socio-economic transformations 

1	  Ibid., p.51
2	  Azikuri N. Sheep Farming in East Georgian Mountains (based on the historical-

ethnographic materials of Tusheti), dissertation for the degree Candidate of 
Historical Sciences, Tb. 1989, p. 53

3	  Ichuaidze G. Ibid, p.91
4	  Elanidze V. Ibid, p.192



224

taking place in the mountains of East Georgia, the intensity of economic 
relations increased. At the time, the scale of sheep breeding in Tusheti 
increased immeasurably, so that by the end of the century, agriculture 
had assumed a supporting role compared to cattle breeding.1 This 
coincided with the gradual infiltration of the population into Kakheti. 
This process (in the first half of the 19th century) was first initiated by 
Tsova-Tushs, and later, from the 1920s to the 1930s, the residents of 
the remaining three communities of Tusheti: Pirikiti, Chagma, and 
Gometsari, gradually migrated to the plains of Kakheti. The largest 
part of the Tsovata and Pirikita communities settled in the village of 
Zemo Alvani, while the majority of Pirikita, Chagma and Gometsari 
communities settled in today’s Kvemo Alvani (this village was previously 
called Gometsari). The Tush also settled in the village of Lalisquri. It 
was under these circumstances that the Tush constructed residential 
houses alongside the huts in the Aloni/Alvani valley, and women began 
to spend the winters there. It was at this time that the terms mta-baroba 
and Kakhet-Tushoba emerged, denoting a lifestyle in which a family 
maintained a complete farm in both the highlands and the lowlands, 
working seasonally in each. As N. Azikuri notes, this dual settlement 
pattern reflected the adaptation of the Tush to their environment and 
economic needs. She regards sopel-bosloba as the first stage of this 
phenomenon. During bosloba, the entire population of Tusheti spent 
the winter in the boseli together with their cattle, and returned to the 
village for the summer. Boseli was a compound agricultural complex 
with human habitation and livestock pens.2

From that period, the Tush who had settled in the lowlands were 
referred to as kakhurai, and those who had remained in Tusheti as 
tushurai. “The Tush were divided into two categories: tushurai and 
kakhurai. Tushurai were those who lived and worked in Tusheti in winter 
and summer. Kakhurai were those who lived in Kakheti, specifically in the 
villages of Zemo and Kvemo Alvani, Lalisquri, and Pshaveli in winter and 

1	  Azikuri N. Ibid, p.7
2	  Ibid, pp.83-84



225

summer, and went to Tusheti for vacations or celebrations. Both Kakhurai 
and Tushurai had their own urgent matters to resolve. Winter comes early 
here. Tushurai tried to quickly finish their summer chores and be prepared 
to face early winter. For their part, Kakhurai tried to get packed and leave 
for the lowlands on time.” (The village of Alvani, an elderly man).

The security mechanisms existing in the Russian Empire could not 
operate effectively in the Caucasus Mountains. Tushetian villages, largely 
left without men, together with flocks of sheep guarded only by shepherds, 
became easy prey for the North Caucasians, who were accustomed to 
raiding. Therefore, for a long time, the Tush maintained armed detachments 
that safeguarded their pastures and settlements against marauders, whose 
raiding traditions were deeply rooted in the region.1 

The relations between Georgian and North Caucasian highlanders 
acquired elements of acute conflict in the late Middle Ages. In addition 
to religious factors, this development was driven by the weakening 
influence of the central government in the mountains and the near-total 
replacement of the formal legal system with customary law. Because of 
this, the nature of relations and the system of ethical values ​​between 
clans, communities, villages and neighbouring societies in the mountains 
differed from those in the lowlands. Piracy, violent appropriation of the 
property of neighbouring people, villages or communities, became a 
way of life here. This circumstance significantly determined the relations 
between Georgian highlanders and their North Caucasian neighbours. 
Neither Georgian highlanders nor their northern neighbours considered 
it shameful to drive away or steal sheep, cows, and horses; on the 
contrary, such behaviour was considered bravery, and heroic poems 
were often dedicated to it. The highlanders did not refrain from attacking 
their neighbouring villages. As noted in the scientific literature, according 
to family customs, piracy was considered a reprehensible act only when 
it was committed within the family.2

1	  Elanidze V. Ibid, pp.157-158
2	 Janiashvili L. Agricultural and Economic Relations of Georgian Highlanders with 

the Peoples of the North-East Caucasus (Khevsurs and The Kists). Kek #23, 2023, 
p. 208



226

„Khevsureti was often attacked by the Kists and Lezgins; the Khevsurs 
themselves also raided the highlanders dwelling in the neighbourhood. 
They would often attack Mitkho, and even Mokhevians. Khevsurs would 
even attack each other to see who would win. Gudanis Jvari had the 
most serfs, and Khevsurs were generally subordinate to him. If someone 
attacked Khevsureti, the serfs of Gudanis Jvari would gather, elect a 
leader, and do whatever was decided. If Mitkho was attacked, people 
from other clans would also participate in the gathering, and then all 
Khevsuretian men would join the army. Only the sick, elderly and children 
remained at home. Otherwise, anyone who did not join the army would 
be disgraced forever and would not be able to leave the house because 
of shame.1 

T. Ochiauri also describes these contradictory relations: “Pshavs 
and Khevsurs had a feud, yet both maintained strong ties with the Tush. 
The Khevsurs came to guard the border post near Tusheti’s frontier with 
Dagestan. The place is called Pichekh, beyond Diklo, where a watchtower 
stands.2

The same situation is confirmed by the story of Giorgi Tilidze from 
Kvavlo, described by S. Makalatia. Tilidze killed Pshav shepherds and 
stole their sheep. Finally, he was defeated by Pshavs in the village of 
Khoshara. Tilidze prayed to St. George of Lashari to save him from this 
ordeal, promising to sacrifice a white steer to him in return. Tilidze really 
did sacrifice a white steer to Lashari in Pshavi.

Pshavs intended to kill him, but Tilidze asked Tushs and Pshavs to 
reconcile and declare themselves brothers. And Tushs and Pshavs swore 
on the cross of Lashari to be brothers.3 

Thus, we should agree with N. Jalabadze’s opinion that the Khevsurs, 
the Tush and the Vainakhs, as immediate neighbours, engaged in piracy 
among themselves, which, first and foremost, had a practical purpose. 
Such activity was conditioned by relevant socio-economic factors: 
highlanders made up for the poverty and deprivation caused by harsh 

1	  Ochiauri T. Blood-feud and wounding in Khevsureti. Tb. 2019, p.194
2	  Ochiauri T. Ibid, p.66
3	  Makalatia S. Ibid., pp.92-93



227

living conditions with the help of stolen wealth, increasing their own, 
and ill or well, coping with life. The motive for the campaign was also 
to capture prisoners for ransom and collect taxes from them. At the 
same time, this activity associated with difficulties was also considered 
prestigious.1

The Tush would form gangs of “pirates” for raids, elect leaders, go 
to Dagestan, attack shepherds and steal their sheep and cows. Melek-
Mebake (the killer of the Lezgins – the first to attack the enemy during a 
pirate campaign) enjoyed special respect in the pirate squads. An enemy 
killed in battle had his right hand cut off. Pirates would divide their loot, 
hang the severed hands of their enemies on the walls of their towers and 
chain their captives to the walls of their houses.

Our narrator tells: `”lderly people told another story, the story of 
Khunchale. From the mills to the north, along the Sanare-Tao ridge, 
there is a large deep valley, called Khaa of Chigho. From here, a shepherd 
was attacked to steal his sheep. He fled to the village. The villagers 
immediately loaded their rifles, mounted their horses, and pursued the 
attackers. At that time, an elderly couple, Khunchale and his wife, were 
at the mill. The pursuer had to go that way. A pursuer, then the second 
and third passed by on a galloping horse. Khunchale was sitting in front 
of the mill, repairing his khunchas (Lezgin bast shoes) as if nothing 
was happening. The wife couldn’t stand it any longer and scolded her 
husband: “Leave those khunchas. Don’t you see what is going on?” 
“Wait, woman, I’ll overtake them on my mule. Bring my mule here.” 
(his mule was tied nearby). He grabbed a gun, jumped on the mule 
and followed the pursuer, swinging from side to side. (At the entrance 
to Khaa, there is a mountain. The peak of the mountain is considered 
insurmountable. Behind the ridge, there is the only passage. Akimidze 
Russo climbed this peak together with a German climber. Later, it was 
known as Russo Peak.) Kunchale used to go up this mountain on a mule 
to hunt, as high as he could get. He went up the mountain on a mule-

1	  Jalabadze N. The Dynamics of Georgian-Vainakh Relations, the Chechen 
Phenomenon in Georgian Reality, Tb. 2006, pp. 43-44



228

back and then continued on foot. He found a shelter and waited for the 
thieves. They were supposed to pass by here. Not long later, the sheep 
appeared on the opposite mountain. One thief was leading the sheep, 
the rest were following. Khunchale targeted the leader. A gunshot and 
the thief rolled down. Hearing the shot, the pursuers also opened fire 
from behind. The thieves thought that the road had been blocked, left 
the sheep and hid. The sheep got frightened by the sound of the gunshots 
and went down to the plain on their own. Khunchale stood on top of the 
mountain and shouted: “He-he-he!!! Chighoyans! There’s one of yours 
rolling down. Later, this mountain was called Khunchale Mountain.” (an 
elderly man, the village of Alvani). 

In turn, the Lezgins also often raided Tushs, plundering their food 
supplies and taking captives. There are numerous references to this in 
folklore and field materials. In the village of Shenako an old lady told 
a typical story about Lezgin raids, she had heard from her mother-in-
law: ”I’m 88 years old now and I still remember everything well, when 
I was a little girl, we were on the other side of Omalo, sitting around a 
bon fire, with bare foot, some women were spinning thread, some were 
doing crafts. It was night, a man came running, and said that the village 
had been attacked. The person who told this story was engaged. When 
the Lezgins came, they grabbed all the barefoot women and wanted 
to lock them in one room. I told the attacker who grabbed me, “Let us 
be brother and sister.” We could hear people screaming outside; there 
was a massacre going on. We were in the house, and when all was over, 
the Lezgins had killed people and had taken women captive. We were 
told that it was time to leave. It was autumn, imagine walking barefoot 
on the stones. There was a very steep climb up the mountain, and we 
headed there. Sometimes they would let us rest, and would put our 
fathers’ and brothers’ right hands in front of us. They told us to weep, as 
Tushetian women’s weeping was a blessing. Sometimes the Jews would 
come to the village, bringing fabrics and clothes for exchange. That was 
old, poor-quality fabrics, and not all of the captives could be ransomed 
with them. We were told that those Jews were the kind who had to drink 



229

human blood on a certain day of the year, and that for this purpose, 
they wanted to take us with them. We were exchanged, and the man to 
whom I swore to be a sister did not let me go and took me to his home. 
The family treated me very well. If he saw me a little upset, he argued 
with his family, blaming them for probably treating me badly. They 
scattered us in different villages, but we still managed to communicate 
with each other. Then they would take the cattle and sheep and ransom 
the captives. My fiancé also brought cattle and paid ransom for me, but 
he turned out to be a very bad husband. I wish I had stayed there, in 
captivity. When I was leaving, my adopted brother’s wife took off her big 
kerchief, hugged me and wept. She said she loved me.”

It has already been discussed above how difficult the situation was in 
the East Georgian lowlands in the 17th-18th centuries, due to the constant 
Lezgin raids. Highlands suffered no less from these raids, as traditionally 
highlanders (Tush, Pshavs and Khevsurs) were responsible for protecting 
the passages coming from the North. In these circumstances, the Tush, 
on the one hand, participated in bloody battles, and on the other hand, 
were restricted from using the summer pastures of Kakheti. The scale 
and nature of mutual attacks between Tush and the Dagestanis varied 
depending on who organised these attacks and what their goals were. T. 
Aitberov provides the information that in March 1570, near Girevi, the 
Tushetian united army.

Tsova-Tushs and Kakhetians defeated the army of the Avars, which 
came from the upper reaches of the Sharo-Arghun River for Hazavat 
(Divine War - L.J.). In this battle, the Georgians killed Nutsal Andunik’s 
brother, Tururan and his son Barti.1 V. Elanidze considers it doubtful 
that this campaign took place in the 16th century, since at that time the 
Tsova-Tush had not yet arrived in Tusheti. Participation of the Tsova-
Tush in this battle is clearly confirmed by both Dagestani sources and 
narrations of Georgian highlanders. He believes that what is meant here 

1	  Aitberov T. Ancient Khunzakh and the Khushakh people, Makhachkala, 1990, p. 
102; Musaev M. A look at "lekianoba" in the context of studying legal opinions 
of the 18th -Century Dagestani Theologians, Fundamental Research, 2013, #.10 
(part 14), p.3224



230

is the attack that occurred two centuries later, as reflected in the Tush’s 
oral tradition.1

The Dagestanis’ attempts to exert influence over Tusheti grew in 
proportion to the intensification of their attacks on the lowlands, and 
in the second half of the 18th century, things even got to the point that, 
according to Güldenstädt, at one time Tushs paid the Khan of Avariya 
an annual tribute of 10 mules, or 60 sheep in exchange for one mule.2 
However, by the early 19th century, the Tush stopped paying taxes to 
the Avarians, so Uma Nutsal was even planning a campaign in this area.3

For their part, the Tush did not lag and troubled the Dagestanis with 
piracy so much that in 1786 King Erekle II of Kartli and Kakheti issued a 
special decree to settle the situation between them.4 The decree called 
on Tushs to “restrain themselves strictly from that day onward so that 
they would not harm or steal anything from the reconciled Lezgins, 
whether it be the Antsukhs, Kapuch people or anyone else”.5

The above-mentioned document also reveals that the Tush did not 
shy away from raiding the Dagestanis who had settled in East Kakheti, 
and King Erekle tried to subject these campaigns to state control. “If 
the Tush want to go raiding Belakan, they must inform Mouravi (local 
government official) about it, get from him a letter for the residents of 
Kvareli and Gavazi. If they wish, an official will accompany them; if not, 
they can go on their own, but they must not leave without informing the 
officials”.6

The situation changed during Russia’s Caucasian Wars. The Tush, 
fed up with centuries of conflict, actively joined the Russian side in the 

1	  Elanidze. Ibid, pp.256-258
2	  Güldenstädt’s Travels in Georgia, vol. L. The German text published in Georgian 

and supplied with research by G. Gelashvili, Tb. 1962, p. 263.
3	 Khapizov Sh. Uma-nutsal (Umakhan) the Great (an essay on the history of the Avar 

Khanate of the second half of the 18th century). – Makhachkala, 2013, p.67
4	  Issue of the decree for Georgians, Tushetians and the Antsukhs; 17 May, 1786. 

Monuments of Georgian Law, vol. VI, the texts published, supplied with notes 
and list of contents by I. Dolidze, Tb. 1977, p. 731

5	  Ibid, p. 731
6	  Ibid, pp.731-732



231

war against the Caucasian highlanders. In turn, the North Caucasians, 
who previously attacked Georgian highlanders with small detachments 
of raiders, became more active. Apparently, initially, the Tush observed 
a certain neutrality in this war, since Shamil himself tried to attract East 
Georgian highlanders to his side and use them in the war against Russia. 
However, Shamil’s attempt was unsuccessful, and the united Dagestani-
Vainakh army invaded Tusheti several times. Of these, the 1827 and 
1837 attacks are particularly notable.1 From the report submitted to 
the civil governor of Georgia in 1827, we learn that the Didoi and Kists 
attacked the Chaghma village of Diklo. Three men and one woman were 
killed in the clash.2

The attack of the North Caucasians on Tushetian villages (Diklo and 
Shenako) in late December 1837 was especially brutal. These issues are 
discussed in detail in scientific literature3 and I won’t touch upon them 
here. But the Russian command attributed the attack to Tushetian’s loyal 
attitude towards their North Caucasian neighbours. General Golovin 
wrote to General Braiko on 11 October 1838 that Diklo and Shenako, 
to some extent, had become the cause of their own destruction. They 
were confident in the goodwill of the Lezghins because they paid them 
“shameful taxes”, and Diklo even donated “parcels” as a sign that the 
Lezgins would safely move to Tusheti and get to Omalo through their 
village.4 Given this situation, the Russians considered it necessary to 
assign the defence of Tusheti and the creation of permanent checkpoints 
to all four communities of Tusheti; at the same time, to prohibit friendly 
and marriage relations with North Caucasian Muslims, to return the 
residents of Diklo, who had been dispersed due to the attack, and to 
resettle them in their former place.5 

 From the 1840s, the Tush played an important role in the 

1	  Elanidze V. Ibid, pp.261-265
2	  P. 259
3	  Elanidze V. Issues on the History of Tusheti, pp. 259-282; Ichuaidze G. Tusheti, 

pp. 81-86; Makalatia S. Tusheti, pp. 36-44, etc.
4	  Order of Gen. Golovin to Gen.-Lt. Braico, from 11 October, 1838, No. 1736, ACAC 

(Acts of the Caucasus Archaeological Commission), IX, p. 140
5	 Ibid, p. 141



232

Caucasian wars. M. Volkonsky writes that they, experienced in wars, 
suffered less during attacks and, in general, had fewer casualties during 
combat operations. Their combat tactics were determined by only two 
manoeuvres: having approached the enemy, without firing a single 
shot, they would rush like a whirlwind into the enemy’s ranks and crush 
them with swords; in cases where a lightning attack was not considered 
advantageous, Tushs used all sorts of natural cover to selectively destroy 
the enemy from the cover when possible. Then suddenly, with shouts 
and screams, they would pounce on the confused victim from different 
sides. The Lezgins were well aware of this terrible howl of Tushs; they 
would lose all desire to fight and scatter in all directions like hares.1 The 
historian enthusiastically describes heroic deeds of Tush warriors Levan 
Epishvili (Kadagadze), Shete, Khuthe, and Davit Gulukhaidze.2 Tushetian 
oral folklore praises these folk heroes, and their memory survives in 
multiple narrative versions, often derived from literature and later 
transformed in different ways.

“Shete Gulukhaidze, from Kumelaurta, often raided both the 
Dagestanis and Didoi. In his memoirs, he writes: “I shouldn’t have 
done that to the child, I shouldn’t have done that, I shouldn’t have cut 
off his head, it will probably cost me dearly.” And indeed, almost all of 
the Gulukhaidzes died; only a few survived. His lineage was completely 
exterminated. There is one recollection – there was Natlismtsemloba 
celebration in Alvani and I was there. Women and men lit candles, 
women and men sat separately at the table. There was a blind man 
who sang heroic songs to the panduri accompaniment. Someone came 
on horseback and approached the blind man. Shete was a stern-looking 
man; he asked the blind man: Have I done any less heroic deeds? If 
you sing about them, why don’t you sing about me? Among Tushs, it is 
shameful to sing and talk about the heroism of a living person. When you 
die, I will sing about you. I looked at him; he was an ugly man, and his 

1	 Volkonsky N., The Dagestan expedition (Didoi community) in 1857, [297] https://
www.vostlit.info/Texts/Dokumenty/Kavkaz/XIX/1840-1860/Volkonskij_N_A_5/
text4.htm

2	  Ibid [302]



233

face turned pale. Had it not been people around, he would have cut the 
poor man’s head off. He turned his horse and left. When I asked around 
who the man was, I was told that he was Shete. His sons were at war; 
one returned from the war wounded, the other had no wounds. Shete 
accused him of not having been to the war. The latter went to the war 
again and returned with wounds. Shete praised him – you are a man 
now. It must have been this way back then, that’s how manhood was 
measured. He never spared the Didoi, because there was great hostility 
between them. After Shamil, the situation calmed down, and from 
then on, friendship was born. When Shamil was captured, he refused 
to hand over his weapons, saying he wouldn’t surrender alive. He gave 
his weapons to the Tush and told them not to give his weapons to the 
capturers. (the village of Shenako, an elderly man).

After the end of the Caucasian War, the Russian government 
gradually and systematically suppressed the highlanders’ piracy. 
The hostility between the Tush, Pshavs and Khevsurs and the North 
Caucasians, exacerbated by the bloody clashes, gradually subsided. 
The socio-economic situation that developed from the 1860s further 
increased the share of highland-lowland sheep breeding and the 
tendency for Tushs to migrate to the plains of Kakheti. The decrease in the 
number of men permanently residing in the mountains naturally created 
the need to attract labour for daily life and farming, which was reflected 
in the increase of the Lezgins employed as builders, craftsmen, land 
workers, or livestock keepers from Dagestan, and in the intensification 
of economic relations between Tushs and the Dagestanis.	



234

Chapter III 

LAVRENTI JANIASHVILI, NATIA JALABADZE

1, The Dagestanis in Kakheti:  
Settlement Patterns and the Traditional Way of Life 

Throughout the centuries-long history of Georgia–Dagestan 
relations, the settlement of Lezgins in the lowlands of Georgia occurred 
with varying degrees of intensity. Above, we have already discussed 
the processes that took place in the 17th –18th centuries in Gaghma 
Kakheti, between the Gavazistskali and Qufu-chai rivers, as a result of 
which, local Georgians in “lordless communities” of the Avarians, who 
had migrated from the North Caucasus (Char-Belakan, Katekh, Tala, 
Mukhakh and Jinikh) and settled there, were de-ethnicized, and this 
territory was separated from Kakheti. Part of the Dagestani population 
made use of the winter pastures of Kakheti and remained for the season 
in the Bezhaniani Valley on the banks of the Shorokhevi River, and even 
came up to old Gavazi, west of Kak-Eniseli. Initially, the Lezgins lived here 
seasonally, paying for the use of pastures, and only shepherds followed 
the flocks of sheep; later, they started coming with families, acquired 
homestead plots, and established several temporary settlements. Thus, 
at the turn of the 18th-19th centuries, they gradually settled in this region 
(today they reside primarily in the villages of Chantliskure, Tivi and 
Saruso of Kvareli district). The history of the Dagestanis’ settlement in 
Kakheti and their traditional way of life is studied in N. Omarashvili’s 
monograph.1 Later, this issue was touched upon by N. Jalabadze,2 G. 
Meurmishvili,3 E. Kapustina, and I. Karpov.4

1	  Omarashvili N. The Dagestanis residing in Kakheti, Tb. 2008
2	  Jalabadze N. The Avars and other Dagestani peoples; in the book Multiethnic 

Georgia, Tb. 2021, pp. 230-235
3	  Meurmishvili G. Crossing Borders: The Case of Ethnic Dagestani in Georgia, 

Bergen, 20
4	  Kapustina E., Karpov Yu. The Avars of Kvareli in the 20th Century. Electronic library 



235

The infiltration of the Khundzi (Avars) in Kvareli district is associated 
with close political and economic relations of the Antsukhs, Bezhtins 
and Khundzi with the Kingdom of Kakheti, when they intensively used 
this territory for pastures. Although no permanent Lezgin settlements 
existed here by the early nineteenth century1Individual communities in 
Dagestan sought to maintain their relations with Kakheti. They appealed 
to local Russian officials for assistance in restoring trade and economic 
ties with Georgia.2 The pastures of Kakheti were so important to them 
that in 1818, three Antsukh “elders” went to Russian officials and asked 
for subordination to Russia, promising that in the future they would not 
disturb the peace and would even pay for the use of pastures on the 
Alazani River banks.3 Later, in the 1830s-1840s, they settled in three 
villages in Kakheti: Tivi, Tebebeljokhi, and Khashalkhuti.

As mentioned, for some Dagestanis (the Antsukhs), economic ties 
with Kakheti were of great importance. They sold their wares (daggers, 
wool fabrics, felt) and livestock in the villages of Kakheti, and wintered 
on the pastures along the Alazani River. They even had mills set up on the 
Shorokhevi River. Such relations had a long tradition, which became the 
basis for different opinions regarding the chronology and reasons for the 
Dagestanis’ settlement in Kakheti. For example, E. Abramyan believes 
that the left bank of the Alazani River was historically inhabited by the 
Dagestanis, and that Georgians appeared here later, after 1104 (battle 
of Ertsukhi). From the 17th century, Georgians from the western part of 
the country settled en masse in Kakheti, which had been depopulated 
by Shah Abbas. They were obliged to pay taxes to the local Avars for 
living in this territory. To live on this territory, they had to pay taxes to 
the local Avars (“A massive influx of Georgian ethnic element from West 
Georgia into Kakheti started. New Georgian re-settlers were forced to 

of Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) 
of the Russian Academy of Sciences http://www.kunstkamera.ru/lib/
rubrikator/07/978-5-88431-187-7/ 

1	 The Acts collected by the Caucasian Archeographic Commission, vol. 1, Tf 1866, p. 472
2	  Ibid, p. 660
3	  Omarashvili N. Ibid, p. 92 



236

pay taxes to the local Avars for residing on these territories”).1 According 
to E. Abramyan, the Dagestanis residing in the villages of Kakheti today 
are part of the Avars expelled to Tsor from here.2 

Contrary to this assertion of E. Abramyan, it should be said that 
there are direct reports about the migration of the Dagestanis to Kakheti 
during the “Caucasian wars”. To escape war and hunger, highlanders 
abandoned their homeland en masse and fled to various places, 
including Kakheti. This process was also supported and encouraged 
by the Russian government.3 Furthermore, if we accept the above-
mentioned view as accurate—that the Lezgins indeed inhabited Kvareli 
district for centuries, with the majority later moving to the territory of 
present-day Azerbaijan—then how can we explain that the Dagestanis 
living in Kakheti maintained close ties with the Republic of Dagestan 
(and not with Azerbaijan) in the 1930s? Besides, they had not yet been 
firmly established in Kakheti and mainly used the Alazani banks as winter 
pastures. Most of the Lezgins would go to the mountains of Dagestan 
during the summer months, where they still owned residential buildings 
and plots of land.4 From the 1933 letter of Madiev, then Chairman of the 
Central Committee of Dagestan ASSR, we learn that most of the adult 
population from Tlyarat district would go to Kakheti to graze cattle, 
and sometimes entire families would follow the cattle. In such cases, 
highlanders lived annually in the same place, appropriated the land and 
built relatively solid and substantial dwellings (“kazma//kazmaliyar”, 
mud huts), which differed from temporary “kutan” or “kishlag” (seasonal 
dwellings) characteristic of the first type of cattle breeding.5

1	  Abramyan E., The Avars of Kvareli: Yesterday, Today, Tomorrow (series “National 
minorities of the Transcaucasia”), (internet version verified on 7 October, 2025) 
https://regnum.ru/news/815707

2	  Ibid.
3	 Kapustina E., Karpov Yu. The Avars of Kvareli in the 20th Century. Electronic library 

of Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) 
of the Russian Academy of Sciences http://www.kunstkamera.ru/lib/
rubrikator/07/978-5-88431-187-7/. გვ. 121; The acts collected by the Caucasian 
archeographoc Commission, vol. 12, Tf. 1904, p. 1102

4	  Kapustina E., Karpov Yu. Ibid, p.123 
5	  Ibid, p. 121



237

Based on the analysis of historical sources and archival documents, 
N. Omarashvili has ascertained that migration of the Khundzi to Kakheti, 
which in the early period was mainly determined by economic factors, 
became part of imperial policy during the Caucasian wars and fell into 
the general context of the ethno-demographic mosaic created by Russia 
in the Caucasus.1 

The number of the Lezgins residing in Kvareli district is known to 
have increased in the 1930s (until 1944). Resettlement of the population 
from the land-poor regions of Dagestan to lowland regions, including 
Kakheti, was also supported by the Soviet Government. On 17 November 
1937, the USSR Central Committee of the Council of Commissars adopted 
the resolution “On benefits for agricultural emigrants” (“On benefits 
for agricultural emigration”). Under the program, the state provided 
benefits to each resettled family. With the help of the state, houses and 
farm buildings were constructed for 400 families resettled from Tlyarat 
to Kvareli district.2 

In the 1930s-1940s, the Khundzi resided in three villages of Kakheti: 
Tivi, Tebeljokhi (after the deportation of the Avars to Chechnya in 
1944, this village no longer exists; its lands were joined to the village of 
Chikaani) and Khashalkhuti (modern-day village of Mtisdziri). Only the 
Antsukhs lived in Tivi and Tebeljokhki; the Kapuchs, who had migrated 
from the villages (Bezhit, Tlad, Nakhad, Gharbut, Endzeb, Khashalkhut) 
of Tsunta and Tlyarat districts of Dagestan, lived in Khashalkhuti.3

It should be noted that at that time, the Lezgins had not finally 
settled in Kakheti and were still considered the residents of Dagestan. 
Most of them would return to their native villages in the summer; 
therefore, they could not cultivate land and would lease it to Georgians, 
which contradicted Soviet rules of land use (land was considered the 

1	 Omarashvili N. Ibid, p.103 
2	 Ramazanova D., Doomed to resettlement: Kvareli issue in the decisions of the 

authorities in Soviet and post-Soviet periods (internet version verified on 7.10.2025) 
ttps://cyberleninka.ru/article/n/obrechennye-na-pereselenie-kvarelskiy-vopros-v-
resheniyah-vlastey-v-sovetskiy-i-postsovetskiy-periody/viewer

3	 Omarashvili N. Ibid, p. 103; Komakhia M. The Avars and other Dagestani Peoples, 
in the book Multiethnic Georgia, Tb. 2021, p. 229



238

property of collective farms and the harvested crops were mainly 
donated to the state). Since the Lezgins spent only half of the year in 
Georgia, the issue of labor and taxes was also unsettled. They paid part 
of the taxes in Georgia, and part in Dagestan.1

Conflicts over the ownership of pastures were frequent, and disputes 
sometimes ended in bloodshed. For example, the summer pastures 
located within Sighnaghi district: Kudagora, Didi and Patara Mskhalgori, 
Ninigora, Bashlakheri, and Sochali, were leased to the Dagestanis along 
with Georgian shepherds. The pasture in Kudagora was given to a certain 
Amarulov, but the chairman of the regional executive committee of the 
Republic of Dagestan appointed other shepherds there, which led to 
a conflict. A special commission was created to resolve this issue, but 
before it could begin working, a clash broke out among the Dagestani 
shepherds, resulting in the death of two.2

It should also be noted that the issue of using summer pastures 
became a subject of dispute between the Georgian SSR and the Dagestan 
ASSR in the 1920s-1930s. The Dagestanis oppressed shepherds from 
Kazbegi district, who had used winter pastures in the North Caucasus 
on the territory of Dagestan for almost a century. From the 1920s, local 
authorities restricted their rights.

Correspondence of the Association “Tergis Khevi Shepherds” to 
the Central Executive Committee of Dagestan SSR reveals that certain 
measures taken by the People’s Commissariat of Dagestan negatively 
impacted the status and development of shepherding in Khevi. 
Specifically, Georgian shepherds were deprived of pastures where they 
had cattle sheds (kutani), which were considered quite expensive. In 
1924, their land plots along the Tergi River in Kizlyar were confiscated. 
It should be said that at one time, local authorities promised them 
pastures for a long period. The shepherds believed their promise; 
they built expensive “cottages” (dwellings) and hired people to guard 

1	  Omarashvili N. Ibid, pp.104-105
2	  On the use of the pastures in Republic of Dagestan by the residents of Georgia 

from 28 February to 17 September, 1927. Central Historical Archives of Georgia. 
Fund 284, folder 420, p. 35



239

these cottages during the summer. Despite this, the pastures (part of 
Thalov, Chernorikov, and Karanoghai) were confiscated in 1926, and the 
expenses incurred were lost.1

In terms of managing the Lezgins living in Kakheti and organizing 
cultural and economic issues, this created a lot of inconveniences and 
caused discontent among local authorities, which is why the question of 
whether they should permanently settle in Kakheti or return to Dagestan 
was repeatedly raised.2 The situation somewhat stabilized in 1941, when 
a special decree specified the lists of the Lezgins living in Georgia, and 
from then on, they were considered permanent residents of Georgia.3 
However, this situation lasted only until the Vainakh deportation to 
Central Asia in 1944. The territories of the deported Chechens and 
Ingush were joined to the Georgian SSR and the Dagestan ASSR, and the 
vacated areas were filled with the families resettled from Georgia and 
Dagestan.4 This contingent also included the Khundzi, who had settled 
in Kakheti, and who, together with other Dagestanis, were resettled in 
Vedensk, Novolaksk, Ritlabsk and Andalalinsk districts.5

Georgian Soviet officials developed an ambiguous attitude towards 
the Lezgin problem, which some authors consider a manifestation 
of Georgian chauvinism. For example, D. Ramazanova equates this 
problem with the mass deportations carried out by the Soviet Union. 
She writes: “On 31 July 1944, to protect the state borders of Georgia 
SSR and the USSR, the State Defence Committee of the USSR adopted 
Resolution No. 6279, classified as ‘Top Secret’, on the deportation of 
the Turks, Kurds, and Hemshins from the border zone of Georgia SSR. 
Simultaneously deporting supposedly ‘unreliable’ ethnic groups from its 
territory ‘on state orders’, the Georgian leadership also attempted to 
get rid of other national minorities that had lived in Georgia from olden 
times, although they were not accused of anything by the state. On 31 

1	  Ibid, pp. 17-18 
2	  Omarashvili N. Ibid, pp.108-114
3	  Ibid, pp. 113-114 
4	  Central Historical Archive of Georgia, Fund 600 or 1, folder 6942, p.76
5	  Ramazanova D., Ibid; Omarashvili N. The Dagestanis Residing in Kakheti, p.115



240

July, 1944, “to protect the state border of Georgia SSR and the USSR,” 
State Defense Committee adopted Resolution # 6279, classified a “top 
secret,” on the eviction of Turkish, Kurdish, and Hemshin households 
from the border zone of Georgia SSR—a total of 17,394 households. 
However, while expelling supposedly “unreliable” ethnic groups from its 
territory “on state orders,” the Georgian leadership also tried to get rid 
of other national minorities that had long lived in Georgia, without being 
accused of anything by the state.”1

In archival materials, information about preparations for the 
deportation of the Muslim population of Southern Georgia can be 
found from the spring, 1944. M. Natmeladze traced a document dated 
May 1944, in which K. Charkviani, Secretary of the Central Committee 
of Georgia, and V. Bakradze – Chairman of the Council of People’s 
Commissars, justified to the USSR Ministry of Internal Affairs the 
expediency of deporting part of the population from the border zone. 
A detailed resettlement plan of the Georgian population from various 
parts of Georgia in these regions is also provided here. Apparently, local 
leadership was preparing to resettle Muslims from Samtskhe-Javakheti 
in the villages of East Georgia. According to the plan, 77,500 people 
were to be resettled in well-supplied collective farms in Shida Kartli and 
Kakheti (up to 50-60 households each). Of course, the leadership of the 
republic could not have taken such an initiative without proper directives. 
It is noteworthy that no one in the Central Committee of Georgia even 
thought about taking these people outside the republic.2 By the way, 
the aforementioned plan was partially implemented when people from 
Javakheti villages moved to the Kvareli district in 1944 to replace the 
Lezgins who had been deported from Kakheti to Dagestan. It should 

1	  Ramazanova D., Doomed to resettlement: The Kvareli issue in the decisions of the 
authorities in Soviet and post-Soviet periods 10/7/2025) https://cyberleninka.ru/
article/n/obrechennye-na-pereselenie-kvarelskiy-vopros-v-resheniyah-vlastey-v-
sovetskiy-i-postsovetskiy-periody/viewer

2	  Natmeladze M, Demographic Processes in Georgia in the 1940s, Tb. 2002, pp.28-
29; Janiashvili L., Ethnohistorical problems of the deportees from Southern 
Georgia in 1944: (cultural isolation, peculiarities of intergroup relations and 
prospects for repatriation), Tb. 2006, p. 41



241

also be noted that individual families from Dagestan also came to live 
in this region during this period (1945-46)1 During the field expedition, 
the local Georgian population of Lagodekhi district (the descendants of 
Imeretians who migrated here in the 19th century) expressed a positive 
attitude towards their Dagestani neighbours and believed that they 
were displaced instead of their neighbouring Azerbaijanis. “The first 
to settle here were Tush. They would usually raid Zakatala and then go 
back to the mountains. They had close fraternal relations with the Avars 
and Didoi, considering them as their people. 

They were on friendly terms and would clear the road for them. 
They would cross the mountains but never go down to the Alazani. Our 
grandfathers were also usually friends with the Lezgins; they would 
come here, and our people would go there. They would take vodka 
from here and bring cheese from there. It was a normal trade; they 
were craftsmen who made pots and things like that, and brought them 
here. The largest village of the Lezgins in this area was the present-day 
Mtisdziri, from where the Lezgins were expelled. They had their own 
collective farm; our neighbour was head of the collective farm during 
the War. There were rumours that it was planned to evict the Azeris 
from here. As if it was planned to empty the village of Kabali and settle 
Georgians from Meskheti there. They say that in Kabali, a certain Simona 
Gelashvili ran over an Azeri child with his car. He was chairman of Kvareli 
district committee or something like that. The Azeri aqsaqals said, “We 
know what the plan is for us, please leave us alone. The man in charge 
of this evicted the Lezgins and left the Azeris here” (middle-aged man, 
the village of Baisubani). It seems that this narrative is the result of a 
free interpretation of state policy in popular memory. Obviously, they 
link the prospect of evicting the Azeris from Kabali with the deportation 
of the Muslim population from southern Georgia. Presumably, the story 
about the deportation was brought by Javakhetians who moved here in 
1944.

1	 Meurmishvili G. Crossing Borders: The Case of Ethnic Dagestani in Georgia, 
Bergen, 2014, p. 15



242

After the repatriation of the Chechens (1957), the Avars displaced 
from Kakheti left their new places of residence and returned. Initially, they 
were dispersed into Georgian villages, then, at their request, and with 
the consideration of the religious factor, they were settled separately, 
and thus emerged the Avar villages: Tivi, Saruso, Tkhilistsqaro (the 
Lezgins no longer live in this village since the 1990s), and Chantliskure. 
All four villages are located on the Kvareli-Lagodekhi road. These events 
are described in detail in scientific literature,1 so I will not dwell on 
them here; let me only note that the Didoi, or Tsez people, live in the 
village of Tivi, and the Khundzi live in Saruso and Chantliskure. They 
speak different dialects and often use Georgian and sometimes Russian 
to communicate with each other. Besides, some of them also know the 
literary Avar language. The villagers also highlight differences in customs 
and characters among themselves.2 

Separate Lezgin families are also found elsewhere in Kakheti. For 
example, in the village of Matsimi, adjacent to the border checkpoint 
in Lagodekhi municipality, the main population is Georgian, who 
migrated from Kiziki (Tibaani, Anaga, Vakiri, Jugaani) and Imereti in the 
19th century. Three Lezgin families also live there, who, according to 
neighbours, are quite integrated, speak Georgian, and are characterised 
by religious tolerance. It is known that the entry of the Dagestanis to 
the Lagodekhi area is related to nomadic cattle breeding. They occupied 
land for pastures. Mainly, the Lezgins from Tebel and Churmut settled 
there.3

As a result of the well-known events that occurred in Georgia in 
the late 1980s, part of the Lezgins decided to return to their historical 
homeland and sold their houses in Georgia. The state purchased some 
of the houses, mainly for large families. In the 1990s, the remaining 
families of the Avars, scared by political instability and economic 

1	  Omarashvili N. Ibid, pp.116-121
2	 G. Nodia. The Avars from Georgia: Seclusion versus Development, Tbilisi 2018, 

pp. 5-6
3	 Komakhia M. The Avars and other Dagestani Peoples; in the book Multiethnic 

Georgia, Tb. 2021, pp.229-230



243

crisis, also expressed a desire to return to Dagestan. Since the 2000s, 
the main factor in the migration of the Dagestanis from Georgia has 
been economic. They see greater economic prospects in the Russian 
Federation; this is why they are moving to their historical homeland, 
Dagestan. However, they maintain ties with Georgia and often come 
to visit, especially in the summer. Most of them maintain their homes 
in Georgia; in Chantliskure, Tivi, or Saruso, one will see closed houses 
belonging to the Lezgins who have left.

According to the 2002 census, there were 1,996 Dagestanis (4,230 in 
1989), 210 Laks (426 in 1989), and 44 Lezgins (720 in 1989) living in Georgia. 
Of these, only the Khundzi (Avars) live compactly. Their vast majority live 
in the aforementioned villages of the Kvareli district. According to the 
2014 census, the number of the Avars has halved, to 1,060.1

The Dagestani villages of Kakheti*, which do not differ from typical 
Kakhetian villages, are separated from each other by ravines. They 
have roadside planning. Parallel and interconnected small streets join 
the central street leading from the main highway into the villages. The 
settlement is represented by courtyards located on both sides of the 
street, where residential buildings and small outbuildings (barn, winter 
shed for cattle, etc.) are connected. In the past, farm buildings were 
located at the end of the village, directly in the agricultural zone, but 
after the villages obtained their current form, they were moved to the 
homestead area. The village is divided into neighbourhoods. In the 
centre of every village, near some administrative institution, there is a 
square godekani, a common (assembly spot) of the village. Previously, 
every neighbourhood had its own godekani, but today this principle has 
been broken and godekani has lost its original functions. The smallest 
unit of Lezgin settlements is qae – a constituent neighbourhood of a 
village, which is polygenic in nature, i.e. is represented by several clans. 
As a result of population growth, villages have also increased, and new 

1	 Omarashvili N. The Dagestanis Residing in Kakheti (History of Resettlement, 
Culure an Mode of Life), Tb. 2008, p.83.

*The material below is partially published in Jalabadze N., Avars and Other Peoples of 
Dagestan, in the book Multinational Georgia, Tbilisi, 2022.



244

polygenic neighbourhoods have emerged.
At the turn of the 19th-20th centuries, large families existed only as 

remnants in Dagestan; there were mainly individual clans. The needs of 
individual clans resettled in Kakheti were fully met by the flat-roofed mud 
houses common here. Initially, the Avars lived in mud huts, but later they 
started constructing residential buildings from various materials. Here, 
there are wicker, plank and mortared stone houses. The wicker house 
is no different from the Georgian house of the same type. Mortared-
stone houses in Avar villages followed the same path of development as 
similar houses in Georgia. They were constructed primarily by Kakhetian 
stonemasons and carpenters. Later, two-story houses with a glazed 
or open, iron-railed balcony (veranda), tin roof and marble staircase 
became widespread. Sometimes roofs and balconies are decorated. The 
ground floor was previously used for agricultural purposes, but is now 
used for residential purposes.

 Avar families in Kakheti are individual; the polygamy, characteristic 
of Islamic culture, is less common here. Nowadays, old traditions of 
marriage have been almost forgotten. Permitted is marriage within the 
clan (Tukhum). Women are either married within their own community 
or brought as brides from Dagestan. Mixed marriages with Georgians 
and representatives of other ethnic groups, with rare exceptions, do 
not occur. The criteria for evaluating a woman have always considered 
her hard work, family authority, number of brothers, and popularity. In 
the past, the decision to marry off a woman was made by her parents, 
without asking her. Today, getting married at an early age is avoided; 
Young people themselves show more initiative when choosing a future 
spouse. Much attention is still paid to women’s honesty. 

The cycle of marital relationships consists of two stages: engagement 
and wedding. Today, an Avarian woman’s dowry is more varied than 
in the past. The influence of Georgian (Christian) culture is noticeable 
in wedding ritual (musical accompaniment, table traditions, etc.). 
Marriage must be celebrated with solemnity. Wedding terminology 
includes Georgian words such as: machankali (matchmaker), maqari 



245

(groomsmen), mejvare (best man, or bridesmaid). 
The process of land seizure in Georgia by the Dagestanis was initially 

based on economic interests. They enjoyed the rich winter pastures of 
Georgia from olden times. The Antsukhs and Kapuchi would come to 
spend winter on Bezhaniani Valley (old Gavazi, today’s Akhalsopeli) 
and the banks of the Shorokhevi River. Some Dagestani communities 
occupied pastures in Kartubani; Tebel and Churmut communities settled 
in Lagodekhi. Their settlement was further facilitated by the nomadic 
character of agriculture. They lived in Kakheti seasonally (from September 
to the end of May) and paid “grass tax” for the use of pastures. Initially, 
sheep flocks were accompanied only by shepherds; over time, they 
began to arrive with their families. Soon, they occupied homestead plots 
and engaged in farming on site. From the 1880s, nomadic Avars who 
roamed the pastures of Georgia appropriated 200 decimas of land from 
the State Land Fund in the Avani Gorge (Avani/Avaniskhevi — a river 
in the Kvareli district, a left tributary of the Alazani, originating in the 
watershed of the Kakheti Caucasus).

Having resettled from the high mountainous zone to the fertile 
lands of Georgia, the Avars were given the opportunity to refine their 
agricultural traditions and diversify their field of labour activity. From 
the Georgians, the Dagestanis adopted the spheres of agriculture, 
previously alien to them (viticulture, poultry farming, sericulture, and 
fruit growing). Their economic environment, conditions and tools of 
labour changed. The share of agriculture increased, and it gradually 
took on an important place in the Avar family economy. The plough they 
used in the mountainous conditions of Dagestan was first replaced by a 
Georgian plough, and then by modern techniques. The Avars adopted 
winemaking from the Kakhetians. It is noteworthy that, today, many 
Muslim Avars no longer refrain from consuming alcoholic beverages. In 
Georgia, the Avars preserved the tradition of nomadic cattle breeding 
for a long time, the so-called double grazing, which involves driving cattle 
in summer to mountain pastures and farming there. Functions were 
distributed among family members in the highlands and lowlands. This 



246

type of farming continued practically until the 1940s. Sheep breeding 
is one of the traditional forms of farming that has survived among 
the Avars. Until recently, they drove their sheep to the mountains of 
Dagestan. The proximity of the border with Russia in this area completely 
eliminated such practices. The Avars’ attitude towards trade has changed 
significantly. Although this occupation was considered non-prestigious 
among both Georgians and them, lately some Lezgins have taken up 
trade. Before the introduction of the visa regime with Russia, they 
established private trade ties with the North Caucasians, from where 
they could relatively easily import livestock products and exchange them 
for flour, fruit, and vodka. The exchange was primarily of a barter nature, 
with the type of goods determined in advance according to need. Lively 
trade was conducted in the village of Qvitilo (a village of the Kapuch in 
Dagestan), and the Dagestanis mainly came to the fairs of Sighnaghi and 
Telavi. But today, when the motorway connecting with Russia passes 
through Lars, the Kvareli Lezgins can no longer communicate for trade 
purposes, and this practice has also become a thing of the past. Today, 
some Avars work in construction. They also do seasonal work; however 
main occupation in Dagestani villages is still agriculture. They grow 
watermelons, vegetables, and other crops.

The Avars are officially Sunni Muslims, although their faith is a 
mixture of the elements of archaic, Islamic and Christian religions. Traces 
of Christian culture, although relatively faint, are still clearly visible; the 
Lezgins’ tradition of celebrating Christian holidays – Alaverdoba and 
Nekresoba – together with Georgians, is an example of this.

Islamic traditions are evident in funeral practices. The body is 
first washed, wrapped in a white shroud, and buried on its right side, 
facing south, before sunset. On the day of the funeral, it is forbidden 
to fire weapons, cultivate the land, or leave the village. To honour the 
soul of the deceased, a funeral repast is held. On the day of the funeral, 
the family’s table is laid. The table is also laid on the third or seventh 
Fridays after the passing, on the fortieth day, and on the anniversary. 
They have a joint meal on the occasion of Eid al-Adha. The influence 



247

of Georgian culture is noticeable in the design of cemeteries (stone 
painting, Georgian inscriptions, mostly from Georgian friends), and 
depiction or placement of an image of the deceased on the gravestone, 
which is prohibited by Islamic law. Lately, they have started fencing 
off the graves and decorating them with flowers. However, even here, 
modern processes of re-Islamization are evident: on the tombstones 
we find Islamic symbols —crescent moon, images of mosques, Arabic 
inscriptions, dates by Hijri calendar, etc. Mosques are functioning in Avar 
villages.



248

Chapter IV 

NATIA JALABADZE 

The Georgia-Dagestan Borderline and  
Related Ethnopolitical Situation

1, The Border Problem between Tusheti and Dagestan

From ancient times, the peoples of Georgia maintained intensive 
contacts with the communities of the North Caucasus, particularly 
with the Dagestanis. These interactions were shaped primarily by 
shared physical and geographical conditions. Owing to ecological and 
geographical factors, neighbouring ethnic groups living along the 
border zone interacted more frequently with one another than with the 
populations of their respective lowland regions. Prolonged and heavy 
snowfall in the high mountain areas, which often rendered mountain 
passes impassable, further redirected the vector of communication 
between these groups towards each other. As a result, close 
ethnocultural ties emerged between the Dagestanis and the Tush, the 
Khevsurs and the Ingush and Chechens, the Tush and the Kakhetians, 
the Mokhevians and the Ossetians, and others, which were manifested 
across all spheres of their socio-economic and cultural life. Economic 
exchange, social relations—including family and kinship networks—as 
well as religious connections contributed to the development of shared 
cultural elements among the neighbouring Caucasian highlanders. 
However, as noted in previous chapters of the book, these interrelations 
were not always harmonious and peaceful.

The situation in the Caucasus following the collapse of the Soviet 
Union and the policy of the Russian Federation indefinitely severed the 
bridge between a number of peoples of the South and North Caucasus. 



249

Due to the tragic events of the post-Soviet period (two Russian-
Chechen wars, the so-called South Ossetian, Abkhazian and Karabakh 
conflicts, the 2008 Russia-Georgia war, its accompanying borderization, 
etc.), the relations between Georgian and North Caucasian peoples 
took a completely different direction compared to the Soviet epoch. 
The political entities of the North Caucasus that remained part of the 
Russian Federation experienced negative consequences of isolation 
from Georgia not only in terms of political and socio-cultural relations, 
but also in terms of interethnic ties. The artificial severance of physical—
and, consequently, socio-cultural ties between the peoples of the North 
and South Caucasus represented a violation of the historical regularity 
that had long underpinned the unity of the Caucasian peoples. From 
ancient times, Georgians attached great importance to relations with 
the peoples of the North Caucasus, and this remains the case today. 
Despite the existing barriers, Georgians are striving to restore and 
maintain traditional ties with the North Caucasians. 

The National Security Concept of Georgia states: “Creation of an 
atmosphere of cooperation and establishment of peace in the North 
Caucasus region of the Russian Federation is of particular importance 
for Georgia. Georgia recognises the need for deepening and developing 
relations with the peoples of the North Caucasus. This will help increase 
their awareness of Georgia’s goals and political course, create an 
atmosphere of trust in the Caucasus, and establish peace and stability”.1

Earlier chapters have already emphasised the continued importance 
of Georgia’s border regions and their populations in ensuring the 
country’s security—particularly in cases where non-titular ethnic groups 
reside in frontier areas. Such configurations have, in fact, contributed 
to the outbreak of the so-called South Ossetian conflict; against 
the backdrop of the geopolitical aims of external powers, Georgia’s 
borderlands populated by non-Georgian ethnic groups may constitute 
zones of potential vulnerability. The presence of Dagestani settlements 

1	  National Security Concept of Georgia, 2025. Available at: https://mfa.gov.ge/
national-security-concept



250

in the Kvareli district, which borders Dagestan, does not currently pose 
a threat of separatism or irredentism. Nonetheless, these communities 
may become significant pawns on the Kremlin’s geopolitical chessboard.

Following the collapse of the Soviet Empire, the process of 
establishing the borders of independent Georgia with Russia posed a 
number of problems for our country. A. Kvakhadze notes: “The Georgia-
Russia border has not been demarcated to this day, and therefore, the 
risk of arbitrary border moving is quite high. In addition to the creeping 
occupation of the occupied territories, a similar process is also underway 
on the Georgia-Russia border.” In his opinion, from a geographical point 
of view, the regions of Georgia – the Arkhoti Gorge, Pirikita Khevsureti 
(Dusheti municipality) and Tusheti (Akhmeta municipality), located 
in the northern part of the Caucasus, that is, on the other side of the 
Greater Caucasus watershed, are most vulnerable in this regard.1

As noted above, Georgia is separated from the Republic of Dagestan 
within the Russian Federation by a 143-kilometre section extending 
across Tusheti and Kakheti. Actually, there is not a single road connecting 
this strip of East Georgia with the North Caucasus. The border can only 
be crossed by pedestrian paths. During the Soviet period, Georgia was 
connected to the Russian Federation by six border crossings situated 
along the perimeter of the Caucasus Mountains in the direction of the 
Republic of Dagestan. The only exception was the Bezhta–Akhalsopli 
section, which was used exclusively for the passage of all-terrain vehicles. 
Drawing on the historical and ethnographic background of settlement 
patterns, the spatial configuration of villages, population density, and 
ethnic composition, J. Kekelia identifies nine settlement zones within the 
15-kilometre-wide Georgian–RSFSR border belt. Of these, the Shatili–
Omalo (partially) and Napareuli–Shilda sections correspond to the 
areas relevant to our research.. According to Kekelia, the Shatili–Omalo 
section is encircled by high mountains and includes the upper reaches of 
the Asa River, the Arghuni, the Andaki, Tusheti, and the Pirikita Alazani 

1	  Kvakhadze. A. Disputed Borders in the North Caucasus and Their Echo in Georgia, 
available at: https://gfsis.org.ge/ge/publications/view/2699?__cf_chl_tk=9.L_
s9FgCxtSBovRaU9P8_Ds2t1GA0Xfcly7nJKQNtk-1673455782-0-gaNycGzNCL0



251

gorges, encompassing 15 settlements. The population here is exclusively 
Georgian by ethnic composition. The principal economic activity is 
livestock breeding, particularly sheep herding. The Napareuli–Shilda 
settlement section covers the territory stretching between the left bank 
of the Alazani River and the Caucasus Mountains. It is the most densely 
populated part of the border zone, comprising small, medium, and large 
settlements. At present, this area includes three villages inhabited by 
Dagestanis (Avars).

Section of the Tusheti-Dagestan border neighbours Tsunta district 
of the Republic of Dagestan, where the Didoi (Tsez) reside.	 On this 
territory, the legal ownership issue of the villages of Chero and Intsukhi in 
Chanchakhovani Gorge, which historically were part of Tusheti, remains 
unresolved. These villages are known to have been emptied in the 19th 
century. According to official, valid maps of Georgia, Chero and Intsukhi 
are part of the state of Georgia. But, since the delimitation process of 
the Georgia-Russia state border has not been completed, this section is 
currently undefined.1 As T. Lekaidze notes, migration processes resulting 
from the incorrect, often deliberate policy of the Soviet government left 
the territory of Tusheti without population, thus creating the threat of 
losing its border part.2

The list of villages in Tusheti compiled by S. Makalatia does not 
include Chero and Intsukhi; however, it mentions the road from Tusheti 
to Leketi, which leads to Dagestan from the village of Diklo, through 
Chero-Khushet.3 Apparently, by that time, the Tush no longer lived 
here. The 14-kilometre motorway from Omalo through the village of 
Shenako ends in Diklo. 2 kilometres from it, there is old deserted Diklo, 
4-6 kilometres from which, to the northeast of old Diklo, there are 
Chero and Intsukhi. From this point, 4–6 kilometres to the northeast, 
are the villages of Chero and Intsukhi. The route then ascends through 
the Sarmaghelhe Pass, situated at 2,600 meters above sea level. On the 

1	 Jalabadze N., Ibid., p.175
2	 Lekaidze.Socio-political, Socio-economic and Cultural State of Tusheti in the 

1920s-1980s, Doctoral Dissertation, Tbilisi 2024, p. 151
3	 Makalatia S. , Tusheti. Tbilisi 1933, p. 17



252

Dagestani side, the first settlement encountered is Khushet, located 
about 3.5 kilometres from Intsukhi.1

 The information about the disputed territory is encountered in 
specialist literature, as well as printed and social media, folklore and 
ethnographic records.

According to ethnographer Nugzar Idoidze, “Chero and Intsukhi 
are the territory of Tusheti, but the Tush no longer lived there from 
the second half of the 19th century. These are the villages cut off from 
Diklo; they are very difficult to reach, and when the local population, 
disturbed by the Dagestanis, were forced to leave the area, they moved to 
Diklo, bringing with them the niche of Metseba – shrine of fertility. The 
Lezgins from neighbouring Khushet moved into the abandoned villages. 
The Intsukhi floodplain below the village constitutes the lowest point in 
all of Tusheti. It accommodates tree and fruit species that do not grow 
elsewhere in the region. One locality is even known as Navenakhari 
(literally “former vineyard site” in Georgian).supposedly, there used to 
be a vineyard here. It is a very fertile land..Across the road from Chero 
in the direction of Intsukhi, there is a stone wall with a doorway; the 
door was formerly kept locked from the western side. A border marker 
once stood on the Sarmaghelhe Pass, marking the boundary between 
Georgia and Dagestan, and a boundary pit filled with charcoal was also 
located there.2 When the border delimitation process began, however, 
this marker disappeared, and the pit was shifted toward Chero.3

„The border was subsequently shifted to the ridge, and the entire 
gorge was taken away. Historically, Didoeti formed part of Georgia, and 

1	 Mtivlishvili G., When and how did Chero and Intsukhi in Tusheti come under Russian 
control? 2018, available at: https://mtisambebi.ge/news/people/item/792-rodis-
da-rogor-moeqza-tushetshi-chero-da-inxuxi-rusetis-kontrolqvesh, last retrieved: 
29.11.2025

2	 When arranging boundary, crushed charcoal was placed at the bottom of the 
pit; if the boundary was destroyed, traces of charcoal would still remain and the 
boundary was easy to find.

3	 N. Jalabadze. Some Aspects of the Relations between Georgian Highlanders 
and Their Neighboring Caucasians on the North-Eastern Border Zone of Georgia 
(According to folklore data), Kek XIII, p.185. https://www.youtube.com/
watch?v=Q6wZq4QynHE. 



253

according to Soviet-era administrative boundaries, these two villages lay 
within Georgian territory. Even today, they are officially recognised as 
belonging to Georgia, yet they have effectively been appropriated, and 
access to them is no longer possible. Only two Lezgin families lived in 
Chero; Lezgins resided there during the Soviet period as well. Notably, 
however, when a Dido person died, they were never buried in Chero, 
as it was considered the land of the infidel; the deceased was instead 
taken to Dagestan for interment. Chero contains both Georgian graves 
and sacred sites. Traditional Tushetian houses with two-sided pitched 
roofs are found in both Intsukhi and Chero; flat-roofed houses do not 
occur there. The Didoi historically lived beyond the Sarmaghelhe Pass— a 
natural historical boundary between the Tush and the Didoi located past 
Chero and Intsukhi. The Didoi, however, have allegedly dug a pit at this 
location, filled it with charcoal, and continue to assert that this marks 
the legitimate border. The towers of Keselo Fortress, situated above the 
village at an elevation of approximately 2,300 meters, dominate the 
landscape. In the Tushetian dialect, kesi means „the highest“. (Field 
material, Omalo 2024).

According to the respondent from the village of Shenako: “In my 
memory, the Tush lived in Chero and Intsukhi; they moved upward later. 
The Sarmaghelhe Pass is located above. On the Sarmaghelhe ridge, there 
is a stone wall with loopholes—this was the border. Walls were running 
along the boundary line, and the loopholes faced toward the Dido. The 
Alazani River flows at the foot of that mountain; on the opposite bank lies a 
village and cattle sheds. The area beyond the Alazani is called Navenakhris 
chala. There must once have been vineyards there—otherwise, why would 
it be called Navenakhari? The Lezgins themselves have told me that this 
was the border between us and them. There is a large pit filled with 
charcoal. Charcoal does not decay, so it served as a boundary marker, 
did it not? I have not personally seen the charcoal, but I have seen the 
sign placed at the pit—a metal post marking the border. Later, during 
a period of unrest, it was broken. There had been a Russian inscription 
on the post. I was present during that disturbance; the metal stand had 



254

been destroyed. They must have removed the border sign because they 
intended to appropriate the territory of Chero and Intsukhi. Afterwards, 
Chero and Intsukhi were made neutral zones: they are allowed to enter, 
but we are not. This is how the new border was established. In the past, we 
defended our own positions—we kept watch and patrolled on horseback.” 
(Field material, village of Shenako, 2024).

The respondent’s remark that the Didoi “did not bury their deceased 
in the land of the infidel” is highly revealing. Among Caucasian peoples (and 
not only them), the tradition of interring the dead on ancestral land—close 
to the graves of forebears—is a deeply rooted norm. Although large-scale 
migrations and contemporary globalisation have altered many aspects of 
traditional life, this rule continues to be observed in traditional societies 
as far as possible. For instance, in 2008, ethnologists documented a similar 
case among Azerbaijanis who had migrated from Shikhilo to the village of 
Samghereti in the Tetritskaro district: they continued to transport their 
deceased back to Shikhilo for burial.

In the case of the Didoi, adherence to this rule suggests that the land 
they claim does not constitute their ancestral territory. Consequently, 
the evidence implies that the disputed land belongs to the Tush.

According to material recorded in the village of Shenako, “Chero 
belongs to Tusheti, Georgia. The Russians introduced a new map on 
which the border runs through Diklo, where they are now stationed. Our 
representatives meet them and argue that this territory is ours, but they 
insist it is theirs… There was a Lezgin man, and I once asked him why they 
took their deceased to be buried in Dido. He replied: ‘You know that our 
people cannot be buried in Christian soil.’ I told him: ‘I know that—go 
and make them understand it!’ I explained: this man was born and raised 
in the village below, he lives there with his wife and children; if this land 
were theirs, would he really carry a deceased person fifteen kilometres 
on his shoulders to bury them elsewhere? Why not bury them here? They 
fell silent and withdrew behind the mountain, but then declared this 
area neutral. They hold 1,500 hectares of our land. They come here; we 
cannot go there—what kind of neutrality is that?! Around 4,000 hectares 



255

at the Qadori Pass, including the slopes along the road from Kakheti, are 
also in their hands.

The Tush lived in Intsukhi and Chero at the end of Shamil’s time. 
Later, they moved to Diklo, and those places were automatically taken 
over by the Didoi. The Didoi faced difficulties there; they lacked meadows 
for haymaking. When they mowed the grass, they took only what they 
needed per head and brought the remaining produce here to sell. At that 
time, it was the Soviet Union—who would have objected? They assumed 
that since the Tush were leaving, they would settle in their place, and so 
they did.”(Field materials, Shenako, 2024).

According to a respondent from Diklo: “Chero is Georgia, it belonged 
to us, but it is inaccessible. It is very steep; no one can get down there 
except donkeys.” One has first to go down to the Alazani, and then go 
up. We used to plough and sow there; whatever was sown shouldn’t 
be left there! The Didoi would take and consume it, of course. We had 
to carry it on our backs; it was very difficult to bring it here. The Tush 
failed to benefit from the fruits of their work and abandoned it. Now, 
Chero has been declared a neutral zone. It is a warm place, with lands to 
mow; the Didoi go there in winter; they say, one or two families live there 
during winter; our people can’t go there, the border runs over that high 
mountain. Since the time we have been separated from Russia, our people 
can no longer go there. Our shrines have remained there. One shrine 
on that hill – Pichekhi, and another one is over there, a cattle shrine – 
called Metseba. After the separation from Russia, we went there to light 
candles, and the military followed us, watching as though something 
alarming were taking place, with their spotlights turned on. Now they do 
not allow us to go beyond that hill, though they themselves come down 
here. Earlier, they used spotlights to illuminate the high mountain, but no 
longer; yet we are still denied the right to cross it. In the past, nine or ten 
Didoi families lived in Chero and Intsukhi. I believe they were deported 
during Stalin’s time. Now the Lezgins claim—and the Russians support 
them—that the territory up to the point where the Alazani flows belongs 
to them.”(Field material, the village of Diklo 2024).



256

According to the archival documents, in 1958-1961, an attempt was 
made to change the borders of Georgia and Dagestan; this was based 
on the Dagestanis’ claim that, as a result of incorrect decisions made by 
the Soviet government in 1945, the village of Chero and the surrounding 
area remained outside their borders. From V. F. Komarov’s letter1 of 
1959, it follows that Georgia should allocate about 40 square kilometres 
of Tusheti territory to Dagestan, since the Khushet rural council of 
Tsumadin district of the Dagestan ASSR traditionally served the village of 
Chero and its surrounding villages, and the brigade of Khushet collective 
farm was also located in the village of Chero. The Dagestanis received a 
refusal from the Georgian government. The State Geodetic Supervision 
Department of the Ministry of Internal Affairs for the Stavropol 
district attempted to transfer the vast territory of Tusheti to Dagestan 
through negotiations. Whilst the Georgian side used the maps officially 
recognised between the republics to determine the authenticity of the 
border between Tusheti and Dagestan. The border between Georgia 
and Russia, established in 1949, recognises the borders indicated on 
the topographic map of the Russian Empire of 1894–1897, according to 
which the disputed villages belong to Georgia.2

The decision to alienate part of Tusheti belonged to Nikita 
Khrushchev, the then First Secretary of the CPSU Central Committee and 
Chairman of the Council of Ministers. In exchange for the land of Tusheti, 
Dagestan gave up pastures across the Caucasus Mountains opposite 
Kvareli district. Preservation of the afore-mentioned territory of Tusheti 
is associated with the name of Vasil Mzhavanadze, first secretary of the 
Central Committee of the Communist Party of Georgia. 

Mzhavanadze’s daughter recalls: “In 1957, Rasul Gamzatov met 
with Khrushchev and, citing the shortage of pastures in Dagestan, 
“requested” the transfer of the sparsely populated villages of Tusheti 
to Dagestani livestock breeders. Khrushchev summoned my father and 

1	 Head of the State Geodetic Supervision Department of the Ministry of Internal 
Affairs for Stavropol district.

2	 T. Lekaidze T., Socio-political, Socio-economic and Cultural State of Tusheti in the 
1920s-1980s, Doctoral Dissertation, Tbilisi 2024, p. 141.



257

demanded that the famous poet’s “harmless plan” be implemented. My 
father assured Khrushchev that he would study the matter, but he fully 
understood the situation and immediately departed for Tusheti. The 
other members of this “expedition” were Javakhishvili and Inauri.1 I also 
know that, due to the impassable roads in Tusheti, the delegation travelled 
on horseback from Akhmeta. Father later recalled that he saw a miracle 
in the form of Tusheti, but the region was sparsely populated... Something 
had to be done... To avoid losing Tusheti, swift action was needed, and 
necessary measures were planned. Within a few days, generators were 
brought to the villages of Tusheti and, along with houses, even the towers 
were illuminated. This created the impression that Tusheti was far from 
uninhabited, contrary to the Dagestani poet’s portrayal. Not long after this 
trick, father called Khrushchev and told him about the ‘dense’ settlements 
of Tusheti villages ... After that, the Russians flew a plane over Tusheti 
twice at night, checking how well-lit and populated this beautiful region of 
Georgia was. That’s how Tusheti remained part of Georgia”.2 This episode 
was followed by a government decree restoring the collective farms in 
Tusheti, intended to demonstrate to the Soviet authorities that the region 
had not been abandoned and that life continued there. Although the 
Georgian authorities of the time succeeded in preventing the loss of part 
of Tusheti, the question of the ownership of these territories unfortunately 
remains unresolved to this day.

The story of how Vasil Mzhavanadze saved Tusheti from being 
joined to Dagestan and how generators were installed in Tushetian 
villages is often heard today from the local Tush as well. 

Mzhavanadze’s name is also associated with putting an end to the 
uncontrolled logging in Tusheti, which the Dagestani side had been 
intensively carrying out for years: “Up there the slopes survived thanks 
to Mzhavanadze; there had been an inter-republic agreement permitting 

1	  Givi Javakhishvili - Chairman of the Council of Ministers; Alexi Inauri - Chairman 
of the State Security Committee.

2	  Londaridze Sh., How Vasil Mzhavanadze saved Tusheti from joining Russia – 
Interview with Mzhavanadze’s daughter. Media Holding “Kvira” 2023, available 
at: https://kvira.ge/871520 



258

the export of timber to Dagestan. Three brigades worked: one cut the 
trees, another slid them down the slopes, and the third threw them into 
the river to float downstream. There was no control; if they were supposed 
to cut a thousand trees, they cut two thousand. In 1964, Mzhavanadze 
arrived. He asked who had planted the forest. ‘No one,’ they replied, ‘it 
grew on its own, and soon we will have none of it left—look how rare 
it has become. The trees are taken to Dagestan…’I did not realise we 
were the owners of such wealth. He said: ‘I will leave now, and within a 
week there will be no one here.’ Indeed, no Dagestanis were seen again; 
all three brigades departed. He said: “The time will come when a road 
is built here, and our own people will make use of this forest.” (Field 
materials, Shenako, 2024).

In 1983, negotiations were held with the Russian side to return the 
Tush to Chero and Intsukhi; “On the initiative of T. Ichirauli – the then-
director of the Tusheti state farm, shepherds with cattle were sent there 
in the summer; they stayed there the whole season. The Lezgins who 
lived there at the time used our villages for agricultural purposes. The 
Tush and the Lezgins had no conflicts, but it is very difficult to live there. 
The footpaths are so narrow that it’s hard for a horse with saddlebags to 
pass. Our shepherds couldn’t stay and came back”.1

Russian and Georgian border guards alternately patrolled the 
disputed border between 1993-1995, but from 1996, the Georgian 
side was not actively involved. The issues concerning this section are 
discussed in D. Gamtsemlidze’s 1998 publication. The author notes that 
the object of dispute is Mount Diklo, situated on the Dagestan–Georgia 
border. More precisely, the debate centres on which valley the border 
should traverse, a decision that would determine whether Georgia 
retains or loses several dozen square kilometres. The publication states 
that, despite the presence of Georgian border guards, „The Dagestanis 
… are behaving increasingly insolent and defiant in Tusheti: they are 
invading empty Georgian villages, occupying houses, transporting goods, 
and, imagine, even opening schools—under the control of the Russian 

1	  https://www.youtube.com/watch?v=Q6wZq4QynHE



259

Ministry of Education. This can actually be considered annexation of 
the territory.”According to the author, the Dagestanis (Didoi) took 
advantage of the extreme depopulation of Tusheti. The situation was 
further complicated by the fact that the bilateral commission on the 
delimitation and demarcation of the Russia–Georgia border had not yet 
completed its work. The article suggests that Russia might seek to satisfy 
Dagestani ambitions at the expense of Georgian territory and warns 
that, if migration processes are not halted, Georgia will eventually lose 
this land.

The author also refers to a “new topic,” quietly introduced in the 
so-called “wasp nest”—the Moscow Miklouho-Maclay Institute of 
Ethnography—concerning the alleged non-Georgian, Chechen origin 
of the Tsova‑Tush. He fears this narrative could become another 
“mine” aimed at undermining Georgia. Furthermore, he suggests that 
the interests of the Russian border guards also included exploring 
the possibility of inciting “Tushetian separatism” and organising 
“ethnographic sabotage”.1 

Although the article does not specify the villages in question, it is 
evident that the reference is to Chero and Intsukhi. As for the claim that 
schools were opened under the Russian Ministry of Education in these 
villages, the reliability of this information remains doubtful. 

The above-mentioned villages are also touched upon in A. 
Aslanishvili’s 1998 publication: “On the border with Dagestan, on our 
side, there are two villages: Chero and Intsukhi, inhabited by the Didoi 
(Tsez people). These are small villages, with a total of 7 households living 
in both, 35-40 people, but not seasonally like the Tush, but permanently. 
On the map of the General Staff of the Soviet Army from the 1980s, this 
place is also indicated as the territory of Georgia, but the villages are 
marked as uninhabited. Nearby, there is a marker hammered into the 
rock in 1920 indicating that this is the border of Georgia. Until 1952, the 
Diklo collective farm had livestock in these villages, and the Didoi tended 
them in the summer. Diklo collective farm was absorbed by Kvemo 

1	  Gamtsemlidze D., Ibid. 



260

Alvani, and the Tush abandoned this place. The Didoi gained strength, 
and this territory and border of Georgia are being disputed now”.1 

From the publication, we learn that during A. Aslanishvili’s stay in 
Tusheti, a census of the local population was conducted. The general 
population census in Georgia was scheduled for January 1999; however, 
in high‑mountain and hard‑to‑reach settlements, legislation permitted a 
preliminary local census to be carried out during a season suitable for the 
procedure. This was also the case in the Omalo community council, which 
comprised ten villages. Owing to the unresolved situation, however, the 
census commission refrained from entering Chero and Intsukhi.

A.Aslanishvili writes: “It is true that, like many villages in Tusheti, 
Chero and Intsukhi are classified as uninhabited and therefore are not 
included in the list of officially registered villages of the Omalo Community 
Council. Yet, despite this, they are in fact inhabited. They invited 
Teimuraz Beridze (then Chairman of the State Department of Statistics – 
N.J.), and knowing in advance that he would come, they also summoned 
a representative from those villages, Maksuma from Dido, who spent 
the entire day riding on horseback over rocky terrain to reach Omalo 
(since there is no road to Chero and Intsukhi, only a footpath).The daring 
Maksuma showed his ID card (produced to the highest standard, with 
colour photographs), which stated on behalf of the Dagestani authorities 
that Maksuma Such‑and‑Such was the head of the administration of 
the villages of Chero and Intsukhi of the Khushet Community Council 
of the Dagestan ASSR of the RSFSR. There was no point in arguing with 
Maksuma! ‘Fine with me, sir… but check about this “up there,” and until 
then don’t come for the census, lest the people revolt,’ he apologised, 
and added with a chuckle: ‘This is our land.’”

Teimuraz Beridze found the most pragmatic solution. It was decided 
that Maksuma, as village headman, would compile a list of the names, 
dates of birth, and occupations of the residents of these villages and 
pass them on to Sergo Sulakauri, director of the agro‑tourism company 

1	 Aslanishvili A., Tusheti is More than Sheep and Dollars, newspaper Sakartvelos 
Respublika #252, Tbilisi 1998, p.6.



261

Tusheti in Omalo.“1

In 2003, at the meeting of border representatives of Georgian and 
Russian border guards, an agreement was reached according to which 
the territories around Chero and Intsukhi would be guarded jointly by 
Georgian and Russian border guards in turns, on a 10-day rotation basis. 

According to the narrator, “Until 2003, we controlled the territory 
of Chero and Intsukhi, but after 2003, the Russians took over. The Didoi 
had dug a pit in the ground down from Chero and placed charcoal as a 
boundary in it, in other words, they moved the border” (Field material, 
Omalo 2024).

In 2006, an incident occurred between Georgian and Russian 
border guards, after which the authorities decided to stop patrolling 
there.2 After the “Rose Revolution”, in the area surrounding the Mount 
Diklo in Tusheti, Russia actually arbitrarily moved the border by 3 km and 
occupied 24 sq. km.3

The Russian-language weekly socio-political newspaper Chernovik 
of the Republic of Dagestan published an article by journalist M. 
Shakhbanov – New Problems of Old Khushet . According to the author, 
the case concerns one of the most pressing problems for the residents 
of Khushet, which they faced after the collapse of the USSR, and which 
the letter, published in the republican newspaper Khiakyikyat on behalf 
of the entire community of the village of Khushet. Shakhbanov writes 
that, according to the borders drawn in Soviet times, half of the lands 
that had belonged to the people of Khushet and their ancestors from 
time immemorial, remained part of Georgia. The author notes that the 
Khusheti community, in addition to the main village, includes several 
settlements on these lands; here common is khutor (farmstead) system 
of settlement, with the farmsteads located far from each other. Two 
of these settlements - Chero and Intsuki (Ibtsokh) are completely, and 
Kivon (Kion) is partially, within the new borders of Georgia. There are 
4 households in Chero, 7 in Intsukhi, and several families in Kivon. 

1	  Ibid 
2	  Kvakhadze A.,Ibid.
3	  Areshidze M., Ibid, p. 41



262

The residents of Khushet claim these lands as their property, and all 
sources and data confirm the legitimacy of their claim. As an example, 
Shakhbanov refers to the scientific work of German alpinist and 
geographer Gottfried Merzbacher (who visited these places in 1892), 
where he talks about the Avars living in Chero, and the border between 
Avars and Tusheti is fixed between the village of Chero in Khushet and 
the village of Diklo in Tusheti. According to the author of the publication, 
the existence of the border fortress of the Tush, Dzveli Galavani, also 
confirms that these lands belonged to the Dagestanis. This fortress and 
several buildings around it are located on a mountain ridge, near the 
only path connecting Avaria and Tusheti, between Georgian Diklo and 
Avarian Chero; Dzveli Galavani fortress protected the Georgian ethnic 
group from the attacks of the Avarian tribes of Nutsal and Unkratl. 
Fortresses were usually constructed on the border between lands, not 
in the middle, so this fortress also serves as a “border fortress” between 
Dagestan and Tusheti. The author notes that although only about 100 
people live in this area today, from time immemorial, the people of 
Khushet grazed their flocks of sheep on these lands, which were their 
only source of livelihood. The best lands and forests of the split-into-
two Khushet community are currently on the Georgian side, while the 
community centre and... bare rocks are on the Russian side. Therefore, 
along with the absence of roads and all other benefits of civilisation, the 
rural population is left without the land necessary for farming.1

This article, as noted above, was written in 2005—at a time when 
Georgian border guards still patrolled the territories around Chero and 
Intsukhi, and Russia had not yet unilaterally shifted the border. One 
phrase in the article is particularly noteworthy: “half of the lands, which 
from time immemorial belonged to them and their ancestors (i.e., the 
Dido people), according to the borders marked in Soviet times, remained 
part of Georgia.”The assertion that these Georgian lands belonged to the 
Dido people since ancient times represents an explicit attempt to falsify 
history. However, the subsequent statement leads us to the opposite 

1	 Shakhbanov M., New Problems of Old Khushet, newspaper Chernovik 2005-06-10 ¹22 



263

conclusion: according to the borders drawn during the Soviet period, the 
lands that had originally belonged to Khushet remained within Georgia.

Logically, land cannot “remain” part of a country if it has never 
belonged to it. The land “remained part of Georgia,” which means that 
it was Georgian territory before. The author should instead have used 
a formulation such as “the land ended up”, which would have more 
convincingly supported his argument regarding the alleged loss of 
Dagestani territories in favour of Georgia as a result of biased Soviet-era 
border delimitation. 

We find similar illogical claims in the 2017 monograph “On the 
History and Ethnography of the Avars” authored by Sh. Khapizov and 
S. Galbatsev. The book presents a list of settlements in the historical 
region of Tusheti (along the administrative border between Georgia SSR 
and Dagestan ASSR) and their ethnic composition (according to the 2002 
general population census for Georgian settlements and the author(s)’ 
field expedition data from 2008 for Avar settlements). The population 
of the villages in Tusheti is almost 100 per cent Georgian, while Chero, 
Intsukhi and Kivon (I have not encountered the latter in Georgian 
literature or in relevant materials available to me) are populated only 
by the Avars.

One chapter of the monograph presents data on the population of 
the Avar-inhabited villages: Chero had 5 households with a total of 15 
residents; Intsukhi had 4 households with 9 residents; and Kivon had 
7 families with 16 residents. The authors also discuss the etymology of 
the village names within the Khushet community: Chero (чIер in Avar) 
means “roasted grain,” possibly referring to a semi-finished product 
used for oatmeal porridge; Intsukhi (Инцухъ in Avar) translates as “at 
the source”; the origin of the toponym Kivon remains unclear.

According to Georgian specialists, “Chero is a Georgian border 
term meaning ‘to take possession of a place.’ A similar term appears 
on the other side of Tusheti, on the route toward Chechnya. Although 
no village exists there, a traditional border checkpoint once operated 
at that location, controlling and guarding the Thebulo passage—hence 



264

the name Chero. The winter passage from Intsukhi to Khushet is called 
Cherekhi; there is also a border checkpoint there, situated near a cliff 
(cher-ekhi, with ekhi meaning ‘rock’). Intsukhi is interpreted as ‘a place of 
sorrow’it is a place isolated from Diklo, which is very difficult to get to.”1

If we accept the Dagestani etymology of Chero, a logical question 
arises: why would a checkpoint on the Georgia-Chechen border bear 
a Dagestani name meaning “roasted grains” used as a semi-finished 
product for oatmeal porridge? The narrator provides interesting material 
on this issue:

“We had some problems in Dagestan—our horses were stolen—so 
I went there. The Dido people tried to convince me that Chero is a Dido 
word, that it comes from there. It seemed as though the Russians had 
already ‘prepared’ them. They could not have had such information on 
their own. When the Russian border commission presented this claim, 
the Dagestanis learned about it for the first time; before that, they had 
never even heard of it. And now they are explaining to me that it is a 
Dagestani word!”(Field material, Omalo, 2024).

The afore-mentioned work states: “The Land Commission of the 
Caucasian Viceroyalty of the Russian Empire, investigating this issue, 
concluded that ‘the Chero tract and Mount Hai, which had previously 
belonged to the Khusheti people and constituted their undisputed 
property, were assigned for use by the land surveyor to the residents 
of Diklo and Shenako.” However, the authors then present an entirely 
illogical conclusion: they claim that, therefore, the dispute was resolved 
in favour of the Khusheti Avars—who indeed had farms in this area—yet 
these lands subsequently became part of the Georgian SSR and later of 
independent Georgia.“

In this section, the logical line of reasoning presented by the 
authors is again disrupted: Chero and Intsukh originally belonged to the 
Khushet Avars —as a result of the dispute, they were transferred for 
use to the inhabitants of Diklo and Shenako—the dispute was allegedly 
resolved in favour of the Khusheti Avars— the lands ultimately ended up 

1	  https://www.youtube.com/watch?v=Q6wZq4QynHE 



265

within Georgia. This chain of assertions contradicts itself at every step, 
revealing the lack of internal logic in the authors’ argument.1

As the authors write, in total, there are 2,600 hectares of pasture 
and hayfields on the disputed territory, as well as several hectares of 
arable land. Before the collapse of the USSR, this territory was actively 
used by the Khushet people, without any conflict with the Tush. simply 
because at that time the administrative border between the Georgian 
SSR and Dagestan ASSR was drawn based on the topographic map, 
without considering the real spatial situation. While this circumstance 
caused no difficulties in Soviet times, today it has become a subject of 
dispute between the states. After the collapse of the USSR, regardless 
of the existing borders, the population had communication with the 
rest of Dagestan, but after tightening the border control on 7 March 
2003, these contacts were almost completely severed. This created 
additional difficulties for the Avars living on farms, as it is a several-
hour drive along dangerous paths to the first, more or less large 
settlement in Khushet, and another 96 km from there to the regional 
centre of Aghval.2

As mentioned above, after the “Rose Revolution”, Russia arbitrarily 
moved the border, and Chero and Intsukhi fell into Russian-controlled 
territory; thus, the movement for the residents of these villages to 
Dagestan was not restricted in any way, nor was there any condition for 
breaking contacts with the Dagestani world, especially at the publication 
time of this book (2017). Intentional or unintentional distortion of 
historical or real facts in such publications or works creates a favourable 
basis for the third power to implement its geopolitical plans.

1	 Поземельная комиссия кавказского наместничества Российской империи, 
расследовавшая этот вопрос, пришла к выводу, что «урочище Черо и гора 
Хай, раньше принадлежавшие, хушетинцам составлявшие бесспорную 
собственность их, землемер отдал в использование жителям Дикло и 
Шенако».  Соответственно спор был решен в пользу хушетских аварцев, 
имевших в этой местности хутора, однако позднее они все же оказались в 
составе Грузинской ССР, а позже - независимой Грузии..

2	  Khapizov Sh.M., Galbatsev S.M. On the History and Ethnography of the Avars 
(research and materials), Makhachkala 2017, pp. 33-34



266

Today, the village of Diklo hosts a Georgian border police 
checkpoint, which remains operational even during the winter months. 
On the Russian side, a border checkpoint is maintained at the Sarmageli 
Pass. Russian border guards have not been observed patrolling the areas 
of Chero and Intsukhi, and Russian troops do not permit Dagestanis to 
enter without prior authorisation. To avoid potential provocations from 
the Russian side, Georgian border guards generally restrict Georgian 
citizens from crossing beyond the boundaries of old Diklo. For instance, 
in 2017, a tourist was denied permission to hike to Chero and Intsukhi. 
This issue, however, remains unresolved.

Empirical evidence, corroborated by historical sources and scholarly 
literature, allows us to assert with confidence that these villages belong 
to Georgia. This conclusion is further substantiated by cartographic data 
from both the Russian Empire and the Soviet period, which consistently 
confirm their inclusion within Georgian territory.1 

 
2, The Khunzi People of Kvareli district, Avaro-Kakheti Road

As noted above, the compact settlements of Dagestanis in Kvareli 
district pose no threat of separatism or irredentism; however, it cannot be 
excluded that a third power might, if necessary, attempt to use them for 
its own political purposes. A similar practice already existed in Georgia-
Dagestan relations in the Soviet epoch in the 1930s, 1950s-1960s, 1990s, 
which continued to manifest itself from time to time, even after the 
collapse of the Soviet system. 

The political situation in Georgia during Zviad Gamsakhurdia’s 
period, i.e., the late 1980s - early 1990s, which was further exacerbated 
by xenophobic propaganda and provocative actions targeting non-
Georgian groups by the forces seeking unrest in the state, forced some of 
these groups to leave Georgia. One of the monographs published by the 

1	  Topographic maps from the Soviet period can be viewed at: https://za7gorami.ru/
img/karty-gruzii/topo-karta-gruzii-13.html; https://za7gorami.ru/img/karty-gruzii/
karta-tushetii-gruziya.html 



267

European Centre for Minority Issues (ECMI) notes that the early years of 
independent statehood were marked by a growing alienation of national 
minorities from the state and a widespread sense of insecurity among 
the country’s non-Georgian population.1 Part of the representatives of 
non-titular ethnic groups mainly migrated to Russia or to their historical 
homeland. In the early 1990s, a large part of the Avars living in Kvareli 
district immigrated to Dagestan, Russian Federation. By that time, 
Tkhilistsqaro – one of the four Avar villages here – had been completely 
depopulated, while in the other villages, mostly elderly residents 
remained. 

One of the documents of the Centre for Social Justice reads: “In 
the 1990s, chauvinistic statements directed against the Avar community 
created a tense environment on ethnic grounds. In their interviews, 
elderly respondents recall that the government at the time actively 
sought to clear the villages of Avars and settle Georgian families there. 
To this end, financial incentives were offered, while simultaneously harsh 
living conditions were imposed on the Avar residents (blocking access to 
villages, banning the import of food, etc.). A resident of Tivi recounts: 
‘During Gamsakhurdia’s time, everything was closed; there were pickets, 
and people were not allowed to drive. There was a shortage of bread. 
Twenty cars were parked at the entrance to the village, and we were not 
allowed in. We were told we had to leave. Some did leave. Once, while 
driving to Akhalsopeli to buy bread, we were stopped on the road and 
everything was taken from us. Many of our people left then. Tkhiltsqaro 
completely emptied; now only Georgians live there.” 2

According to the respondent from Chantliskure, “in the 1990s, there 
were talks about our deportation. Gamsakhurdia said, “Everyone should 
go to their own homeland!” In the 1990s, there was a lot of fear. There 
were constant shouts: “Go away, know your place!” At that time, at 
least 40 per cent of the population left both Tivi and Saruso. The entire 

1	  Trier T., Turashvili M., Resettlement of the Persons Displaced Due to Ecological 
Reasons: Solving the Existing Problems or Creating New Ones? Eco-Migration in 
Georgia 1981–2006. ECMI-Monograph, No. 6, August 2007, p. 51.

2	  Nodia G., ibid, pp.8-10



268

village of Tkhilistsqaro was resettled, but we stayed…’” There was no 
money; otherwise, we would also have left. There was a period when 
we were harassed. There are no problems now, only peace and mutual 
understanding. “(Field material, Chantliskure 2025). 

The situation related to the Lezgins in the Kvareli district in the 
1980s-1990s is discussed in the works of E. Kapustina, I. Karpov and D. 
Ramazanova; the authors note that the motive for the conflict between 
Georgians and the Dagestani community was the murder of a local 
Georgian shepherd, for which two Lezgins were accused. It is noted that 
the situation became particularly tense, as the slogan “Georgia for the 
Georgians” became widely voiced. On 14 June 1990, armed Georgian 
formations blockaded the Avar villages of Tivi, Saruso, and Chantliskure. 
For a week, these villages were cut off from the outside world, the Lezgins 
were demanded to leave the territory of Georgia. Authorities at the 
district and republic-wide levels were unable to normalise the situation, 
which sparked widespread resonance in Dagestan. Delegation, headed 
by Sh. Ramazanov arrived in Kvareli district from Dagestan. As a result 
of the negotiations, the blockade was lifted, although contradictions still 
existed. The Georgian side demanded that Georgians also be settled 
in Lezgin villages and that teaching the Georgian language be made 
obligatory in schools. Amidst the continuing violence and discord, in April 
1991, an agreement was signed between Georgia and Dagestan on the 
organised resettlement of Lezgins from Kvareli district to the Dagestan 
ASSR. Under the terms of the agreement, both parties were to ensure 
the resettlement of 4,000 people (over 600 families) between May 1991 
and May 1994. The Georgian side was to pay full compensation to the 
residents in exchange for buildings, perennial plants, and other primary 
and auxiliary means of production, as well as cover relocation expenses 
and provide transportation. The Dagestani side was to develop a program 
and ensure the settlement of people in Dagestan. Relevant resolutions 
were adopted, both at the republican and federal levels, providing 
for financial assistance to the migrants and the provision of housing, 



269

schools, and infrastructure.1 But the resettlement process dragged on. In 
turn, Dagestan (and, in fact, the Russian Federation behind it) deprived 
the Georgian side of the right to lease the pastures in the Kizlar zone. 
After the agreement came into force, about 200 families were resettled 
in Dagestan, and the Georgian side lost 100,000 hectares of pastures 
(one-third of their total area). However, already in the autumn of the 
same year, these processes were frozen; the Georgian side demanded 
the right to lease pastures in Dagestan.

As the authors note, by 1996, only a part of the Avars had moved 
to Dagestan on their own; the Georgian side was unable to provide 
them with compensation. The economic crisis and lack of federal 
funding significantly hampered the implementation of the program. 
Many families in Kvareli district found themselves in difficult social 
conditions: lack of schools, health service and basic infrastructure 
was a daily reality for them. By 2000, the situation had not changed 
significantly. Of more than 4,000 Avars in Kvareli district, approximately 
2,000 remained there. Their villages were administratively subordinate 
to Georgian communities; local self-government did not exist. The issues 
of citizenship, unfair land distribution and compulsory military service 
for young people were acute; there was no gas, no medical facilities, 
the population was supplied with electricity only for 2-3 hours a day, 
children did not receive educational literature in schools; pensions and 
social assistance were not provided.2

I would also like to note that in the first years after the collapse of 
the Soviet Union, such a situation was typical not only for the Dagestani 

1 	 Kapustina E.L, Karpov Yu.Yu., The Kvareli Avars in the 20th Century. Electronic 
library of the Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography of 
the Russian Academy of Sciences (Kunstkamera). https://lib.kunstkamera.ru/
files/lib/978-5-88431-187-7/978-5-88431-187-7_08.Pdf. 2010; Ramazanova 
D., Doomed to Resettle: Kvareli Issue in the Decisions of the Authorities in the 
Soviet and post-Soviet periods, Journal, Izvestiya of Dagestan State Pedagogical 
University. Social Sciences and Humanities,2011, file: file:///C:/Users/admin/
Downloads/obrechennye-na-pereselenie-kvarelskiy-vopros-v-resheniyah-
vlastey-v-sovetskiy-i-postsovetskiy-periody%20(2).pdf

2	 Kapustina E.L., Karpov Yu.Yu., ibid p.127. 



270

community, but also for other non-Georgian communities in Georgia. 
In general, the entire population of Georgia suffered the consequences 
of the collapse of the Soviet system, regardless of autochthony and 
ethnicity. The position of the authors of the afore-mentioned works, 
that the Dagestani community in Georgia was oppressed and did not 
have support from the Georgian state, is exaggerated, since at that time 
the entire population of the country was “oppressed” equally. 

The afore-mentioned document of the Centre for Social Justice 
states that the period of pressure on the Avar community lasted for 
about a year. Several cases of burning of Avar houses are mentioned, 
although there was also a suspicion that they were burned by the Lezgins 
themselves as a protest against the deportation. It also says that both 
the activists from Tbilisi and residents of neighbouring Georgian villages 
participated in the anti-Avar demonstrations (Lezgin narrators note that 
local people were more active in the riots than those from Tbilisi – N.J.). 
The document also states that some residents of Georgian villages helped 
the Lezgins and supplied them with food during the blockade. Typically, 
the Avars moved to Dagestan, where relatives or, at least, an ethno-
culturally native environment awaited them. In most cases, they did 
not sell their houses in Kvareli district and started returning to Georgia 
after the situation stabilised. Those who more or less successfully built 
a life in the Russian Federation never returned, although they retained 
their ancestral homes.1 As the locals say, “Those who left have already 
settled down there, they don’t want to come back anymore. Some are 
in Moscow, some in Dagestan. They are better off, have more income, 
what do they want here?” (Field material, Chantliskure, 2025). 

Even though there were no serious interethnic tensions in 
independent Georgia, these events significantly contributed to the 
emergence of mistrust between the communities. The incidents 
involving the Lezgins of Kvareli from that period are remembered as an 
expression of state policy rather than as a confrontation between local 
communities.

1 Ibid.



271

Representatives of the Avar community consider Zviad 
Gamsakhurdia to be the person who wanted and initiated their 
expulsion from Georgia. The catchphrase attributed to him, “Georgia for 
Georgians,” turned into a tool of anti-Georgian propaganda. Although 
Zviad Gamsakhurdia later noted that this slogan did not belong to him 
and his policy never supported discrimination against non-Georgians,1 
but the Russian/Dagestani propaganda press of the time referred 
precisely to this expression. For example, well known is the statement 
made by Vazif Meylanov, Dagestani human rights activist and political 
figure, before the Council of the Human Rights Conference [“Vilnius-
Leningrad 1990”]. The statement reads: “The first protests against the 
Avars began on 14 June 1990, during a rally of thousands. In the Georgian 
village of Akhalsopeli, Gamsakhurdia, under the slogan “Georgia for the 
Georgians, publicly advocated the ”expulsion of the Avars from Georgian 
lands.” In addition, Gamsakhurdia began to publicly insult and punish 
the district leaders who had sold lands to the Avars or helped them solve 
their economic and communal problems. Interesting is Gamsakhurdia’s 
other statement, made during the same rally: “People may come to you 
and say: ‘The Dagestanis are our brothers’ – send them away.” After 
these statements, not a single Georgian living next to the Avars would 
dare to help or protect them. After the June 14 rally, the village of Tivi 
was besieged at night, and a seven-day blockade started, followed by 
continuous Georgian-Avar clashes and a local purge. As a result of brief 
clashes, Georgians managed to completely evict the Avars (approximately 
100 people) from the village of Tkhilistsqaro”.

In his speech, V. Meylanov discredits Gamsakhurdia and compares 
him to Saddam Hussein.2 E. Abrahamyan shares the same narrative.3 
Meylanov’s anti-Georgian sentiments are also evident in his series of 

1	 https://www.facebook.com/watch/?v=2943264382592863
2	 MeylanovV., History: Gamsakhurdia: “Cleanse Kvareli from the Avars, 2007! 

Available at: https://kvkz.ru/history/332-amsakhurdia_zachistit_kvareli_ot_
avarcev.html

3	 Abramyan E., The Kvareli Avars: Yesterday, Today, Tomorrow (the cycle "National 
Minorities of Transcaucasia"), www.regnum.ru/news/815707.html].



272

publications: Another Sky. The False Stereotypes of Russian Democracy.1

The fact is that in the 1990s, xenophobic sentiments towards ethnic 
minorities in Georgia were largely provoked by external forces seeking to 
destabilise the country. Publications like those by Meylanov, Abramyan, 
and others are examples of the anti-Georgian propaganda taking place 
in the academic space.	

The topic of the Avars living in Kvareli was again connected with 
the security issue of our state later, in the post-Soviet period. One of 
the publications of Human Rights from 22 February 2006 concerned the 
issue of dual citizenship of the Lezgins living in the villages of Kvareli 
district. The publication wrote that, along with Georgian birth certificates 
and identity cards, they also had Dagestani documents, which they 
had obtained with the help of Omar Davudov, a gynaecologist sent 
from Dagestan to the village of Chantliskure. Allegedly, at the request 
of the local population, he was sent to Chantliskure by Makhachkala 
district administration several years earlier and received a salary from 
Dagestan. Davudov assisted Avar women in childbirth in his apartment 
at a low cost and, for a fee, provided the newborns with birth certificates 
issued in Bezhta. According to Georgian legislation, a person’s place of 
birth is defined as the administrative territory where the birth occurs; 
therefore, the babies born in Chantliskure also received Georgian birth 
certificates and were granted dual citizenship. According to a then-
member of the Chantliskure village council, quoted in the publication: 
“Omar Davudov may not have had an official license to practice 
medicine, yet he provided services to people at a reduced price, and local 
officials believed that prohibiting him from doing so would cause serious 
problems with the Lezgin community.” Residents viewed the granting of 
Dagestani citizenship to newborns positively: “Many cannot afford to 
pay for medical services, so they prefer to give birth at home. Afterwards, 
they apply to Omar Davudov for a birth certificate. What is wrong with 
that? There are 30–40 pupils in the Chantliskure school who received 

1	 Meylanov V., Another Sky. False Stereotypes of Russian Democracy. Available at: 
https://lib.ru/POLITOLOG/mejlanow.txt 



273

their birth certificates in Dagestan and, after graduating, continue 
their studies there.” The authorities were certainly aware of Davudov’s 
presence and activities in Chantliskure. With Dagestani documents, 
Lezgins from Kvareli could cross the Georgia–Dagestan border without 
difficulty. At that time, many elderly people in Chantliskure lived 
without registration. 3-4 people in a family of five were registered in 
Dagestan and received their pension there. However, some also had 
dual citizenship. Children were enrolled in Chantliskure primary school 
with the certificates issued in Dagestan. The publication also notes that 
in those years, along with smuggled goods, the Kvareli Lezgins would 
also smuggle drugs from neighbouring Dagestan. As for the structures 
responsible for the problems at the time, they claimed that they were 
not aware of the situation in the Avar community. 113 

Omar Davudov, who had been sent to Kvareli from Dagestan—
allegedly at the request of the Avar community—and who ‘issued’ 
Russian birth certificates and identity cards to Avars, was unlikely to 
have come to Chantliskure merely out of concern for providing low-cost 
childbirth services to Avar women. More plausibly, he was one of the 
participants in Russia’s broader strategy to distribute Russian passports 
among the populations of former Soviet republics. It is well known that 
the Kremlin’s so-called ‘passportization’ policy entails the rapid issuance 
of Russian passports to residents of administrative territories located 
near Russia’s borders. The Kremlin employed this method to advance 
its strategic objectives in Abkhazia and the so-called South Ossetia as 
early as 2002–2008; subsequently, from 2014, in Crimea; and, by the 
end of 2019, in the two self-proclaimed republics of Ukraine—Donetsk 
and Luhansk. The purpose of this passport policy is to formalise Russian 
influence and to provide a legal basis for potential future annexation.

In researching the consequences of Russia’s occupation of the 
former South Ossetia Autonomous District, I noted that this allows Russia 
to have its citizens as a base on the territory that is within its sphere of 

1	 Mtivlishvili G., How dual citizenship used to be obtained in Kvareli, HumanRights.
ge, 2006, February 22, available at: http://www.humanrights.ge/index.
php?a=main&pid=6066&lang=geo



274

geopolitical interests; they do not hide that this would be a possibility 
for annexation, one of the ways for expanding the “Russian world”.114 
Russia may bring its citizens into Georgia, orchestrate a provocation, and 
then, under the pretext of protecting them, undertake radical measures, 
including the deployment of troops. Today, a portion of the Kvareli 
Lezgins hold dual citizenship; however, the direct road from Akhalsopeli 
to Dagestan is currently closed, direct contacts have been severed, and 
residents must enter Dagestan through Lars or Baku.

It should be noted that at that time, the Russian Federation’s 
Republic of Dagestan openly interfered in Georgia’s jurisdiction, 
exerting control over the fate of Georgian citizens and making decisions 
concerning various aspects of their daily lives. Unfortunately, for reasons 
unknown to us, the Georgian side remained content with the role of a 
passive observer. 

The Decree of the President of the Russian Federation of 22 June 
2006 approved the program promoting voluntary resettlement of the 
compatriots living outside the Russian Federation (this program is still in 
effect today).2 It was aimed at returning to Russia those who remained 
outside the Russian Federation after the collapse of the USSR and 
wished to live in Russia. Support and assistance in the implementation of 
this program were provided by the organisation “Rossotrudnichestvo.” 
This information was confirmed by the Dagestan News Agency, the 
Dagestan branch of the Federal Migration Service of Russia, and 
members of the Lezgin community.3 On 22 February 2008—exactly two 
years later—reports surfaced indicating that a mass resettlement of 

1	 Jalabadze N., The Ossetians of Kazbegi District in the Context of Georgian-Ossetian 
Relations, Tbilisi 2019, p.85; Nozadze M., Russia, Now Will Attempt to Annex 
Post-Soviet Countries Through Total Passportization, 2017, Available at: https://
for.ge/view/47230/ruseTi-amJamad-postsabWoTa-qveynebis-aneqsias-totaluri-
pasportizaciiT-Seecdeba.html

2	 Program for the Return of Compatriots to Russia. About the program see: https://
ruvek.mid.ru/relocation/#!;Program_for_the_return_of_compatriots_to_Russia 

3	 Mtivlishvili G. , Mass Resettlement of the Lezgins from Kvareli to begin in May, 
HumanRights.ge, 2008, February 22, available at: http://www.humanrights.ge/
index.php?a=text&pid=7011&lang=geo



275

Lezgins from Georgia’s Kvareli district to Dagestan was being planned, 
with implementation expected to begin in May. The stated rationale 
for this relocation was the community’s untenable living conditions in 
Georgia. At the time, Georgian government agencies had received no 
official communication regarding the process; nevertheless, accounts of 
ongoing negotiations circulated informally.

The program gave new hope to the Lezgins of Kvareli. A ‘relocation 
committee’ was formed, consisting of about ten representatives from 
all three villages, with delegates from Chantliskure showing the greatest 
initiative. The committee began preparing the documents required 
for resettlement and reviewing possible programs. The Avars were 
motivated by the prospect of financial assistance and state benefits. 
They expressed a desire to move to Dagestan; however, the Dagestani 
government stated that, under the terms of the interstate agreement, it 
was prepared to provide them with other forms of support but would not 
accept their resettlement in Dagestan. At the same time, Georgian media 
reported that the Lezgins had received an offer from the authorities of 
the Republic of Dagestan to relocate there. As one account recalled: 
“We were really offered to resettle in Dagestan. Back last September 
we were informed that the relevant service of Makhachkala district had 
already sent to Moscow an official request regarding our resettlement 
from Georgia to Dagestan, to which they did not refuse. We also want to 
move to Dagestan because the conditions are better there. Actually, here 
we live in very bad, unbearable conditions, and nobody pays attention to 
us. As we know, our relocation process will begin in May.” 1

In exchange for relocation to Dagestan, the Russian authorities 
offered the Lezgins two locations: Tyumen and Lipetsk districts. The 
residents of all three villages wanted to settle together; disputes arose 
over the choice of relocation site, and the problem became so acute that 
the Chantliskure community (jamaat) actually split into two parts. One 
group favoured the Tyumen district, believing it offered better conditions 
for cattle breeding. Supporters of the Lipetsk district were drawn by its 

1	 Mtivlishvili G., idem. 



276

favourable climate and proximity to Moscow. Disagreements, however, 
prevented a final decision, and the relocation did not take place.¹⁹ In 
fact, following Dagestan’s refusal, no further groups of Kvareli Lezgins 
expressed willingness to move to Russia.

Here, certain suspicions arise from the fact that, in February 2008—
just months before the August war—the Kremlin was simultaneously 
planning the relocation of the Kvareli Lezgins and the construction of 
the Avaro-Kakheti road.

In early February 2008, Russian President Vladimir Putin personally 
visited the military base in the mountains of Dagestan and inquired about 
the possibility of building a road across the Mushak Pass, as well as how 
convenient it would be to move military equipment in this direction. 
According to military officials, heavy equipment, including tanks, would 
be able to pass from Dagestan into Georgia without difficulty. He stated: 
‘This road passes through Tsumadin District ... which borders Georgia, 
and this will constitute another corridor leading into Georgia.” 1

In response to this fact, an interview with a military expert I. 
Aladashvili was published in February 2008, where he noted that 
Russia’s initiative to build a road connecting Dagestan and the Kakheti 
region could put Georgia’s security at risk in the long run. He expressed 
suspicion that the Kremlin’s goal behind the reconstruction of the road 
on the Mushak Pass was not economic, but military-political interests. 
He cited the Psou Bridge and the Roki Tunnel as examples, which 
caused serious problems for Georgia’s territorial integrity and therefore 
considered it unacceptable to repeat the same mistake.2 

The project to build a road on the Avaro-Kakheti section was under 
consideration from the mid-19th century, and from the time of Tsarist 
Russia, it was considered strategically important, both from a military 
and economic point of view; its construction began three times (in 1860, 
1885, 1891), but various wars and political events halted the process. In 
the late 1980s, construction of the road was resumed on the initiative 

1	 Military expert speaks out against new road with Dagestan available at https://
old.civil.ge /geo/article.php ?id= 17525

2	 Ibid.



277

of local Dagestani representatives, but in 1997, the Russians opened a 
border checkpoint on the Georgia-Russia border, and the issue with the 
road was soon closed. The planned highway crosses the main watershed 
of the Caucasus from the Bezhta district of Dagestan and connects to the 
existing dirt road in the Kvareli municipality. This section is located at the 
lowest point of the Caucasus Range; this allows for the road to function 
smoothly throughout all seasons, making it more efficient.1

The need to build the Avaro-Kakheti road became particularly urgent 
for Moscow after the 2008 war. V. Putin and D. Medvedev repeatedly 
noted the need for a new land route directly connecting Dagestan and 
Georgia, which would make it possible to move from Russia to Georgia 
and the Black Sea. At the opening ceremony of the Gimri automobile 
tunnel in October 2012, D. Medvedev announced that the construction 
of the Avaro-Kakheti road would be actively launched in the near future. 
In 2013, the government of Dagestan officially raised the issue, and in 
July 2014, a round table discussion was held in Makhachkala dedicated 
to the construction of the Avaro-Kakheti road; it was planned to build 
a 95-kilometre highway, 25 bridges and 5 tunnels, the cost of which 
was estimated at 30 billion rubles. In 2015, Russia began the gradual 
rehabilitation and expansion of the road on its side of the border, without 
Georgia’s consent.” The sections from Gidmost to Antsukh have already 
been paved. In 2018, it was extended to Kosob, and in 2019–2020, the 
work was planned on the Antsukh-Bezhta section.

 In experts’ opinion, the main idea of ​​the Avaro-Kakheti road 
project was to connect the Caspian and Black Seas. For Russia, this route 
would have obvious economic benefits, as it would connect its ports 
and Dagestan to Georgia, Armenia, and the Black Sea. For Georgia, the 
economic benefits were minimal and did not outweigh the security risks. 
From a strategic perspective, experts regarded Kakheti as the “backbone” 
of the country, since no road connected the region directly with Russia. 
The construction of such a road would make Kakheti vulnerable and 
render Tbilisi more accessible from a military standpoint. Moreover, the 

1	 Lukianovich K., Ibid., p. 95



278

route would provide Russia with an alternative highway to Armenia, an 
additional link to Azerbaijan, and the potential for military use toward 
Iran. Thus, the Avaro-Kakheti road was seen as serving Russia’s interests 
while undermining Georgia’s security.1

 In Georgian news sources of 2014 we find different opinions 
on this matter; Georgian experts generally consider less acceptable 
Russia’s arguments that the construction of the road has economic and 
humanitarian goals, “so that Georgia can effectively fulfill the role of a 
transit country and, for example, products from Armenia, a member of 
the Eurasian Union, can more easily reach Dagestan and vice versa”.2 
Different positions emerge within the Government team.3 The then 
Minister of Economics, G. Kvirikashvili, considered the project as an 
alternative to the Larsi checkpoint and believed that this road would 
bring economic benefits to Georgia. Deputy Minister of Foreign Affairs 
D. Jalaghania considers the construction of the Avaro-Kakheti road 
dubious under the conditions of Russian occupation. According to 
some, the section of the road under construction, which is part of the 
470-kilometre Makhachkala-Tbilisi highway project, is located on the 
Russian side, and it is up to Russia to decide what type of projects it will 
carry out on its territory.4

 Expert A. Kvakhadze also evaluated the issues related to the 
Avaro-Kakheti road in 2014. In his view, the fact that the construction 
is financed by the Russian federal budget already signals the Kremlin’s 
strategic interests. The road will have three main purposes: to facilitate 
a military offensive in the direction of Georgia, create an additional 
transport corridor with Armenia, and encourage the Khundzi separatism 
in north-eastern regions of Azerbaijan, which implies strengthening 

1	 Samadbegishvili S., Review of crossings and potential highways connecting 
Georgia and the North Caucasus from a security and economic perspective; 
available at: https://geocase.ge/ka/publications/192/ 2020.

2	 Lukianovich. Ibid., p.96
3	 Government team on the Avaro-Kakheti road, available at: https://tabula.ge/ge/

news/567908-mmartveli-gundis-ganskhvavebuli-pozitsiebi-avaret
4	 Avaro-Kakheti Road: Threats and Opportunities, 11.12.2014, available on the 

analytical media portal of the “Caucasian House” www.regional-dialogue.com 



279

separatist sentiments in Azerbaijan and contributing to the deterioration 
of Georgia-Azerbaijan relations. A. Kvakhadze writes: “In the immediate 
vicinity of the aforementioned road are Qakh, Belakan, and Zaqatala 
districts of Azerbaijan, where the majority of the population is ethnic 
Khundzi. There are separatist sentiments among the Khundzi, although 
they do not have a direct transport connection with the Khundzi living in 
Dagestan and can reach each other only via a fairly long route through 
Baku. The opening of the Kakheti-Dagestan road will have the same 
effect as the construction of the Roki tunnel in the 1980s.

 All this will lead to the economic and political attachment of 
Azerbaijani territories inhabited by the ethnic Khundzi to Dagestan, 
which will increase the threat of separatism. All this will hurt Georgia-
Azerbaijan relations and threaten the strategic partnership between our 
countries. We should not forget the ethnic Khundzi living in the villages of 
Tivi, Chantliskure, and Saruso of Kvareli municipality, who could become 
Russia’s blind weapon against Georgia.”

 In the expert’s opinion, the Caucasus Range is Georgia’s natural 
defense, and any attempt to “break through” it will lead to disastrous 
consequences for the country.1 Later, in 2017, in an interview with 
Sputnik Georgia, regarding the Avaro-Kakheti road M. Areshidze stated: 
“The threat may be what everyone is talking about. That is, if you ask 
an ordinary citizen of Georgia, they will tell you that extremists may 
invade in the South Caucasus by this road. But that’s not an argument for 
me... On the positive side of this issue, every well-built road provides an 
opportunity to earn money, since it is a transit road. But in a sense, if this 
road is constructed, it will compete with the Georgian Military highway, 
which could be forgotten”.2 The topic of the Avaro-Kakheti road caused 
a stir again in 2020, after the Road Construction Agency of the Republic 
of Dagestan posted a new video on social media; the video featured 

1	 A. Kvakhadze, exclusively for the “Free Zone” available at: http://www.fmabkhazia.
com/news/9142-daghestan-kaxethis-gza-rogorc-meore-rokis-gvirabi.html

2	 The Expert on the Pros and Cons on the Construction of Avaro-Kakheti Road, available 
at: https://sputnik-georgia.ru/20170718/Jekspert-o-pljusah-i-minusah-otkrytija-
Avaro-Kahetinskoj-dorogi-236672403.html



280

the construction of the Gunib Highway-Vantlyashevsky Pass road was 
progressing. 

 The attitude of the Kvareli Lezgins themselves towards this road 
is positive. According to the narrator from Chantliskure, “We have ties 
with Dagestan. 90 per cent of our people are the citizens of Dagestan. 
They are hopeful about the Russians. Our children are there. If something 
goes wrong, they will support us. We can’t go there from here anymore; 
this is the border. It is possible to go there on horseback and come back in 
one day. The border is well controlled. It is impossible to cross it illegally. 
There was such a case before, and they were arrested. There are cameras 
everywhere. We have relatives there. My children are also in Russia. Now 
we commute through Lars.” (Field material, Chantliskure 2025).

 The construction-rehabilitation of the Dagestan section of The 
Avaro-Kakheti road is still actively underway on the Russian side, 
and the plan is to extend it to the border with Georgia. Whether the 
Georgian state will implement the Georgian part of the project or not – 
in this regard, only a negative position has been expressed so far, both 
by the government, opposition groups, and civil society. The reason for 
this is, again, the undesirable balance between economic and security 
components.1

3. The Lezgins of Kvareli District and the Problem of Education

 Preservation of language and traditional culture of the ethnic 
minorities living in Georgia is one of the priorities for our state. In 
Georgia, special attention is paid to the Diasporas of the North Caucasus 
peoples and their support. The National Security Concept of Georgia 
states: “The languages, cultural and historical heritage of the peoples 
of the North Caucasus are part of the world heritage, and concern for 
their preservation and development is important for Georgia”. 2 The 

1	 Samadbegishvili S., ibid.
2	 The National Security Concept of Georgia, available at: https://mfa.gov.ge/



281

Lezgins living in Kvareli district, as representatives of our neighbouring 
Dagestani people, also fall within this category.

 The 2021-2030 State Strategy for Civic Equality and Integration aims 
at implementing long-term and irreversible positive changes and relevant 
policies, for which it identifies five priority areas, including access to 
quality education and cultural dialogue.1 Certainly, their implementation 
is impossible without the knowledge of the state language; therefore, 
special importance is attached to the issue of the state language among 
national minorities, which remains one of the main challenges for our 
multiethnic country. It is noteworthy that the situation in the regions 
populated by ethnic minorities is not uniform in this regard. Georgian 
language proficiency among the representatives of non-Georgian ethnic 
groups living in compact and isolated communities is lower than among 
those living in mixed communities.

 Permanent reforms implemented in the educational system in the 
Soviet epoch led to a decline in the level and quality of proficiency in 
the Georgian language among national minorities. In the case of the 
Lezgins from Kvareli, this was compounded by their resettlement from 
Georgia to the territory of Chechnya (1944), then their return to Georgia 
(1957), the difficulties associated with arranging new settlements, 
the transformations caused by the collapse of the Soviet Union, the 
migration of some of them from Georgia in the post-Soviet period, etc. 

	 Talks about the education of the Lezgins in Kvareli district 
became possible from 1957, after the rehabilitation of the Chechens, 
when the Dagestanis who returned to Georgia from exile were allocated 
four spots for living in Kvareli district. At this time, a resolution of the 
USSR Council of Ministers instructed the Ministry of Education of the 
Republic to resolve the education issue for the school-age children of the 
Avars who had settled in Kvareli district. The conducted census revealed 
that there were 215 school-age children in all four villages (Chantliskure, 
Tivi, Saruso, Tkhilistskaro). In primary grades, children would study in 

national-security-concept
1	 The 2021-2030 State Strategy for Civic Equality and Integration, p.6; available at: 

https://smr.gov.ge/uploads/Files/strategiis_proeqti_12.03.2021_1.pdf 



282

their native language, while senior grade students would continue their 
studies in the appropriate classes of the nearest Russian schools. 74 
children from Chantliskure and Saruso were transferred to the schools 
in the villages of Oktomberi and Akhalsopli of Kvareli district. Teachers 
were selected from among the Dagestani immigrants. The Ministry of 
Education was responsible for providing the educational process with 
all necessary equipment. Curricula and textbooks had to be imported 
from Dagestan. The children of the Dagestani immigrants were taught 
primarily in Russian and, naturally, could not read or write Georgian.

In the subsequent period, until the 1970s, schools in the Avar 
villages of Kakheti became Georgian-language, as a result of which 
local population of that period learned Georgian and, consequently, 
the integration process proceeded relatively painlessly. However, from 
the 1970s, schools in the minority-populated areas of Georgia gradually 
switched to teaching in Russian. The Russian language became a priority, 
and due to limited proficiency in Georgian, young Dagestanis often went 
to Russia for higher education. During the Soviet period, there was 
free movement between the republics, and the Lezgins living in Kvareli 
maintained regular connections with Dagestan. These connections 
continue to this day, although the closure of the border has made mutual 
travel much rarer.

 From the early 1990s, due to the grave situation in the country, the 
situation of the Avars living in Kvareli district gradually worsened in both 
socio-economic and educational terms. The buildings of educational 
institutions in all three Avar villages were in need of rehabilitation, the 
schools had not received textbooks for a long time, and most of the Avar 
teachers had resigned due to low wages and delayed payments.1

In this regard, Y.Karpov and E. Kapustina write:
„In the 1990s, not a single young person from Chantliskure enrolled 

in Georgian higher educational institutions. Main reasons cited by the 

1	 Ramazanova D., Doomed to Resettlement: The Kvareli Question in Government 
Decisions in the Soviet and Post-Soviet Periods, 2011, p. 8. available at: https://
cyberleninka.ru/article/n/obrechennye-na-pereselenie-kvarelskiy-vopros-v-
resheniyah-vlastey-v-sovetskiy-i-postsovetskiy-periody 



283

village population were: fear for their children’s lives, hostility towards 
the Lezgins in Georgian society and shortcomings in the local education 
system. The education level in the nine-grade school of the village is 
relatively low. In the 1990s, when no teachers were sent here at all, the 
villagers decided to teach themselves, despite lacking the necessary 
qualifications. An electrician, who became an elementary school teacher, 
still works at school. Teaching is conducted in Russian, but the children, 
lacking conversational practice, practically do not understand the 
language. Schoolchildren know the Georgian language, the language 
of the district centre and television, but only at a conversational level. 
Literary Avar language, taught by unqualified teachers, is practically 
foreign to them. In addition, English is also taught according to the school 
curriculum. As a result, the children know all languages badly— except 
for their own, unwritten family language” 1

As mentioned above, due to the situation during Gamsakhurdia’s 
time, some Dagestanis from Kvareli returned to their historical homeland; 
an agreement was reached between the two states to accommodate the 
remaining families wishing to move from Georgia to Dagestan by 1994; 
however, the process was delayed and hindered. Through the efforts 
of the leaders of both states, bilateral meetings were held (1992, 1993, 
1996 and 1999); joint plans were developed to eliminate the existing 
difficulties and improve people’s social and economic conditions. Part of 
the Avars were awaiting resettlement in the houses to be built for them 
in Dagestan, as well as the creation of the infrastructure and conditions 
there, which needed time. In April 1996, the Dagestan Ministry of 
Nationalities presented a new concept for resolving the problem of the 
Kvareli Avars. It was aimed at providing them with social protection and 
determining their status during the transitional period. The document 
provided for the preservation of the status of internally displaced persons, 
continuation of pensions and medical services, as well as the creation 
of a special committee to organise resettlement. In terms of education, 
one of the main points of the concept was to continue education in 

1	 Kapustina E., Karpov Yu. Ibid, p.11



284

the schools of Avarian villages using the Dagestan curriculum and to 
give priority to the Avarian youth when enrolling in higher educational 
institutions of the Republic of Dagestan. Particular attention was also 
paid to the issue of citizenship: during the transition period, the Avars 
of Kvareli were to have the right to freely choose between Georgian and 
Russian citizenship, as well as the opportunity to move freely between 
the states. In addition, the validity of their Soviet passports and the 
granting of border-zone resident status—which would facilitate their 
movement between Georgia and Dagestan—were also raised as issues.1 
On 1 March, 2000, a meeting was held in the government of the Republic 
of Dagestan regarding the issue of the Avars living in the villages of Tivi, 
Saruso, and Chantliskure of Kvareli district; it turned out that many of 
the events, planned back in April 1996 had not been implemented, and 
years later the same tasks were rewritten in the protocol transmitted to 
the ministries and agencies of the Republic. The transitional period was 
extended. In the education sector, on 24 September 2000, the Kvareli 
local government and the Bezhta administration of Dagestan signed 
a protocol under which Dagestan assumed responsibility for training 
specialists and teachers, as well as supplying schools in Avar villages with 
textbooks, teaching and demonstration materials, and other necessary 
literature.2

I will not dwell on the events of the early 2000s, as they are 
discussed in a separate chapter. It is worth noting, however, that 
after the Rose Revolution, following a radical shift in Georgia’s state 
policy and the privileging of the state language, Russian schools were 
effectively abolished, and bilingual or multilingual educational programs 
were introduced for smaller ethnic groups. In general, education for the 
representatives of national minorities is considered a means not only 
of improving their academic achievements, but also of integrating them 
into society and securing employment in the labour market. According 
to experts, “Multilingual education in Georgia should be perceived as an 

1	 Ramazanova D. Ibid.
2	 Ibid, p.11



285

effective tool of civic integration policy, which gives the representatives 
of national minorities a better opportunity to master the state language 
and simultaneously, ensures preservation of their mother tongues”.17 
However, it must be said that the implementation of bilingual education 
in Avarian schools of the Kvareli district is hampered due to the shortage 
of teachers knowledgeable in the Avar language. 

Today, in all three Avar villages, there are Georgian incomplete 
secondary, basic schools. Children finish 9 grades, and then, those who 
want to finish secondary school continue their studies in a neighbouring 
village, mainly in Akhalsopeli. According to the respondent from 
Chantliskure: “There are nine-grade schools in all three Avarian villages. 
These are Georgian schools. Dagestani, Khundzi/Avar languages are 
taught twice a week. After the 9th grade, pupils are transferred to a 
school in another village. Those determined and enthusiastic continue 
their studies at the schools of Akhalsopeli. There are 111 children in 
the school of Chantliskure, the village of 104 households; in the village, 
we have our own language, which we refer to as the Hatola language. 
We have spoken language, but no writing system. We don’t have a 
kindergarten; there is only a primary school. The community unites 
three villages: Chikaani, Chantliskure and Zinobiani. These villages are 
in a close neighbourhood. The madrasa has been moved away from the 
school; they said it is not allowed. 

Children finish twelve grades in Akhalsopeli, Zinobiani and Chikaani. 
There is a problem with admission to higher education. Last year, a girl 
passed exams at a higher educational institution, but her parents could 
not afford the payment and she had to quit. In the past, when there were 
Russian-language schools, everyone went to Makhachkala to continue 
their studies. Now, when they finish Georgian school, they won’t be able 
to continue their studies in Dagestan. They don’t have much interest in 
studying either. Upon finishing school, most young men go to work in 
Poland, some in Russia. The locals who have moved to Dagestan cannot 

1	 Chanturia R. Integration of National Minorities through Multilingual Education, 
Bilingual Education, #1, 2010, pp. 3-4.



286

be taken to the war, as they are not registered; otherwise, now they take 
the Dagestanis to the war” (Kvareli, the village of Chantliskure, 2025).

According to Gaji Magomedaliev, school director of the village, 
Chantliskure is inhabited by the Kapuchi; the Kapuchi unite Kapuch, 
Tlyadal, Bezhta, and Kalak. Mainly Tlyadal live in Chantliskure. Gaji 
himself studied here until the third grade, then moved to Bezhta in 
Dagestan; he studied there for eight years and graduated from the 
Faculty of Chemistry and Biology in Dagestan. He came to Kvareli in 
1990 and learned Georgian there. According to him, there was a Russian 
school until 2008, which was converted to Georgian school. Today’s 
children don’t have much interest in learning Georgian, although now 
they know Georgian better.

The interview with the school director revealed that there is an 
American organisation – ‘Trace of the Future’, with whose financial 
support Gaji is preparing a dictionary and textbook of the Tlyadal 
language: “I work for an American organisation, ‘Trace of the Future’, 
in Telavi, which is funded by the Americans. Essentially, it’s the study 
of our nation and language. I go there once a week, on Wednesdays, 
and teach two classes. They are professors, they learn our language. 
I’ve worked with them for 12-13 years now. We are in big trouble; we 
are losing our language and are trying to save it! We’re creating the 
alphabet now. Tlyadal alphabet is being created, I’m creating it. I am 
preparing a dictionary and working on this book. It is not only me, I am 
being helped; we consult with our people, we invite the villagers and 
discuss every word. There is zero grade in our school, and this book will 
be allowed to be used there. Mother tongue is translated into the dialect 
of our language, and the alphabet is in Cyrillic. There are 55 letters in the 
alphabet. The letter “a” alone has four variants pronounced differently. 
The Americans wanted to make the alphabet in Latin, but we did not 
agree; the alphabet in Dagestan is also in Cyrillic, and they don’t like it 
any other way. The Tlyadals in Dagestan don’t have a textbook either. 
We’re doing this for the first time, we’re in touch with professors there, 
and we specify which word is which. This textbook will also be in use 



287

in Dagestan, where there is more demand. A dictionary will also be 
published; we have fairy tales in our language.” (Kvareli, the village of 
Chantliskure, 2025).	

As it turned out, the organisation “Trace of the Future” was 
created in 2014 on the initiative of an international group of linguists 
and specialists to collaborate with the peoples of the Caucasus for the 
development and preservation of their languages ​​and culture. The 
organisation supports people in exploring and preserving the richness 
and diversity of their mother tongues ​​and cultures. Its primary focus is 
on documenting and developing languages. In addition to working with 
the local population, the organisation also collaborates with academic 
and scientific institutions involved in the research of these languages. 
They work to create language archives to preserve languages for 
future generations. “Trace of the Future” creates multimedia products, 
publishes materials in the languages ​​of small nations of the Caucasus, and 
also holds educational seminars. “Trace of the Future” serves as a sort of 
bridge between the public and academia, offering the data and archives 
of linguistic and cultural materials. The founder of the organisation is 
Kathleen Seckett, a specialist in applied linguistics with several years 
of experience working in the Caucasus. Publication of the textbook 
and dictionary of Tlyadal is not the only project supported by “Trace of 
the Future”. Magomed Rasulov, former director of the Saruso village 
school, is also engaged in the same activity: “Gaji and I are involved in 
the project of the American foundation ‘Trace of the Future’ in Telavi; the 
Americans are studying our languages. I am the first person to create the 
alphabet for our language. Our alphabet is in Cyrillic. I am also working 
on the dictionary and poetry. I write in the Hundzib language, and Gaji 
writes in the Kapuch language. We need to save our languages; we need 
funding to publish these. In Dagestan, no one is concerned about this. 
Our language is more lost in Dagestan; only those in the villages know 
it. Our alphabet has 70 sounds. I have created 50; only the letter “a” has 
eight variants in our language, and I have left four. Our dictionary has 
343 Georgian words, 467 Avar words, 257 Russian words, and 31 Arabic 



288

words. Russian is spoken in Dagestan. Schools there teach in Russian, 
and a few hours are allocated for the Avar language. It was the same in 
the past as well; they studied in Avar language until the fourth grade, 
then in Russian. It is different now, in the beginning, only 4 hours in the 
Avar language, the rest in Russian. Our children speak Hundzib at home, 
and when they go to Akhalsopeli or Chikaani, they speak Georgian there. 
The Georgian school in our village teaches 2 hours of Russian from the 
fifth grade onwards; the rest is in Georgian. Our language is not taught; 
there are no specialists.” (Kvareli, the village of Saruso, 2025).

The same narrator provides interesting data about the state of 
language and education in Saruso: “Saruso dwellers have their own 
family language. We are Hundzibs. There are only three villages in all of 
Dagestan. Here, the Hundzibs mainly live in Saruso, about one hundred 
families (about 450-500 people, both young and adult) in total. In Saruso, 
there are three or four Kapuch families; the rest are Hundzib. Since we 
live side by side, we understand each other, but our language and that 
of the Kapuch are different. Gaji’s language is different from ours. The 
tribes – Kapuch, Tlyadal, Bezhta, Kalak – speak Gaji’s language. Among 
ourselves, we speak Kapuch–Gaji’s language. They have large villages 
with numerous inhabitants; people speak the language of those who are 
larger in number. For example, Svans and Georgians, Svans have their 
own language, but they speak Georgian. Everybody knows Georgian. 
I was school director for 30 years. Georgian was taught from the first 
grade. Now there are about 50 children in the school. When people left 
the village during Gamsakhurdia’s time, not all of them returned; there 
were about 200 pupils in the school then. Now it is a nine-grade school, 
offering two hours of Russian language from the fifth grade. Previously, 
there were two hours allocated for Dagestani and Avar languages ​​per 
week. Currently, it is an entirely Georgian school. The teachers are local, 
from Akhalsopeli and Kvareli. Akhalsopeli is an entirely Georgian village. 
The pupils willing to study continue their studies after school. I remember 
four or five pupils who continued their studies in Tbilisi and graduated 
from higher schools. Earlier, when there was a Russian school, it was a bit 



289

difficult. Changes took place at least three times. When we first arrived, 
teaching was conducted in the Avar language, later in Russian, then in 
Georgian. Primary classes were in the Avar language. The teachers were 
those who had finished ten classes in Dagestan. Pupils would finish four 
grades and remain uneducated. Now they finish nine grades, and that’s 
it.” (Kvareli, the village of Saruso, 2025).

The village of Tivi is inhabited by the Antsukhs. According to a 
respondent from Saruso, “The Maarulals live in Tivi. Their language is 
being taught. Some of their words are different in terms of dialect, but 
they speak literary language. When I meet Tivi dwellers, I talk in Georgian 
with them. We speak more Georgian and Russian with the residents of 
Tivi.” (Kvareli, the village of Saruso, 2025).

Interesting is E. Kopaliani’s assessment, presented in the review 
of the educational needs of small ethnic groups in Kvareli municipality. 
According to the researcher, the main challenge in the educational and 
social life of the Avar community is insufficient access to preschool and 
informal education. The absence of kindergarten limits children’s ability 
to master the Georgian language at an early age, complicating their 
further education. For local children, Georgian is considered a second 
language; they speak their mother tongue at home. Due to the lack of 
preschool education and opportunities to learn the Georgian language 
at this level, children have to overcome difficulties in learning Georgian 
at the basic school level. Furthermore, the lack of a bilingual education 
system also poses a threat to the preservation of the Avar language. The 
locals believe that a one-hour school lesson is not sufficient to master 
the Avar language. Another problem is the shortage of Avar-language 
textbooks. The community itself is doing its best to collect textbooks 
published in Dagestan, which is also complicated by the bureaucratic 
difficulties associated with their transportation across the border. 
The lack of preschool institutions also negatively impacts women’s 
involvement in social and economic activities, which aggravates the 
financial state of families. The residents of Tivi, where the number of 
children is relatively small, are demanding that local authorities provide 



290

transportation for them to at least take their children to the neighbouring 
village kindergarten.

The community also suffers from the absence of spaces for 
socialisation and cultural exchange, hindering the integration of youth 
and the development of cultural relations.

Under these conditions, it is necessary to introduce bilingual 
education, improve preschool infrastructure, and promote informal 
education, significantly reinforcing the community’s social integration.1

In Avarian villages, the level of women’s education and social 
inclusion is limited. Families avoid the daily commute to work in other 
villages, thus leaving many girls without secondary education. Families 
often disregard girls’ wishes and marry them off at an early age. Economic 
hardships and unemployment lead women to believe that starting a 
family is the only solution. The number of young people seeking higher 
education is low; many girls are unable to continue their studies due 
to family opposition. Some young people choose vocational education. 
Relatively more girls from Tivi continue their studies in higher education, 
including some in Tbilisi or Russia; however, young Dagestanis in Kvareli 
district see no opportunities for employment or development, which 
forces them to choose between staying in the village and migrating.

Thus, it can be said that access to education, employment 
opportunities, participation in political activities, etc., remains a 
challenge for the Dagestanis in Kvareli.

1	 E. Kopaliani. Overview of the needs of small ethnic groups in Kvareli Municipality, 
Social Justice Centre, 2023, pp.10,13.



291

CONCLUSION

The border regions of Georgia and their populations have played 
and continue to play a significant role in ensuring the country’s security, 
particularly in cases where non-titular ethnic groups reside in these areas. 
The present interdisciplinary study of Georgia-Dagestan borderland 
communities relies on historical, ethnological/ethnographic, and 
geographical methodologies. Ethnographic approaches are particularly 
central, as they provide an experiential, practice-oriented perspective 
on everyday life in the borderland. This perspective facilitates the 
conceptualisation of the border not merely as a territorial demarcation 
but as a social and cultural construct. In turn, such an approach enables 
a more nuanced and human-centred interpretation of the border.

The dynamics of the border zone along the Greater Caucasus 
Ridge intensified markedly in the nineteenth century, following 
Georgia’s annexation by the Russian Empire. In subsequent periods, 
the Soviet legacy and the political realities of the post-Soviet era further 
compounded these dynamics. To this day, the Georgian-Russian state 
border remains undemarcated, generating risks of legal uncertainty 
and potential arbitrary alterations to the boundary. As a result, certain 
territorial adjustments or corrections appear unavoidable; however, 
any modification of borders is regarded as highly sensitive within the 
Caucasus region. Although the Georgia–Dagestan border encompasses 
only a relatively limited area of contested territory, it nonetheless carries 
the potential to become a source of significant tension. Accordingly, this 
study provides a detailed account of the history of this border and of the 
relations between the Georgian and Dagestani peoples.

 Historically, mountainous Dagestan maintained close relations with 
the Kingdom of Kartli, which, together with Byzantium and Caucasian 
Albania, played a significant role in the spread of Christianity in the North 
Caucasus. The rulers of Kartli actively employed the Lek peoples in their 
struggles against external enemies, a fact clearly attested in Georgian 
written sources.



292

In the late Middle Ages, the initially positive character of relations 
changed, and attacks on Georgia from Dagestanis became more 
frequent, gradually assuming a catastrophic scale, particularly after 
the strengthening of Islam. Georgians referred to this phenomenon as 
Lekianoba. Lekianoba had all-encompassing negative consequences for 
Georgia. In Soviet historiography, a prevailing view linked the continuous 
raids on Georgia by Dagestanis to the patriarchal-feudal system of 
the mountaineers, interpreted through the prism of Marxist-Leninist 
ideology. 

The principal economic activities of the population of Dagestan 
were agriculture and animal husbandry, with agriculture predominating 
in the lowlands and pastoralism in the mountainous areas. Mountain 
livestock breeding was based on a shifting, transhumant system that 
enabled efficient use of available food resources: herds were kept on 
alpine pastures in summer and moved to lowland pastures for the winter. 
This situation changed dramatically in the sixteenth century, when the 
expanding Muscovite principality increasingly restricted access to the 
northern steppes, which had served as summer grazing grounds for the 
Dagestani highlanders, thereby compelling them to seek alternative 
pastures to the south.

This period coincided with the global climatic upheavals known as 
the Little Ice Age. According to numerous authoritative sources, from 
the late seventeenth to the mid-nineteenth century, large parts of the 
Earth experienced markedly colder conditions. Although direct evidence 
is absent from historical records, it is evident that this global cooling had 
a similarly adverse effect on the agricultural practices of the Caucasus 
Mountain populations. It may be presumed that the deteriorating 
climatic environment constrained the traditional subsistence activities 
of the Dagestani highlanders, compelled them to seek livelihoods 
through raids on Georgian villages, and intensified southward migration 
flows. Islam became the ideological foundation of Lekianoba, with 
Islamic policy grounded in ghaza (ghazavat)—military campaigns aimed 
at spreading and defending the “true faith.”



293

The persistent raids of the Lek tribe created severe challenges in 
the eastern Georgian lowlands during the seventeenth and eighteenth 
centuries. The mountainous regions were equally affected, as the local 
populations—Tush, Pshav, and Khevsur—traditionally bore responsibility 
for defending against incursions from the north. Within this context, 
Tusheti found itself in a dual position: on the one hand, engaged in 
violent confrontations, and on the other, constrained in its access to the 
summer pastures of Kakheti. The scale and character of reciprocal attacks 
between the Tush and the Dagestanis varied considerably, depending on 
the organisers of these raids and the objectives they pursued.

During the Russian–Caucasian Wars, the situation changed 
significantly. Weary from centuries of conflict, the Tush actively sided 
with Russia in the fight against the North Caucasian mountaineers. After 
the war, the Russian authorities gradually and systematically suppressed 
mountaineer raiding, which led to a gradual decline in the hostilities that 
had been fueled by bloody clashes between the Tush, Pshavs, Khevsurs, 
and the North Caucasians. At the same time, economic relations between 
the Tush and the Dagestanis increased. 

The migration of the Khundz (Avars) into Georgia, which in earlier 
periods had been driven primarily by economic factors, became part 
of imperial policy during the Caucasian Wars and must be understood 
within the broader context of the ethnodemographic mosaic established 
by Russia in the Caucasus. The infiltration of the Khundz (Avars) into 
Kvareli region is connected to the close political and socio-economic ties 
that the Antsukh, Bejtians, and Khundzibs maintained with Kakheti, as 
they intensively used this territory for pastures. By the early nineteenth 
century, there was no evidence of permanent Lezgin settlements in the 
area, but certain Dagestani communities sought to maintain relations 
with Kakheti and to restore trade and economic links with Georgia. 
Later, from the 1830s-1840s, they began to settle seasonally in the 
Kvareli district, and by the 1930s to 1940s, they established permanent 
residence in three villages.

In the late 1980s and early 1990s, the political situation in Georgia, 



294

exacerbated by the xenophobic propaganda and provocative actions 
of forces seeking to destabilise the state against non-Georgian groups, 
forced part of the Lezgin population in Kvareli to leave the country. 
Some, however, remained in Georgia under difficult social conditions. 
Subsequent attempts at resettlement by Dagestanis occurred, but these 
never took an organised form. Individual families moved to Dagestan 
and Russia, while still retaining their homes in Georgia. Today, most 
Dagestanis in Kvareli hold dual citizenship, also possessing Russian 
passports. In general, the practice of dual citizenship and the issuance of 
Russian passports to border populations can be seen as part of Russia’s 
broader strategic policy, aimed at increasing influence and potentially 
establishing a legal basis for future annexation. 

The road from Akhalsopli to Dagestan is currently blocked, cutting 
off direct contact. People must now enter Dagestan via Lars or Baku. The 
Kremlin has initiated the construction of the Avaro–Kakheti Road. Russia 
is actively building and rehabilitating the Dagestani section, and plans 
to extend it to the Georgian border. In Georgia, both the government 
and opposition, as well as civil society, have expressed negative views, 
mainly due to concerns about the balance between economic benefits 
and security risks.

Dagestanis living in Kvareli face challenges in accessing education, 
employment, and participating in political life.

Another issue concerns the ownership of the villages of Chero and 
Intsukh. Historically, these Georgian villages border the Tsunta district 
of Dagestan, inhabited by the Dido people, and were abandoned in the 
19th century. Official Georgian maps include them in Georgia, but since 
the Georgian–Russian border has not been fully delimited, their status 
remains unresolved. Historical records, empirical data, and maps from 
the Russian Empire and Soviet periods confirm that these villages belong 
to Georgia.

Today, Dagestani settlements in Kvareli district do not pose a threat 
of separatism or irredentism, though they may potentially become an 
important piece on the Kremlin’s political chessboard. 



295

დანართი:

რუკა 1  საქართველო-რუსეთის ფედერაციის დაღესტნის რესპუბლიკის 
საზღვარი



296

რუკა 2 თუშეთი დაღესტნის საზღვრის მონაკვეთი



297

რუკა 3 საქართველო იმერეთის გუბერნია (1845წ.)1

1	 რუკა მომზადებულია ცალკეული კავკასიის კორპუსის გენერალურ შტაბში 
(Отдельный Кавказский корпус) 1845 წელს. ხელმისაწვდომია: https://upload.
wikimedia.org/wikipedia/commons/d/7/%D0%94%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B6%D0
%BD%D0%B0%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D1%80%D1%82%D0%B0_%D0%9A%D0%B0%
D0%B2%D0%BA%D0%B0%D0%B7%D1%81%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA
%D1%80%D0%B0%D1%8F_%281845%29.jpg ნანახია: 18.10.2025



298

რუკა 4 ტიფლისის გუბერნიის ეთნოგრაფიული რუკა1

1	 კონდრატენკო, ე.  წიგნიდან "ამიერკავკასიის მხარის სტატისტიკური ცნობების 
კრებული". ე. კონდრატენკოს რედაქციით, ტიფლისი, 1902 (რუსულ ენაზე). 
ხელმისაწვდომია: https://xmf.wikipedia.org/wiki/%E1%83%A4%E1%83%90%E1%83%9
8%E1%83%9A%E1%83%98:Map-etno-tiflis.jpg ნანახია 15.10.2025



299

რუკა 5  საქართველოს დემოკრატიული რეპუბლიკის მიერ კონტროლირებადი 
ტერიტორია 1921 წლის თებერვლის დასაწყიში1

1	 ფარცხალაძე, გ.  საქართველოს თანამედროვე საზღვრები: ისტორია, 2021. ხელ
მისაწვდომია: https://civil.ge/ka/archives/422459 ნანახია: 9.10.2025



300

რუკა 6  საქართველოს სსრ, აზერბაიჯანის სსრ, სომხეთის სსრ, 1947 წელი1

1	 სენდეროვა, ე.  საქართველოს სსრ, აზერბაიჯანის სსრ, სომხეთის სსრ. წიგნიდან: 
სსრკ ატლასი 1947. გამოცემული სსრკ მინისტთა საბჭოს გეოდეზიისა დაკარ
ტოგრაფიის მთავარი სამმართველოს მიერ, 1947 წ.  ხელმისაწვდომია:  geoportal.
rgo.ru/record/10017. ნანახია 10.10.2025



301

რუკა 7 საქართველოს ხელისუფლების მიერ კონტროლირებადი 
ტერიტორიები 2008 წლის ომამდე და ომის შემდეგ 1

1	 ავტ. ლოლაძე, ნ. წიგნიდან: ჯალაბაძე, ნ., ჯანიაშვილი, ლ., ლოლაძე, ნ., 2022, გვ. 292



302

რუკა 8 საქართველოს ხელისუფლების მიერ კონტროლირებადი 
ტერიტორიები 2008 წლის ომამდე და ომის შემდეგ (ყოფილი სამხრეთ 
ოსეთის ავტონომიური ოლქი)1

1	  ავტ. ლოლაძე, ნ. იქვე. გვ. 293






